

Scanned by CamScanner

# مقاصد الطهارة وأحكامها في الإسلام

دراسة فقهيّة جديدة في التعريف بأحكام الطهارة من الأحداث الحسية والحكميّة التي تصادف المسلم وعلاقة ذلك بالوضوء والغسل والتيمّم

تألیف علیمرسیمرسی

المراجعة والتصويب السيد محمود عبد الرعوف

الإصدار الأول ١٤٣٤هـ ـ ٢٠١٣م





# في الاوسوم

رقم الإيداع بدار الكتب والوثائق الترقيم الدولي

القوميَّة ٢٠١٣ ٢٠١٣ ٩٧٨ ٩٧١ ٩٧٨

ISBN: {978-977-90-0414-3}. N.R,NO{4103/2013}.

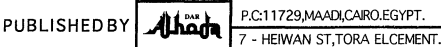
FIRST EDITION (2013 AD.1434 H)

الإصلاار الأول (۱۳۶۱هـ ،۱۳۰۲م)

ا جمهورية مصرالعربية .القاهرة .المعادي ٧ شارع حلوان الزراعي . طرة الأسمنت



مت إصدار



#### حقوق الطبع محفوظة

جميع حقوق الملكيّة الأدبيّة والفنيّة لهذا الكتاب محفوظة للمؤلف طبقا للقانون، ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد الكتاب كاملا أو مجزًّا أو تسجيله على أشرطة كاسيت أو إدخاله على الكمبيوتر أو برمجته على اسطوانات ضوئيّة إلا بموافقة المؤلف خطيسًا.

#### ALL RIGHTS RESERVED

EXCLUSIVE RIGHTS BY THE AUTHOR NO PART OF THIS PUBLICATION MAY BE TRANSLATED, REPRODUCED, DISTRIBUTED IN ANY FORM OR BY ANY MEANS, OR STORED IN A DATA BASE OR RETRIEVAL SYSTEM, WITHOUT THE PRIOR WRITTEN PERMISSION OF THE AUTHOR.

AL-AZHAR AL-SHARIF
ISLAMIC RESEARCH ACADEMY
GENERAL DEPARTMENT
For Research, Writting & Translation

الأزهر الشّريف مجمع البحوث الإسلامية الإدارة العامّة للبحوث والتأليف والترجمة

السيد الأستاذ/ على مرسى مرسى

السّلام عليكم ورحمة الله وبركاته ـ وبعد:

فبالإشارة إلى طلبكم الخاصّ بفحص ومراجعة مؤلّفكم {مقاصد الطهارة وأحكامها في الإسلام} ـ نفيدكم بأنّ الكتاب المذكور ليس فيه ما يتعارض مع العقيدة الإسلاميّة ، ولا مانع من طبعه ونشره على نفقتكم الخاصّة مع التّأكيد على ضرورة العناية التّامة بضبط الآيات القرآنيّة والأحاديث النّبوية الشّريفة ، والالتزام بتسليم خمس نسخ لمكتبة الأزهر الشّريف بعد الطّبع والله الموفّق .

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

تحريرا في ١٦ / ٣ / ١٤٣٤ هـ الموافق ٢٨ / ١ / ٢٠١٣ م

وولمفتى

ادارة الله والترجمة

الأمين العام اجمع البحوث الإسلامية في المراب الم

### وعتمار مجمع ولبعوك ولهرسومية بالأنزهر ولشريف للمارة ولعلمية للكتاك

نصّ خطاب الإدارة العامّة للبحوث والتّأليف والتّرجمة المتضمّن تزكية المادّة العلميّة للكتاب واعتماد نصوصه والموافقة على طبعه وتداوله من فضيلة الأمين العام لمجمع البحوث الإسلاميّة بالأزهر الشّريف ـ القاهرة جمهوريّة مصر العربيّة

#### هذاالكتاب

النطهر من التجاسات الحسية والعلوية

سى الفطرة وتفعيلها في جياة السلم

أحكام الوضوء اقسامة واركانه

العُسل والطهارة المعنوبة للمسلم

التيمم كظهارة بديلة عند فقد الله



يشير قوله تعالى ﴿ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾: إلى تلك المعانى السّامية التي تهتم بأحوال الجسد نضرة ونظافة وجمالا، والطّهارة المعنوية التي ترتقي بقلب المسلم فيزداد بذلك الوصف حُسْنًا وبهاءً، والتَّطهُر وضوءًا وغُسْلاً وتيممًا حالة واجبة لأداء الصلاة من خلال توحيده لنظافة الجسم وطهارة الروح في عمل واحد يتوجه به المؤمن إلى خالقه ومولاه.

ولقد رفع الإسلام العظيم الطَّهارة إلى مُستوى الفكرة وربطَها ربطاً عُضويًا بالجانب التّعبُدى عندما يقرر القرآن ذلك ضمن قوله تعالى خُونَّ المَّتَطَهِرير َ ﴾: إِنَّ عبارة [ النَظافة من الأَيمان]: لا تُوجد إِلاَّ في شريعة الإسلام، فالبلان في الشَّرائع السَابقة الأُجرى «خارج الاعتبار». وعلى ذلك فإنَّ الطَّهارة تستهدف العودة بالإنسان إلى الحالة الأُولى التي كان عليها قبل الحَدث ولا يكون استردادها إلا باتباع الأحكام التي تتعلق بكيفية الخروج من الدائرة المؤقّة للْحَدث.

وعلي الرَّغم من أَنَّ الطَّهارة تُكتسب عن طريق النَّظافة فإنّها لا تُختزل إلى مُجرد التَّنظيف، لأَنَها في جوهرها أمر عقيدي بحت يتعلَق بإزالة الرَّجس الحُكمي النَّاجم عن تلك الوظائف الحيويَّة المعروفة، فعلى الصَّعيد العملي يمكن للمُسلم أَن يكون نظيفًا دون أن يكون طاهرا، إلاَ أنّه يصعب أن يكون طاهراً ومُتقذراً في وقت واحد، وبالتالي فإنّ الحَدَث لا يمكن أن ينفصل عن الإفرازات الناجمة عنه بحال، وبذلك يجتمع الحدَث ان الحسي والحُكمي في مواجهة طهارة المسلم وطهوريته الواجبة.

كما أنَّ الشَّيطان الذي يتحكَّم في عالم الحَدَث يقترب من الرَّجُل الجُنب بخُطى حثيثة بسبب مُفارِقة الملائكة الحارسة له بمجرَّد وقوعه في الجنابة، فلا يستطيع الصَّلاة أو حتى قراءة القرآن، وفي مُقابل ذلك تأتى مادَة هذا الكتاب مُحاولة جادَّة من المؤلِّف لتحقيق طهارة المسلم على الوجه الذي ارتضاه الله ورسوله على على الظرُوف والأحوال.

الناشر

#### بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَىٰنِ ٱلرَّحِيمِ (مقدمة الكتاب)

الحمد لله ربِّ العالمين، والعاقبة للمتَّقين، ولا عُدوان إلَّا على الظَّالمين، وأشهد ألَّا إله إلَّالله خالق الأوَّلين والآخرين، وقيُّوم السَّموات والأرضين، ومالك يوم الدِّين،الذي لا فوز إلَّا في طاعته، ولا عزَّ إلا في التَّذلُّل لعظمته، ولا غنى إلَّا في الافتقار إلى عفوه ورحمته، ولا شريك له في ألوهيَّته، كما أنتَّه لاندَّ له في رُبوبيَّته ولا شبيه له في ذاته، ولاسميَّ له في أفعاله وصفاته، كل شيء هالكُّ إلَّا وجهه، وكل ملك زائلٌ إلَّا مُلكه، وكل فضل مُنقطع إلَّا فضله، لن يُطاع إلَّا بإذنه ورحمته، ولن يُعصى فيجاوزُ ويغفر.

وأشهد أنَّ محمَّدا عَلَيْ عبد الله ورسوله، وأمينه على وحيه وخيرته من خلقه، وسفيره بينه وبين عباده، المبعوث بالدِّين القويم والمنهج المُستقيم، أرسله ربُّه رحمة للعالمين وإمامًا للمتَّقين، وحُجَّة على الخلائق أجمعين، أرسله على حين فترة من الرُّسل، فهدَى به إلى أقوم الطُّرق وأوضح السُّبل، وفرض على العباد محبَّته وطاعته وتوقيره، وسدَّ دون جنَّته الطُرق فلن تُفتح لأحد إلَّا من طويقه، فشرح لله صدره، ورفع له ذكره، ووضع عنه وزره، وجعل الذَّلة والصَّغار على من خالف أمره، فاللَّهم صلِّ وسلِّم وبارك عليه وعلى آله وصحبه تسليمًا كثيرا.

أمَّا بعد .. فإنَّ الحرص الشَّديد على استمراريَّة طهارة المسلم تُشكِّل مصدرًا للتعجُّب لا ينتهي، عندما حتَّ الإسلامُ المرء على البقاء طاهرًا نقيًّا طوال يومه بعدما أرشده إلى كيفيَّة التخلُّص من حَدَث الجنابة وإزالة ما على به من دنس النَّجاسة لاستعادة طهارته المُفتقدة، ممَّا يعني استحالة بقائه على غير طهارة فترة طويلة من الزَّمن، وهو الأمر الذي يُؤكد أنَّ طهارة المسلم أمر يمكن تحقيقه باتباع أسلوب مُكتسب يهدف إلى تأهيله تأهيلا حسِّيا ومعنويا في آن واحد للقاء الخالق سُبحانه عند كلِّ تسبيح وصلاة.

ولمَّا عينَ الشَّرع الشَّريف هيئات الطَّهارة ومُوجباتها جاء الحَدَث عند الأئمَّة على قسمين والطَّهارة على ضربين، فجعل الطَّهارة الصُّغرى وهي [الوضوء] بإزاء الحَدَث الأصغر لكونه أكثر وقوعًا وأقلَّ تأثيرًا، وكما أنّ الأمور التي فيها معنى الحدث متعدِّدة ومعلومة في شرع الدَّين القويم، فإنَّه جعل الطَّهارة الكُبري ممثِّلة في [الغُسل] بإزاء الحَدَث الأكبر لكونه أقل وقوعا وأكثر فُتورا وأحوَج إلى تنبيه

النَّفس بعمل يُعيد للجسد قوَّته ويُخلف عليه ما تحلُّل منه نظير قضائه لوَطره.

وفي مُقابل طهارة الإنسان المُكتسبة بفطرته فإنَّه يقع منه ما ينقُض هذه الطَّهارة ويُخرجه من دائرتها المقرَّرة بصفة مُؤقتة، ولذلك يُميَّز العُلهاء فيها بين النَّوعين من الحَدَث:

(الأوَّل) الحَدَث الأصغر الذي يأتي من التلوُّث النَّاتج من تلك الوظائف البيولوجيَّة المستمرَّة التي تُفسد وضع الطَّهارة الأصلي مثل التّخلُّص من المواد الصّلبة أو السَّائلة أو العازيَّة من أحد السَّبيلين، ولا يكون رفع هذا الحَدَث إلَّا بالوضوء كما في قول الله تعالى ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا قُتُمُم إِلَى الصَّلَاةِ فَأَعْسِلُواْ وُجُوهَكُم وَأَيْدِيكُم إِلَى الْمَرَافِقِ وَآمَسَحُواْ وَبُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَآمَسَحُواْ وَبُوهِ كُولُونَ وَاللّهُ الْعَرَافِقِ وَآمَسَحُواْ وَبُوهُ وَاللّهُ الْمَرَافِقِ وَآمَسَحُواْ وَبُولَا اللّهُ الْمَرَافِقِ وَآمَسَحُواْ وَبُوهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

فذكرت الآية الكريمة شرطيّة الطَّهارة وضرورتها في حياة المُسلم، عندما تطرَّقت إلى التَّعريف بمقاصدها وأُصولها ثمَّ أكَّدت فرضيَّة الوضوء ومشروعيَّته للصَّلاة، وبيَّنت أنَّه طهارة مائية تتعلَّق بالوجه واليدين والرَّأس والرِّجلين، ثمَّ أوضحت السُّنة أنَّه لا صلاة إلَّا بوضوء لما رواه الشَّيخان عن ابن عمر رَوَّ فَيُ أَنَّ رسول الله عَلَيْ قال [لا تُقْبَلُ صَلَاة بُغيْر طُهُور، وَلا صَدَقَةٌ مِنْ خُلُول (١)]. وما جاء في رواية أي هريرة رَوْقَ من قول النبَّي قَلِيُ إلا اللهُ صَلَاة أَحَد كُمْ إِذَا أَحْدَث حَتَّى يَتَوَضًا (٢)].

وممَّا يسترعي الانتباه مدى الثَّراء اللَّغوي لكلمة الوضوء، والتي من معانيها التزيُّن والتطهُّر، وأصل الكلمة مُشتقٌّ من الوضاءة والحُسن والنَّظافة، وحكمه في الشَّرع الحنيف [تطهير أعضاء مخصوصة بالماء لتُنظَّف ويُرفع عنها حُكم الحدَث لتُستباح به العبادة الممنوعة (٣)]. ولذلك كان الوضوء هو المقصد الأوّل من مقاصد الطَّهارة عَسْلًا لبعض الأعضاء ومَسْحًا لبعضها الآخر، بشُروط مخصوصة وكيفيَّة معلومة، وعلى فرضيَّته انعقد إجماع الأُمَّة فصار أمره معلومًا من الدِّين بالضَّرورة.

وَقُلِّم الوضوء على الغُسُل لتقدُّمه عليه في الآية، ولذلك كان من أعظم شرائط الصَّلاة التي أكَّدتها السُّنة الفعليَّة والقوليَّة لهدى نبيِّنا الأكرم ﷺ أنّه [لا صَلاة لمَنْ لا وُضُوءَ لَهُ أَنَّه أَنَّه وسُننه ومُستحباته فهو ما لَهُ (٤)]. أمَّا التَّعريف بفُروضه وأحكامه وذكر شُروطه وأركانه وسُننه ومُستحباته فهو ما

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم [٢٢٤] والتِّرمذي [١] والغُلُول المال الحرام المسروق.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (٦٩٥٤) ومسلم (٢/ ٢٢٥].

<sup>(</sup>٣) انظر شرح حدود اين عرفة [١/ ٩٤] والثَّمر الدَّاني [ص ٢٥].

<sup>(</sup>٤) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٧٠٢٥].

حاولنا جاهدين أن نضمّنه هذا الكتاب من خلال بحث علمي مُفصَّل يستهدف بيان أحكامه الشّرعية والعمليّة وأدلّته التّفصيلية عند أنَّمَّة المسلمين.

إِنّ التّرجمة الصّحيحة لفاعليّة الوضوء في حياة المؤمن إِنّما تتحقَّق بمغفرة ذنوبه وآثامه وإقباله على ربِّه سبحانه، ويُؤخذ هذا من قوله عَلَي «مَنْ تَوَضَّأ كَمَا أُمرَ، غُفر لَهُ مَا قَدَّمَ مِنْ عَمَلِ (١)». أي توضَّأ كما أمره الله من استيعاب الشُّروط والفروض، ثمّ أدَّى الصَّلاة كما أمر، غُفرت له صغائر ذنوبه وسيئاته ما اجتنبت الكبائر.

(الثّانى) الحَدَث الأكبر الذى ينشأ من المُواقعة الجنسيّة ضمن الإطار الشَّرعى للنِّكاح، أو أحد الأسباب الأخرى المعتبرة فى الفقه والتى تُسبِّب حالة الاجتناب ليُصبح الإنسان من خلالها خارج نفسه غريبا عنها، ولا يزول هذا الحَدث إلا بالغُسْل الذى يشمل طهارة الجسم عقب الفعل الجنسى عندما ربطت الآية الكريمة التطهَّر من الحَدث الأكبر بوجوب [الغُسْل] وعبرت عن مدلوله حُكما وتعريفا فى قول الله تعالى ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَ الطَّهَرُوا ﴾ وقوله تعالى ﴿ وَلا جُنُبًا إِلّا عَابِرى سَيل حَتَّى تَغْتَسِلُوا ﴾ [النساء: ٤٣].

وإِذَا كانت كلمة [الغُسْل] تنسحب على أعمال البدن فإنها تعنى أيضا ممارسة الجماع، لأنّ الرّجل حين يُواقع زوجته يدفعها إلى الغُسل وهو المعنى الوارد في قوله يَهِي من حديث أوس رَوْافِيَ «مَنْ غَسَّلَ يَوْمَ الْجُمُعَة وَاغْتَسَلَ (٢)».

وكما يعتنى الإسلام بدرجة ملحوظة بالجانب النفسى عند المسلم، فإِنّه يعتنى أيضا بالجانب الحسِّى الذي يستقرئه المرء عندما يقوم الاغتسال من الجنابة بامتصاص هذه القُورَى الغامضة المُتدفِّقة المُفعمة بالشّهوة والمواكبة للجماع، ليتمكّن بالتّالى من مُعاودة التّحكُّم في جسده والسّيطرة عليه.

لذلك تشتمل الطَّهارة على مغزى هام ودقيق، عندها يأخذ الجنس بالمرء بعيدا عن دائرة الطَّهارة باستحضاره قُوى تبدو مُغايرة ومُبهجة وغريبة في لحظات تكثيف الفعل الجنسى بغية الوصول إلى اللَّذة، فإِننا نجد أنّ دور الطَّهارة عقب المواقعة ينطوى على هدف رفيع يتمثّل في إعادة الإنسان من غُربته الجسديّة إلى طهارة فطرته الحسيّة واستعادته الوئام المُفتقد بينه وبين نفسه.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٧٣٤٨٦] والنّسائي [٤٤١] وابن ماجه [١١٥٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٤٥] والتّرمذي [ ٤٩٦] والنّسائي [ ١٣٨٣].

وبذلك تقف بنا الآيات الكريمة أمام فرضية [الغُسْل] وهو المقصد الثّانى من مقاصد الطّهارة، الذى يعنى شرعا إيصال الماء إلى جميع ظاهر الجسد ومنه الفم والأنف بنيّة رفع الجنابة مع الدّلْك عند من جعله من مُسمّى الغُسْل، ومبحثنا فى هذا الجانب يتضمّن التّعريف بأركان الغُسْل وسُننه ومُستحبّاته، ومُوجباته وأقسامه، وبيان كيفيّة الغُسْل الكامل وما يتصل بكلّ ذلك من أحكام شرعيّة تستند إلى إجماع الجمهور من علماء الأمّة وفقهائها.

والآيات الكريمة إنّما تُؤكّد في مضمونها على المعنى الرّاقى لكلّ من [الوضوء والغُسل] في حياة المُسلم، باعتبارهما التّرجمة الحيّة لفلسفة الإسلام في تكريم الجسم الإنساني والاعتزاز به معنى ومبنى، وتُبرهن بذلك على أنّ القلب الشّريف السّامي لا يكون إلاّ في هذا الجسم النّظيف الوضيء الذي لا يشعُّ إلاّ حُسنًا وجمالاً ولا يفيض إلاّ نَضرة وبهاء، فحُسن الظّاهر ونظافته لهو الدّليل القائم على نقاء الباطن وطهارته.

وعلى ذلك فإن الطهارة تستهدف العودة بالإنسان إلى الحالة الأولى التى كان عليها قبل الحَدَث واستردادها باتباع الأحكام التى تتعلَّق بكيفية الخروج من دائرتها وضوءا أوغُسْلا، وعلى الرّغم من أنّ الطّهارة تُكتسب عن طريق النّظافة فإنّها لا تُختزل إلى مُجرَّد التّنظيف، لأنّها في جوهرها أمر عقيدى بحت يتعلَّق بإزالة الرّجس الحُكمى النّاجم عن تلك الوظائف الحيويّة المعروفة وليس القَذَر المألوف، ولذلك كان من المُهم تمييز الطّهارة من النّظافة بمعناها المعروف والسّائد.

فعلى الصّعيد العملى يُمكن للمُسلم أن يكون نظيفا من غير أن يكون طاهرا والعكس بالعكس، إلا أنّه يصعب أن يكون طاهراً ومُتقذّراً في آن واحد، وبالتّالى فإنّ الحَدَث الذي هو الفعل الجنسي لا ينفصل عن الإفرازات النّاجمة عنه بحال، وبذلك يجتمع الحَدَثان الحسّي والحُكمى، وعند ذلك يقترب الشّيطان الذي يتحكّم في عالم الحَدَث من الرّجُل الجُنُب بخُطى حثيثة بسبب مُفارقة الملائكة الحارسة له بمجرد وقوعه في الجنابة، فلا يستطيع الصّلاة أو حتّى قراءة القرآن.

وتقديسًا لقيم الطَّهارة في حياة النَّاس فقد أشار الشَّارع الحكيم إلى ضرورة استمرار نظافة المسلم طوال أيَّام الأسبوع ثمّ خصّ يوم الجُمعة بالغُسْل فيه ودليل ذلك قول النَّبى عَلِي من حديث أبي هريرة «حَقَّ عَلَى كُلِّ مُسْلم أَنْ يَغْتَسلَ فِي كُلِّ سَبْعَة أَيَّام يَوْمًا، يَغْسِلُ فِيه رَأْسَهُ وَجَسَدَهُ (١)». وجاء عند مسلم بلفظ ﴿حَقَّ للهِ عَلَى كُلُّ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٨٩٧] وأحمد [١٦٣٥٠] بلفظ مُختلف.

مُسْلِمٍ أَنْ يَغْتَسِلَ فِي كُلِّ سَبْعَةِ أَيَّامٍ يَغْسِلُ رَأْسَهُ وَجَسَدَهُ (١)».

ومن دلالات الحديث:

(١) الإِشارة إلى أنّ هذا الغُسْل تعلَّق بنظافة الجسد وتنقيته من العَرَق وما عَلَقَ فى مغابنه من أدران دون تعيينه بيوم الجُمعة، وهو ما يُؤكِّد خُصوصيّة هذا الغُسْل وأهميَّته فى يوم من أيَّام الأسبوع بقوله «يَغْسلُ رَأْسَهُ وَجَسَدَهُ».

(٢) لمّا كان غُسْل الجُمعة واجبا على المُسلم جاءت الرّوايات التي تربط بين الغُسْلين كما في قوله عَلَى عند النّسائي «عَلَى كُلِّ رَجُل مُسْلم في كُلُّ سَبْعَة أَيَّام غُسْلُ يَوْم وَهُو يَوْمُ الْجُمُعَة (٤)». وقد تأكّد هذا بقوله عَلَى كُلُّ مُحْتَلم (٣)». أي أمرٌ مُتأكَّد على كلّ بالغ.

ويرتبط الغُسْل بيوم الجُمعة لكونه يوم عيد وأنّه سيِّد الأيّام وأعظمها عند الله تعالى، ولذلك يُستحب فيه الاعتناء بنظافة الجسم وإعمال مظاهر الفطرة فيه من تجمُّل وتزيَّن وتطيُّب، كما تُطلب المبالغة في أخذ ما زاد من الشّارب والأظافر وغير ذلك من السُّن.

إنّ الطَّهارة بكلِّ قيمها المُؤثِّرة في المظهر والجوهر أمر جليل يدعو إليه الإسلام ويقرره هدفا ساميًا ونهجا قويما في حياة المؤمنين، تلك الطّهارة التي تصون الجسد وتستبقى محاسنه وتستبعد ما يُشينه أو يُشوِّهه، ثمّ تُقاس في حياتهم بوضاءة الإيمان تلك التي تُضفي عليهم من رونق البهاء طلعة وقبولا.

ثم يقف بنا البيان القرآنى الخالد أمام [التّيمَّم] باعتباره المقصد الثّالث من مقاصد الطّهارة تفصيلا لحالاته وتوضيحا لأركانه، باعتباره بديلا عن الوضوء والغُسْل لمن لم يجد الماء أو خشى الضَّرر من استعماله لعُذر من الأعذار، فأشارت الآية الكريمة في مطلعها القرآني إلى:

١ - المريض المُحدث حَدَثًا أصغر يقتضى وضوءًا أو حَدَثًا أكبر يُوجب غُسْلاً والماء يُؤذيه فى قوله تعالى ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى ﴾ .

٢ ـ والمُسافِر المُحدثِ حَدَثًا أَصغر أو أكبر ولم يجد الماء في قوله تعالى ﴿ أَوْعَلَىٰ سَفَرِ أَوْجَلَىٰ سَفَرِ أَوْجَلَا مَا اللهِ عَلَىٰ الْغَآبِطِ ﴾ سَفَرِ أَوْجَلَةَ أَحَدُ مِّنكُم مِّن ٱلْغَآبِطِ ﴾

٣- وعدم وجود الماء للمُحدث علَى الإطلاق ﴿ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءُ فَتَيَمَّمُواْ ﴾ [المائدة: ٦].

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح أخرجه مسلم [٩/ ٨٤٩] والنّسائي [١٣٥٧]. (٢) حديث صحيح أخرجه النّسائي [١٣٥٧] والنّسائي [١٣٧٦].

فلا صلاة للمُسلم الذي يُعايش هذه الظُّروف حتى يقصد الصّعيد الطّيب مسحًا للوجه واليدين تيمُّما وطُهرا، والصّعيد في قوله ﴿ صَعيدًا طَيِّبًا ﴾: هو تراب الأرض الطاهر لقوله عَلَيْتُ من حديث جابر عند البخارى «و جُعلَتْ لي الأَرْضُ مَسْجداً وطَهُوراً (١)». ومنه قوله عَلَيْ لمن أصابته الجنابة ولم يجد الماء «عَلَيْكَ بالصَّعيد فَإِنَّهُ يَكُفيكَ (٢)». وتبعًا لكلّ ظرف من هذه الظُّروف فإن التّيمُّم يأتى عزيمة عند فقد الماء أو رُخصة لمن وجده وعجز عن استعماله لعُذر من الأعذار.

حول هذا كلّه يأتى مبحثنا عن التّيمُّم تعريفًا بالأركان التى هى جزء منه، وبالسُّن المُستحبة فيه، ثُم عن الأحكام المُتعلَّقة بفقد الماء حقيقة وحُكما، وشروط الوجوب والصّحة عند من استعان به عند اقتضائه، والمقصود بالصّعيد الطَّيِّب من الأرض والحكمة فى اختياره كطهارة بديلة للماء ومشروعيَّته فى عُضوين فحسب دون بقيّة أعضاء الوضوء.

ثمّ يُؤكد قوله ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾: أنّ الله سُبحانه لا يريد أن يعنم أن يعنت النّاس ويحملهم على الحَرَج والمشقَّة بالتّكاليف، إنّ ما يريد أن ينعم عليهم بهذه الطّهارة، كما يُسجّل مدى الرّحمة التي أحاطت بكل ظروف المُسلم وأحواله وقت الصّلاة، ووقفت في إبداع على مُقتضيات طُهره وطُهوريّته فأشارت إلى الوضوء نظافة وطُهرا، وإلى الغُسل فروضا وأحكاما، وإلى التّيمُ تعريفا وبيانا، ثمّ تأتى الإِشارة الواضحة إلى الطَّهُور تحديدا وهو [الماء] ثمّ إلى بديلة حال فقدانه أو عدم استطاعة استعماله وهو [الصّعيد الطَّيِّب].

ثم تقودنا الكلمات الوضيئة إلى حكمة الطَّهارة وضوءًا وغُسْلاً وتيمُّمًا، تلك الحِكمة التي كشف عنها البيان القرآني حين قال ﴿وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٦].

إنها تقف بنا أمام تلك الوحدة التى يُحقِّقها الإسلام فى الشعائر والشرائع على السواء، فليس المقصود بالغُسْل والوضوء مُجرّد تنظيف الجسد ونقائه، ولكنها المحاولة المزدوجة لتوحيد نظافة الجسم وطهارة الرُّوح فى عمل واحد وعبادة واحدة يتوجه من خلالها المؤمن إلى ربه وخالقه كلَّما لبى النّداء.

ثمّ يُشير الأئمّة الكرام إلى قسمين آخرين من أقسام الطّهارة:

(أوَّلُهما) الطّهارة من النَّجَس والْخَبَث بالبدن والثّوب والمكان.

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٣٥] ومسلم [٣/ ٥٢١].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٤٤٤] ومسلم [٣١٢/ ٢٨٢] والنّسائي [٣٢٠].

(والثّاني) الطَّهارة من تلك الأدران النّابتة من البدن كشعر العانة والإبط والأظفار، وما خفي من درن في مغابن الجسد.

أمًا الطَّهارة من النَّجاسات المُتعلِّقة بالبدن والثَّوب والمَكان فهى المدار الأوّل للتنقية والتنظُف الذي يتحقَّق للمسلم من خلاله راحة النّفس وخلاصها من عناء شبح مستكره محسوس وخليقة ظاهرة هي التلوُّث بالنَّجس والتضرر من الدُّنس والخَبَث.

والشَّرع قائم على أنّ كلّ ما يخرج من نجس من الجسم ويُؤدِّى إلى التلوُّث فإنه يستوجب العمل على سُرعة إزالته وتخليص البدن من آثاره، فكان من المهم أن نشير في مُقدَّمة هذا البحث إلى الأعيان المتّفق على نجاستها والمختلف فيها، وما يُعفى عنه منها وكيفيّة تطهير محلّها، ووسائل تطهيرها ابتداء بالماء الذي توسّعنا في ذكر نشأته وأنواعه وأقسامه وطبيعته وما يتّصل به من أحكام، وانتهاء بأمور أخرى يمكن التّطهير بها كالتّراب والدّبغ والفرك والدّلك وما قام عليه الاتّفاق بين أئمّة الدّين الكرام، كما تضمّن الكتاب الإشارة إلى الدّم السّائل من فرج المرأة في مُعالجة بيانيّة جديدة تقف المرأة من خلالها على أحكام الحيض والنّفاس والاستحاضة، وكيف حدّد الشّرع طبيعة العلاقة بين كلّ من الزّوج والزّوجة خلال هذه الفترة.

إِنّ جنابة المرأة لا يقتصر حدوثها على الجماع فقط بل تنتج أيضا من الحيض والنفاس، ومفهوم الفقه لا يختلف كثيرا عن ذلك الشّائع عند الكثير من النّاس في أنّ الحيض مصدر تقزُّز واشمئزاز طبعى للنّفس، ولذلك كان أمر القرآن المنزّل للرّجل أن يعتزل زوجته حال حيضها ليحول بينه وبين هذا القَذَر إلاّ ما صرّح به الشّرع من الاستمتاع بجميع بدنها ما خلا ما بين السّرة والرُّكبة.

ثمّ تأتى الطّهارة من الأدران النّابتة من البدن تحقيقا لسنن الفطرة وهديها، وتطبيقا لشعائر الملَّة الحنيفيّة التى أشربت بها قلوب المؤمنين من أبناء هذه الأُمّة، ودخلت فى صميم اعتقادهم ومناحى حياتهم تأكيدا لوصلهم بهدى من ساروا قبلهم على درب التّطهر والتنظُف والنّقاء، عندما يتحقّق التّعريف بذلك من خلال الإشارة إلى التوجهات الثّلاثة التّالية:

الأوّل مُواجهة الضّرورات الحياتيّة التي لا تُدرَك إِلاّ بالتتبُّع والمُعايشة مثل: تقليم الأظافر، ونتف الإبط، وحلق العانة، والاستنجاء.

الثّاني ـ تحسين الهيئة والاعتناء بزينتها والتّميَّز بمظاهر الفطرة وسُننها من خلال: الختان، وإعفاء اللّحية، وقصّ الشّارب، وإكرام الشّعر.

التّالث - الالتزام بالسُّن التعبُّدية التي تُحقِّق كمال الطَّهارة وتمام النَّظافة وتُؤكَّد الاقتداء بهدى النّبي عَلِي مثل: السّواك، والمضمضة، والاستنشاق، وغسل البراجم، والانتضاح، والتَّعطُّر، والنّكاح.

وقد جمعت هذه التوجُّهات خمس عشرة خصلة من خصال الفطرة التى يتم تناول كل خصلة منها بشيء من التعريف والتفصيل، لتؤكِّد أن المسلم لا يجد في حياته من خلالها إلا الطُّهارة والنَّظافة والنَّقاء، ولا يستشعر من تطبيقها إلا النَّطْ، وَ والجمال والبهاء.

إِنّ الوقوف أمام هذه البحوث وفَهم معانيها وتدبُّر أحكامها الفقهيّة المتصلة بها يُدلِّل على أنّ المستهدف منها تحقيق طهارة المسلم في كلّ وقت وتحت أي ظرف كان، بلا موانع تعوقه عن أداء التّكاليف المفروضة، أو مُلابسات تحول بينه وبين أداء الفرائض المكتوبة، وتُؤكِّد الحرص البالغ على طهارة الظّاهر ونقاء الباطن من الذّنوب والأدران.

إِنّ هذا الكتاب إِنّ ما يأتى مُحاولة جادَّة استهدفنا من خلالها النقل الأمين لأحكامه والترجمة الصّحيحة لموضوعاته وإعداده في لغة سهلة سلسة تُخاطب فكر المسلم ووجدانه، وتُبيِّن إلى أى مدى يعتمد المنهج الإسلامي الرّفيع على هذه الثقافة التعبُّدية الواعية لتحقيق أهدافه التّربوية في النّفس البشرية، إذ يجعل من علاقة المسلم المعرفيّة بربّه تعالى وطهارته من كلّ نجس ودنس وسيلة عميقة الأثر لا يُفرَّط فيها بحال، ولا يسمح لعقبة من العقبات مهما كانت أن تحول دون تحقيقها في كلّ الظّروف والأحوال.

والله تعالى أسأل أن يجعل هذا الجهد المتواضع نورا في صحائف الأعمال، وهديا نستعين به في سائر الأفعال، تحقيقا للعلم النافع وتحصيلا للفقه الرشيد الشّافع، متجاوزا عمّا نكون قد قصّر نا فيه عن غير قصد، وأن يجعل مبتغاه خالصا لوجهه الكريم، وسببا للنّجاة والفوزيوم العرض العظيم، يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم، وصلّى الله وسلم وبارك على سيّدنا محمّد المبعوث رحمة و هداية للعالمين.

الهؤلـــف

#### [الجــز، الأول]

الطَّهارة وأثرها الإيجابي الفاعل في حياة المسلم ( ١٣ - ٢٤٠ )

## د<u>ز الله العمزال من</u> التاب الطهارة

تعریف الطهارة لغة واصطلاحا.
 المراد بالحدث.

\* الخَبَث في قاموس اللُّغة . \* تعريف النَّجَس .

(الباب الأول)

النّجاسات وتطميرها الهبحث الأول ـ النّحس الهشترك

(أوَّلا) -الأعيان المُتَّفق على نجاستها.

(ثانيا) - الأعيان المُختلف في نجاستها .

الهبحث الثّانى ـ تطهير محل النّجاسات

أوّلا - اشتراط الطُّهارة لصحَّة الصَّلاة .

ثانيا - طهارة البدن والشُّوب والمكان.

ثالثا ـ مُطهِّرات النَّجاسة .

الهبحث الثَّالث ـ الهاء في القر أن الكريم

(أوّلاً) - أهميّة الماء في حياة البشر.

(ثانيا) ـ مصادر المياه ومواردها.

(ثالثًا) - الدّلالات العلميّة لطبيعة الماء ومكوناته.

(رابعًا) ـ ماء السّماء الطّهور.

(خامسًا) - فقه الماء بين التّطبيق والتّرشيد.

(سادسًا) ـ الآداب التي أقرها الشرع عند شرب الماء.

(الباب الثاني)

أقسام المياه وأحكامها

(القسم الأول)

الهاء الطاهر

(القسمالثاني)

الماء الطاهر غير الطُّهور

\* الماء الطُّهور الذي خالطه طاهر.

\* الماء المستعمل.

#### (الباب الثالث)

#### تطهير الأعيان المتنجسة

(أولًا ) ـ المُطمِّرات التي تُشارك الماء في التطمير .

(ثانيا) ـ كيفية تطهير المُتنجس.

#### (الباب الرابع)

أحكام الدّم السّائل من فرج المرأة (المبحث الأول)

دورة الحيض الشمرية

التعريف القرآني للحيض

الدُورة الشّهرية من منظور فسيولوجي .

الحيض في المفهوم الفقهي .

ابتداء الحيض عند الأنثى.

\* الأعراض النَّفسية المصاحبة للدُّورة الشُّهرية.

\* التّغيُّرات العضويّة للأُنثى خلال الدّورة الشّهرية.

\* انقطاع الدُّورة وسنّ اليأس.

\* العوامل المُؤتِّرة لسنِّ اليأس في حياة المرأة.

#### (المبحث الثاني)

#### النُّفاس

\* ما يثبت به النُّفاس. \* مدّة النُّفاس.

\* ما يتعلُّق بالنُّفاس من أحكام. \*كراهة وطء النُّفساء قبل الأربعين.

الفرق بين الحيض والنَّفاس.
 أيفاس.

كيفيَّة غُسَل الحائض والنُّفساء.

#### (البحث الثالث)

#### الاستحاضة

حُكم الاستحاضة.

أقسام الاستحاضة.

■ الفرق بين دم الحيض والاستحاضة .

المستحاضة يغشاها زوجها .

#### ( مقاصد الطُّهارة وأحكامها في الإسلام )

التَّعريف بمقاصد الطَّهارة والوقوف على أحكامها يحتاج إلى فَهم الكثير من مدلولاتها الفقهيَّة وأحكامها العلميَّة تحقيقًا لقيم إسلاميَّة وضيئة ومُعايشة لواقع إيهاني نظيف، من أجل ذلك كان هذا الكتاب الذى أسميناه [مقاصد الطَّهارة وأحكامها في الإسلام]. والكتاب لغة من الكَتْب وهو مصدر سُمِّي به المكتوب مجازًا، يُقال: كتب الكتاب كَتْبًا وكتابة: أي خَطَّه، فهو كاتب، ومنه [كتَب الكتاب]: أي جَمع فيه المسائل والكلهات والمعاني المُحتاج إليها من شرح وبيان.

والكتاب اصطلاحًا: اسم لجملة مختصَّة من العلم مُشتملة على أبواب وفصول ومسائل فقهيَّة، ويُؤخذ مدلوله من قول الله تعالى ﴿أَمْلَكُمْ كِتَنَبُ فِيهِ تَدْرُسُونَ ﴾ [القلم: ٧٧]. ومنه [المُؤلَّف]: الكتاب يُدوَّن فيه علم وأدب، [ومُؤلِّفه]: كاتبه وجامعه، وعبَّر القرآن عن ذلك بقوله تعالى ﴿وَمَاكُنتَ تَتَلُواْ مِن فَيلِدٍ مِن كِتَنبِ وَلا تَخُطُّهُ رِيمِينِكَ إِذَا لارَتَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٨]. أي يخطُّ حُروفه ويُسطر كلماته بيده [(١)].

وقيل: الكتاب اسم جُملة مختصَّة من العلم مُشتملة على أبواب وتراجم تتضمَّن مجالات مُتعدِّدة من البحث الموثق المُستمدِّ من أصول القُرآن الكريم والسُّنَّة المطهَّرة، لذلك يجد القارىء أنَّ مُؤلَّفنا هذا قد اشتمل على خسة كتب هي: الطَّهارة، وسُنَن الفطرة، والوُضوء، والغُسُل، والتيمُّم، وتعريف الكتاب على هذا النَّحويقف بنا أمام تلك الدِّلات المهمَّة التي تُشير إلى توجُّهاته العلميَّة وموضوعاته البحثيَّة وتُبيسُ مقاصد الطَّهارة وأحكامها تلك التي استمدها الأئمَّة الأعلام من الكتاب الحكيم وهدى نبينًا الأكرم عَلَيُ وإجماع الأُمَّة سلفها وخلفها.

والمقاصد مُشتقَّة من القصد وهو لغة الاعتزام والتَّوجُّه والنُّهوض نحو الشَّىء وفي اصطلاح الفُقهاء: هو العزم المتوجَّه نحو إنشاء الفعل ومنه قولهم [قصد الأمر] أي توجَّه إليه عامدًا، وفي القُرآن الكريم: ﴿وَعَلَى اللهِ قَصَدُ ٱلسَّبِيلِ وَمِنْهَا جَآبِرٌ ﴾ [النَّحل: ٩]. وقصد السَّبيل استقامة الطَّريق ومنه يقال: طريق قاصد أي يؤدِّي إلى المطلوب، ويشير إلى ذلك قوله تعالى ﴿وَسَفَرًا قَاصِدًا ﴾ [التَّوبة: ٤٢]: أي سهلا معلوم الطُّرق، و[اقتصد في الأمر]: أي توسَّط في شأنه ولم يجاوز الحدَّ فلم يُفرِط فيه ولم يُفرِّط، وهو هنا:

طمارة المسلم ونقاؤه من أثار الددّث والنجس

وهي بفتح الطَّاء لغة النَّظافة والتنزُّه عن الأدناس ولو معنويَّة كالعيوب والنُّنوب،

<sup>(</sup>١) انظر الموسوعة الفقهيَّة [١٢٥/ ١٢٥] ومعجم المصطلحات الفقهيَّة [ج ٣ ص ٩٦].

وبالكسر ما يُتطهّر به من الماء ونحوه، وبالضّم اسم لما بقى من الماء بعد التطهّر، وشرعًا النّظافة من النّجاسة: حقيقية كاخَبَث وحُكميّة وهى الحدّث، أو يُقال: هى صفة حُكميّة يُستباح بها ما منعه الحَدَث أو حَكَم الخَبَث، ووسائلها كثيرة: منها الماء والتّراب وغيرهما من المُطهّرات، وتتحقّق [مقاصد الطّهارة وأحكامها] من خلال التّعريف بالحُكم الشّرعى ومعناه فى تعريف الأصوليين خطاب الله تعالى المتعلّق بفعل المكلّف من حيث إنّه مُكلّف، [أو] هو خطاب الله المتعلّق بفعل المكلّف اقتضاء أو تخييرا وهو ما جُعل سببا أو شرطا أو مانعا أو صحيحا أو فاسدا فيكون شاملا للحكم التّكليفي [(١٠)].

والحُكم لغة مصدر «حَكَمَ» أى قَضَى وفَصَّل، ومن حيث عُرف الشَّرع فيستعمل على وضع اللَّغة في الوجوه الثّلاثة: [المنع والصّرف والإحكام والإتقان والحكمة] فإنّ الله تعالى شَرَع الأحكام داعية إلى مصالح العباد ومانعة عن أنواع الْعَبث والفساد، وكذا شُرعت مبنية على الحكمة البالغة والمعانى المستحسنة، وكذا هي حكمة مُتقنة بحيث لو تأمّلها العاقل حقّ التّأمُّل لعرف أنّها ممّا ينبغي أن يكون كذلك [(٢٠)].

أمّا «الشّرع» فهو البيان والإِظهار. [قال] ابن فارس (٣): الشّين والرّاء والعين أصل واحد، وهو شيء يفتح في امتداد يكون فيه ومن ذلك «الشّريعة»: وهي مورد الشّاربة للماء. قال تعالى ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَة وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٨٥]. وقال تعالى ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَة وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٨٥]. وشَرَعَ الله كَذَا جعله طريقا ومذهبا، والمراد بالشّرع على لسان الفقهاء بيان الأحكام الشّرعية، [أو] هو تجويز الشَّيء أو تحريمه أي جعله جائزا أو حراما [(٤)].

والأحكام الشّرعية نوعان:

(الأوّل) حُكم قطعى وهو مجموعة الأحكام التي دلّ عليها القرآن الكريم أو السُّنّة الصّحيحة دلالة قطعية مثل:

- \* وجوب الصّلاة والزّكاة لقوله تعالى ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوٰةَ ﴾ .
  - \* ووجوب الحج لقوله تعالى ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ ﴾ .
- \* وتحريم الزنى لقوله تعالى ﴿ وَلا تَقْرَبُواْ ٱلزِّنَيْ ۖ إِنَّهُ كَانَ فَلحِشَةُ وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾

<sup>(</sup>١) انظر المطَّلع [ص ٣١٧] وأنيس الفقهاء [ص ٣٤] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٨٦]. (٢) انظر ميزان الأصول [ص ١٦ - ١٩]. (٣) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٣٢٨] والقاموس المحيط [ص ٩٤٦].

والأحكام الشّرعية القطعيّة لا نجد فيها خلافا بين المسلمين علماء ومذاهب وعامّة، إذ هي من المعلوم من الدّين بالضّرورة، وهي كذلك قليلة نسبيّا إذا قُورنت بالأحكام الشَّرعية الظَّنيَّة.

#### (الثّاني) حُكم ظنّى ويشمل:

(١) مجموعة الأحكام التي يدلّ عليها القرآن الكريم أو السُّنَّة الصحيحة دلالة ظنية كمقدار ما يجب مسحه من الرّأس عند الوضوء، وهو كامل الرّأس عند مالك وأحمد، ويكفى بعضه عند أبى حنيفة والشّافعي، وذلك لأنّ حرف الباء في قوله تعالى ﴿ وَٱمّسَحُواْ بِرُءُوسِكُم ﴾ [المائدة: ٦]. يمكن حمله على عدّة معان مختلفة وليس له معنى قطعى واحد، ومساحة الاختلاف تسع الجميع كما كان شأن السّلف الصّالح.

(٢) مجموعة الأحكام التى استنبطها الفقهاء من بقية المصادر الشّرعية بالاجتهاد ومن أمثلة ذلك زوجة المفقود الذى لا يُعرف هل هو حى او ميّت، فاجتهاد الحنفى والشّافعي يقضى عليها أن تنتظر حتّى يموت جميع أقرانه في بلده فيغلب على الظّن موته، وعندئذ يحكم القاضى بانحلال الزّواج ويباح لها أن تتزوّج بغيره.

والدّليل على ذلك أنّ الفقود إذا كان حيّا، فالأصل استمرار حياته حتّى يثبت موته وهو دليل اجتهادى ظنّى، أمّا الاجتهاد المالكى فقد قضى بانحلال الزّواج بين المفقود وزوجته بناء على طلبها بعد مضى أربع سنوات على فقدانه فى حالة السّلم وسنة واحدة فى حالة الحرب، والدّليل على ذلك مُراعاة مصلحة الزّوجة ومنع الضّرر عنها ومنع المفاسد التى قد تترتّب على بقائها مُعلَّقة [(١)].

#### التّعريف بالفقـه الإسلامى

هو العلم بأصول الشّريعة وفروعها وأحكامها، وهو لغة الفَهْم والفطنة، والْفقيه : العالم الفَطن، وفقه [بالكسر]: فَهم، وفقه [بالفتح]: سبق غيره إلى الفهم، وفقه [بالضم]: صار الفقه له سجيّةً من [فقه الأمْر فقهًا]: أحسن إدراكه، يقال [فقه عنه الكلام ونحوه]: فَهِمهُ فَهو فَقهٌ، قال الله تعالى ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ صَآفَةٌ فَلَوْلاَ نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَتَفَقّهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُندِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلّهُمْ يَحْدَرُونَ كَا اللهُ عَلَيْهُمْ لَعَلّهُمْ يَحْدَرُونَ فَرَاللهُ عَلَيْهُمْ لَعَلّهُمْ يَحْدَرُونَ فَرَاللهُ وَلَيْدِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلّهُمْ يَحْدَرُونَ كَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ لَعَلّهُمْ

وقال أعرابي لعيسى بن عمر (٢): شهدتُ عليك بالفقه، تقول منه: فلان لا يفقهُ ولا ينقهُ: أي لا يعلم ولا يفهم، وفقهت الحديث أفقهه إذا فه مته، ومنه: أَفْقَ هُتُكَ الشَّيْءَ، تُمَ

<sup>(</sup>١) انظر التطوُّر التّاريخي للفقه الإِسلامي [ص ٩ - ١٠]. (٢) انظر تفسير القرطبي [ج ١١ ص ١٩٣].

خصَّ به علم الشَّريعة والعَالِمُ به فقيهٌ [وفقَّههُ اللهُ وتفقَّهَ] إذا تعاطى ذلك، و[فاقهتهُ]: إذا باحثتهُ في العلم وهو مقصود قوله ﷺ [مَنْ يُردِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُهُ فِي الدِّينِ (١)]. و[التَّفَقُهُ ] من تَفَقَّهَ في الأمر، ويتفقَّهُ فِقْهاً: تفهَّمهُ وعلِمهُ.

ويعني الفقه اصطلاحا العلمُ بالأحكام الشَّرعية الفَرعيَّة العملية المُكتَسبة من أُدلَّتها التَّفصيلية المتعلِّقة بأفعال العباد في عباداتهم ومعاملاتهم وعلاقتهم الأُسرية والعلاقات بين المسلمين بعضهم وبعض، وبينهم وبين غيرهم في السِّلم والحرب وغير ذلك، والحكم على تلك الأفعال بأنَّها واجبة أو محرَّمة أو مندوبة أو مكروهة أو مُباحة أو صحيحة أو فاسدة أو غير ذلك بناء على الأدلَّة التَّفصيلية الواردة في الكتاب والسُّنة وسائر الأدلَّة المُعتبرة في شرع الدِّين [(٢)].

و [موضوعه] فعل المُكلَّف من حيث إنَّه مُكلَّف، وأمر الصَّبي بالصَّلاة ليعتادها وثوابه على الطَّاعة لعموم قوله تعالى ﴿إِنَّا لاَ نُضِيعُ أَجْرَ مَنَ أَحْسَنَ عَمَلا ﴾: وفي حديث ابن عبَّاس وَ فَيَ وَرَفَعَتِ امْرَأَةٌ صَبِيًّا لَهَا فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ أَلِهذَا حَجٌ ؟ قَالَ نَعَمْ وَلَكِ أَجْرٌ (٣)]. وعدم مُؤاخذة غير المكلَّف بالمعصية لعدم تكليفه لما رُوي عن على وَ فَكُ أَنْ رسول الله على قَال [رُفعَ الْقَلَمُ عنْ ثَلَاثَة: عَنِ المَجْنُونِ المَعْلُوبِ عَلَى عَقْلِهِ حَتَّى يَبْرَأً، وَعَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَيْقِظَ، وَعَنِ الصَّبِيِّ حَتَّى يَعْتَلِمَ (٤)].

و[استمداد الفقه] من الكتاب والسُّنَّة والإجماع والقياس المُستنبط من هذه الشَّلاثة، و[ثمرته]:الفوز بسعادة الدَّارين لمن تعلّمه وعمل به، و[واضعُه] الإمام أبو حنيفة النُّعهان رحمه الله، فإنَّه أوّل من دوَّن الفقه ورتَّب أبوابه وصنَّف أقسامه، وتبعه في ذلك الإمام مالك رحمه الله في مُوَطَّعه.

والفقه في كلام العرب [الْفَهُمُ] من قول الله تعالى ﴿فَمَالِ مَلَوُلاً عِ ٱلْقَوْرِ لاَ يَكَادُونَ فَهُم وَنَ حَدِيثًا ﴾ [النِّساء: ٧٨]. أي [لا يفهمون] والمقصود فَهُم الأحكام الشَّرعية والوقوف على مدلولاتها ومنه قول الله تعالى ﴿ فَيْ تَهُواْ قَوْلِي ﴾ [طه: ٢٨]. أي يعلمون ما أقوله لهم ويفهموه، و[الفَهْمُ] هو فطنة يفهم بها صاحبها من الكلام ما يقترن به من قول أو فعل [أو] هو حُسن تصوُّر المعني وجَوْدة استعداد الدُّهن لاستنباط الأحكام والمعاني ومنه قول الله تعالى ﴿ فَهَمَّنَاهَا سُلْيَمَدنَ ﴾ [الأنبياء: ٧٩]. و[المَفْهُومُ] هو مجموع الصِّفات والخصائص الموضِّحة لمعني كلِّي، و[أَفْهَمَهُ] الأَمْرَ: أبانهُ له وضَّحه أوضَّحه أوَالَهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُوضَّحة المعني كلِّي، و[أَفْهَمَهُ] الأَمْرَ: أبانهُ له وضَّحه أوضَّحه أوسَّه اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَوضَّعة المعني كلِّي، و[أَفْهَمَهُ] المُونَّد أبانهُ له وضَّحه أوسَّه اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَوضَّعة المَّهُ اللهُ المَوْسَعة المَالِهُ اللهُ ال

وأورد الحافظ في الفتح ما أخرجه مسلم وغيره من حديث أبي سعيد رَزُّ اللَّهُ [أَنَّ

<sup>(</sup>١) حديث أخرجه أحمد [٧١٩٣م) والبخاري [٣١١٦] وابن ماجه [١٨١]. (٢) انظر مُعجم المصطلحات الفقهيَّة [ ج٢ ص ٥٣٥-٥٣٦]. (٣) حديث أخرجه مسلم [٢٠٣٦/٤٠٩] وأبو داود وأبو داود [١٧٣٦] وابقح المحيح أخرجه أحمد [١٣٢٧] وأبو داود [٤٠٩]. (٥) انظر المعجم الوجيز [ص٤٨٣].

رَسُولَ الله عَلَيِّ جَلَسَ عَلَى الْمنْبَرِ فَقَالَ: عَبْدٌ خَيَّرَهُ اللهُ بَيْنَ أَنْ يُؤْتِيهُ زَهْرَةَ الدُّنْيَا وَبَيْنَ مَا عَنْدَهُ ، فَبَكَى أَبُو بَكْرٍ وَبَكَى ، فَقَالَ: فَدَيْنَاكَ بِآبَائِنَا وَأُمَّهَاتِنَا ، قَالَ فَكَانَ رَسُولُ الله عَلِيَّهُ هُوَ الْمُخَيَّرُ ، وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ أَعْلَمَنَا بِهُ ( ' ) » . وكانَ رضي الله عنه قد فَهَكَانَ رَسُولُ الله عَلِيَّةُ هُو الْمُخَيَّرُ ، فَمَن ثَمَّ قالَ «َفَكَانَ أَبُو بَكْرٍ أَعْلَمَنَا بِهِ » .

والمدخل إلى معرفة الأحكام الشّرعية المرتبطة بمادّة هذا الكتاب يتطلّب الإِشارة إلى التّعريفات الفقهيّة التّالية :

#### . أولا ـ تعريف الطهارة لغة واصطلاحا

الطَّهارة في اللَّغة مُطلق النَظافة حسيَّة كانت أو معنوية والتنزُّه عن الأقذار، يقال طَهُر الشَّيْءُ - بفتح الهاء وضمّها - يَطْهُر - بالضّم - طَهَارة فيهما والاسم: الطُّهْر - بالضّم - وطَهَر أه تطهيرا، وتطَهَر بالماء، وهم قومٌ يتطهرون : أي يتنزّهون عن الأدناس، ورجلٌ طاهر الثِّيَاب: أي مُنسزَّه، من قوله تعالى ﴿ إِنَّهُمْ أُنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ [النّمل: ٥٦]. أي يتنزّهون عن الأدناس.

والتطهير: الاغتسال ومنه قوله تعالى ﴿ وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَىٰ يَطْهُرُنَ ﴾ [المائدة: ٦]. أى يغتسلن، يقال: «تطهّرت المرأة»: إذا انقطع عنها الله واغتسلت، وهو معنى قوله تعالى ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبُا فَٱطَهُرُواْ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]. أى فاغتسلوا، وجمع الطُهر: أطهار ومنه الطُّهُور - بضم الطّاء - وهو فعل الطَّهارة كما فى قوله عَلَيْ فى الحَديث «لاَ تُقْبَلُ صَلاةٌ بِغَيْرِ طُهُورٍ، وَلاَ صَدَقَةٌ مِنْ غُلُولٍ (٢)».

والطَّهُور ـ بفتح الطَّاء ـ هو الطَّاهر في ذاته المُطهِّر لغيره، والطُّهْرُ ـ بالضَّم ـ المصدر وقد حُكى فيه الضّم والفتح، والطَّهُوران: هما الماء والتُّراب، سُمَى الأوّل طهورا لقوله تعالى ﴿وَآنَزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً طَهُورًا ﴾ [الفرقان: ٤٨]. أمّا التُّراب فهو طيّب طهور لقوله تعالى ﴿فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّيًا ﴾ [النّساء: ٤٣]. والطُّهر شرعا: زمان نقاء المرأة من دم الحيض والنّفاس.

أُمَّا الطَّهَارَةُ اصطلاحاً: [ <sup>(٣)</sup> ] رفع ما يمنع الصّلاة وما في معناه من حَدَث أو نجاسة بالماء أو رفع حُكمه بالتَّراب ، وعُرِّفَت كذلك :

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٩٠٤] ومسلم [٢ / ٢٣٨٢]. (٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢ / ٢٣٨٢]. (٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢ ٢٢] وابن ماجه [٢٢٢]. (٣) الاصطلاح: مصدر اصطلح وجمعه: اصطلاحات، وهو لفظ أو شيء اتّفق الفقهاء على وضعه (أو) إخراج اللَّفظ من معنى لُغوى إلى آخر لمناسبة بينهما، (أو) هو اتّفاق طائفة على وضع اللَّفظ بإزاء المعنى، (وقيل): هو إخراج الشّىء عن المعنى اللَّغوى إلى معنى آخر لبيان المراد، ويُستعمل الاصطلاح غالبا في العلم الذي تحصل به المعلومات بالنّظر والاستدلال، واصطلاح التّخاطُب هو عُرف اللَّغة، والاصطلاح مقابل الشّرع في عُرف الفقهاء. [انظر معجم المصطلحات الفقهية ج ١ ص ٢٠٠].

\* بأنّها صفة حُكميَّة تُوجب أو تُصحِّح لموصوفها صحّة الصّلاة أو فيه أو معه.

ا أو هي صفة حُكميَّة تمنع من لم يتصف بها من مُباشرة ما هي شرط فيه لرفع حَدَث أو إِذَالة خَبَث [(١)].

﴿ أُو تُوجِب لموصوفها جواز استباحة الصّلاة به أو فيه أو له، فالأُوَّلان يرجعان للثّوب والمُحان، والأخير للشّخص.

به أو هي ارتفاع الحَدَث وإزالة الخَبَث: أي زوال الوصف القائم بالبدن المانع من الصلاة ونحوها، أو هي عبارة عن غسل أعضاء مخصوصة بصفة مخصوصة [('')].

#### ثانيا ـ المـراد بالحدُث

الحَدَثُ في اللَّغة كون ما لم يكن قبل من قولهم [حَدَثَ الشَّيء]: أي بدء كونه وظهوره، وقيل: النَّجاسة الحُكميَّة التي ترتفع بالوضوء أو الغُسل أو التيمُّم وجمعه: أحداث [(٣)]. واصطلاحا: وصف شرعي يحلّ بالأعضاء يمنع مُباشرة ما لا يجوز إلاّ بالطّهارة، أو هو: النّجاسة الحُكمية المانعة من الصّلاة وغيرها، و[الطَّاهر]: ضدّ المحدث والنّجس، وأسباب الحدث: ما هو مظنّة الأحداث أو ما قد أدّت إلى خروج الأحداث غالباً وهو نوعان:

(الأوّل) زوال العقل بالنّوم أو السَّكْر أو الجنون أو الإغماء.

(الثَّاني) ضربان: لمس النّساء ومسّ الذَّكر[(1)].

(قال) ابن المنذر [أجمع العلماء على أنّ خروج الغائط من الدّبر وخروج البول من الذّكر وكذلك المرأة، وخروج المنى والمذى، وخروج الرّيح من الدّبر، وزوال العقل بأى وجه زال: أحداث ينقض كلُّ واحد منها الطَّهارة ويُوجب الوضوء، وأجمعوا على أنّ المُلامسة حَدَثٌ ينقض الطَّهارة، كما أجمعوا على أنّ المُلامسة حَدَثٌ ينقض الطَّهارة (٥)].

ولمّا كانت الطُّهَارة شرعا: النَّظافة من النَّجاسة حقيقيَّة كالخَبَثِ وحُكميَّة وهي الحَدَث، فقد أوجب الشّرع على المُصِلِّي أن يكون بدنه طاهرًا من الحَدَث، وهو نجاسة

<sup>(</sup>١) قال في الشّرح المُمتع: [وزوال الحَبَث أعمّ من إزالة الحَبَث، لأنّ الحَبَث قد يزول بنفسه، فزوال الحَبَث طهارة سواء زال بنفسه أو زال بحزيل آخر]. وانظر الشّرح الممتع ج ١ ص ٢٠].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٤٣٨].

<sup>(</sup>٣) انظر المعجم العربي الأساسي-لاروس [ص ٢٨٦].

<sup>(</sup>٤) انظر الرّوض المربع [ص ١٨] والتّعريفات [ص ٧٣].

 <sup>(</sup>٥) انظر الإقناع [٢/أ] والأوسط [١/٩] والإفصاح [١/٩٧].

حُكميّة تمنع من الصّلاة وَصَف بها الشّارع بدن الإنسان كلّه عند الجنابة أو بعض أعضاء البدن بسبب ناقض الوضوء من ريح وبول ونحوهما:

(١) فيُقال للأوّل: حَدَثٌ أكبر والطَّهارة منه تكون بالغُسل، ومثله الحيض والنَّفاس لاعتبارهما صفة قائمة بجميع البدن تمنع من الصّلاة وغيرها ممّا يمنعه الحَدَث الأكبر قبل الغُسل.

(٢) ويقال للثّاني: حَدَثٌ أصغر والطُّهارة منه تكون بالوضوء.

ثمّ يأتى التيمُّم بعد ذلك بديلا عن الطَّهَارة لمن لم يجد الماء أو خشى الضّرر من استعماله كما فى قوله عَلَيْ لا تُقْبَلُ صَلاَةٌ بغَيْرِ طُهُ ور (١)». أى لا يقبل الله صلاة بغير وضوء، وصلاة نكرة فى سياق النّعت تعمّ الفرض والنّفل، والطُّهُور - بضمّ الطّاء المهملة - المراد به الفعل وهو التطهُّر على قول الأكثرين، وهو بعمومه يتناول التطهُّر بالماء أو التُّراب.

والحديث نصِّ على فرضية الطَّهَارة للصّلاة لأنّ الله تعالى إذا لم يقبل الصّلاة إلا بالطّهارة تكون صحّتها موقوفة على وجود الطّهارة فتكون شرطا والمشروط لا يُوجد بدون شرطه. (قال) النّووى [هذا الحديث نصِّ في وجوب الطّهارة في الصّلاة، وقد أجمعت الأُمَّة على أنّ الطّهارة شرط في صحّة الصّلاة (٢)]. كما أوجب الشّارع الحكيم على المُصلّى الطّهارة من الخَبَث وهي الأمور العينيّة المستقذرة التي أمر بالتطهر منها كالدّم والبول ونحوهما تمّا يُصيب البدن والتّوب والمكان ويمنع من استباحة الصّلاة.

#### ثالثاً ـ الخبُّث في قاموس اللُّغة

الْخَبَثُ ـ بفتح الخاء والباء ـ ما يُكره رداءة وخسَّة محسوسا كان أو معقولا وذلك يتناول الباطل في الاعتقاد، والكذب في المقال، والقُبح في الفعال. (قال) أهل اللَّغة: أصل الخَبث في كلام العرب: المذموم والمكروه والقبيح من قول أو فعل أو مال أو طعام أو شراب أو شخص أو حال.

و (قال) ابن الأعرابي [الخَبَث في كلام العرب: المكروه، فإن كان من الكلام فهو «الشّتم» وإن كان من الكلام فهو «الشّتم» وإن كان من الملل: فهو «الكُفر» وإن كان من الطَّعام: فهو «الحرام» وإن كان من الشّراب: فهو «الضَّار» ويذكره الفقهاء بمعنى النّجاسة الحسَّيَّة ومُقابلة الحَدَث، فيقولون: رَفْعَ الحَدَث وإزالة الخَبَث [ (٣)].

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٢٤] وابن ماجه [٢٢٢].

<sup>(</sup>٢) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ١٠٥].

<sup>(</sup>٣) انظر تهذيب الأسماء واللُّغات [٣/ ٨٧] والكليَّات [ص ٢٩].

وتنقسم الطُّهارة من الخَبَث إلى قسمين: أصليّة وعارضة.

(١) فالطُّهَارة [الأصليّة] هي القائمة بالأشياء الطّاهرة بأصل خلقتها كالماء والتّراب وغيرهما، لكون هذه الأشياء موصوفة بالطّهارة بأصل خلقتها.

(٢) أمّا الطَّهَارة [العارضة] فهى النّظافة من النّجاسة الحسيَّة التى أصابت هذه الأعيان، وسُمِّيت عارضة لأنها تعرض بسبب المطهِّرات المُزيلة لحكم الخَبَث من ماء وتُراب وغير هما [(١)].

وبالجملة فإن النّجاسة هي مجموع الأمرين: [حَدَثٌ وخَبَثٌ] لكن اللُغة تُطلقها على كلّ مُستقذر سواء كان حسنيًا: كالدّم والبول والعَذرة، أو معنويًا: كالخطايا والذّنوب، كما أنّ الطّهارة هي الوصف المعنوى المترتّب على الفعل، فالحَدَث يرتفع بالوضوء إن كان [أصغر] أو بالغُسل إن كان [أكبر]، وارتفاع الحَدَث مبنى على فعل الفاعل وهو المتوضَّىء أو المُغتسل، كما أنّ النّجاسة تزُول بتنقيتها وتطهيرها، وهو المقصد الشّرعي للأمرين من الطّهارة.

وفارق في الحُكم بين الطُّهَارة من الحَدَث والطُّهَارة من الخَبَث:

(١) فطهارة الحَدَث تأتى من بأب الأفعال المأمور بها ولهذا لم تسقط بالنسيان والجهل واشترط فيها النية عند الجمهور.

( ٢ ) أمّا طهارة الخَبَث فإِنّها من باب التُروك فمقصودها اجتناب الخَبَث ولهذا لا يُشترط فيها فعل العبد ولا قصده، بل لو زالت بالمطر النّازل من السّماء لحصل المقصود كما ذهب إليه أئمّة المذاهب الأربعة وغيرهم.

وغسل النّجاسة يختلف باختلاف محلِّها إِن كانت جسما لا يتشرّب النّجاسة كالآنية، فغسله بإمرار الماء عليه كلّ مرّة غُسْلة سواء كان بفعل آدمي أو غير فعله، أو أن يكون في نهر جار فتمرّ عليه جريات النَّهر، فكلّ جرية تمرّ عليه غُسْلة، لأنّ القصد غير مُعتبر فأشبه ما لو صبَّه آدمي بغير قصد [(٢)].

ولهذا كان أصح قولى العلماء أنه إذا صلًى بالنّجاسة جاهلاً أو ناسيًا فلا إعادة عليه كما هو مذهب مالك وأحمد فى أظهر الرّوايتين عنه، لأنّ النّبى ﷺ خلع نعليه فى الصّلاة للأذى الذى كان فيهما ولم يستأنف الصّلاة، ولمّا وجد فى ثوبه النّجاسة أمرهم بغَسْله ولم يُعد الصَّلاة، وذلك لأنّ من كان مقصوده اجتناب المحذور إذا فعله العبد ناسيًا أو مُخطَفًا فلا إثم عليه [(٣)].

<sup>(</sup>١) انظر الفقه على المذاهب الأربعة [ج ١ ص ٥]. (٢) انظر المطّلع على أبواب المقنع [ص ١٤٨]. (٣) انظر فتساوى ابن تيمية [ج ٢١ ص ٤٧٧ ـ ٤٧٨].

#### رابعا ـ تعريف النّجس

النّجاسة كلّ شيء يستقذره أهل الطّبائع السّليمة الطّاهرة ويتحفَّظون عنه بالإِزالة والتّنظيف، كما أنّ تطهير النّجاسات مأخوذ عنهم ومُستنبط ممّا اشتُهر فيهم أنّ الرَّوْثَ [ركس] وأنّ بولَ ما يُؤكل لحمه لا شُبهة في كونه خَبَشًا تستقذره النّفس، وإنّما يُحكم بطهارة بعضه أو بخفَّة نجاسته دفعا للحرّج والمشقَّة في إِزالته [(١)].

والنّجاسة في اللّغة اسم لكلّ مستقذر [حسّيًا]: كالدّم والبول والعذرة و نحوهما، أو [معنويًا]: كالذّنوب، فيقال للآثام: نجاسة من قول الله تعالى ﴿إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾ [التّوبة: ٢٨]. ومُراد الآية الكريمة الزّجر والتّنفير ممّا هم عليه من الشّرك والكُفر، ثمّ يأتي تعريفها عند الفقهاء بأنّها [كلّ عين يحرُم تناولها: لا لضررها، ولا لاستقذارها، ولا خرمتها، هكذا حدودها]. فقولهم: [يحرُم تناولها] خرج به المباح، فكلّ مُباح تناوله فهو طاهر، وقولهم [لا لضررها] خرج به السّم وشبهه فإنّه حرام لضرره وليس بنجس، وقوله [ولا لاستقذارها] خرج به المخاط وشبهه، فليس بنجس لأنّه مُحرم لاستقذاره، وقوله [ولا خرمتها] خرج به الصّيد في حال الإحرام من الصّيد داخل الحرم فإنّه حرام خرمتها].

ويأتى النَّجَس عند الفقهاء [بكسر الجيم وفتحها وسُكونها] فيخصُّون بالفتح ما كان نجسا لذاته، فلا يصح إطلاقه على ما كانت نجاسته عارضة، أمّا النّجس بالكسر - فإنّه يُطلق عندهم على ما كانت نجاسته عارضة أو ذاتيّة، فالدّم يقال له: نَجس ونَجس [بالكسر] أمّا لفظة ونَجس [بالفتح والكسر] والثُّوب المتنجُّس يقال له: نَجس [بالكسر] أمّا لفظة [المتنجُّس] فإنّها تأتى نكرة في سياق النّفي فتعمُّ كلّ ما أصابته نجاسة سواء كان أرضا أو ثوبا أو فراشا أو جدارا أو غير ذلك [(٣)].

والنَّجَاسة يُلازمها التَّحريم، فكل بخس مُحرَّم وليس كل مُحرَّم بخس، ومن المعلوم شرعا أنّ الأصل في الأشياء الطُّهَارة فلا ينقل عنها إلاّ ناقل صحيح لم يعارضه مُساو له أو أقوى، فما لم يرد فيه ممّا يدلّ على نجاسته فليس لأحد أن يحكم بها بمجرّد رأى فاسد أو غلط في الاستدلال، كما يدّعيه البعض من نجاسة ما حرّمه الله تعالى، زاعما أنّ النّجاسة والتّحريم مُتلازمان وهو زعم باطل، إذ تحريم الشّيء لا يستلزم نجاسته، ولو كان كذلك للزم نجاسة ما دلّ الدّليل على تحريمه كالأنصاب والأزلام، وما يُسْكر من النّبات والثّمرات بأصل الخلقة ولم يقل بهذا أحد.

<sup>(</sup>١) انظر حجّة الله البالغة [ج ١ ص ١٨٥]. (٢) انظر الشّرح الممتع لابن العثيمين [ج ١ ص ٢٠-٢١]. (٣) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ٩].

(قال) في سُبل السّلام [والحق أنّ الأصل في الأعيان الطّهارة وأنّ التّحريم لا يُلازم النّجاسة، فإنّ الحشيشة مُحرَّمة طاهرة وكذا المخدّرات والسُّموم القاتلة لا دليل على نجاستها، وأمّا النّجاسة فيُلازمها التّحريم، فكلّ نجس مُحرَّم ولا عكس، وذلك لأنّ الحُكم في النّجاسة هو المنع عن مُلابستها على كلّ حال، فالحُكم بنجاسة العين حُكم بتحريمها بخلاف الحُكم بالتّحريم، فإنّه يحرُم لبس الحرير والذّهب وهما طاهران ضرورة شرعية إجماعا.

فإذا عرفت هذا فتحريم الْحُمُر والخَمْر الذى دلّت عليه النّصوص لا يلزم منه نجاستهما بل لابد من دليل آخر عليه وإلا بقيتا على الأصل المتّفق عليه من الطّهارة، فمن ادّعى خلافه فالدّليل عليه، وأمّا الميتة فلولا أنّه ورد قوله على «دباغُ الأديم طَهُورُهُ». وقوله عَلَي «وأيّما إهاب دُبغ فَقَدْ طَهُرَ». لقُلنا بطهارتها إذ الوارد فى القرآن الكريم تحريم أكلها، لكن حكمنا بالنّجاسة لمّا قام عليها دليل غير دليل تحريمها (١)]. والنّجاسة عند العلماء ضربان:

(الأوّل) ما ورد النّص بنجاسته بلا مُعارض ولا حرج في اجتنابه: كالدّم وفَضْلة الإنسان، وما لا يُؤكل لحمه، ولُعاب الكلب والخنزير، فهو نجس مُغلّظ.

(والثّاني) ما تعارض نصّان في نجاسته وطهارته: كبول ما يُؤكل لحمه، والفَرس، وخُرءُ طير لا يُؤكل لحمه فهو نجس مُخفَّف.

ويتعلُّق بذلك ما يلي:

(١) أنّ ما اتّفق على نجاسته ولم يكن من إصابته بلوى فهو مُغلَّظ كالمتَّفق على نجاسته فيما تقدَّم، وإلا فمُخفَّف كالمختلف في نجاسته ما عدا المنبيّ، فالتخفيف كما يكون بالتَّعارُض يكون بعموم البلوى بالنسبة إلى جنس المكلَّفينَ وإن ورد نصّ واحد في نجاسته من غير مُعارض.

(٢) وكما يكون التّخفيف بالاختلاف يكون بعموم البلوى في إصابته وإن اتّفق على نجاسته.

والنَّجس في تعريف أحكامه قسمان:

(الأوّل) نحس مشترك بين الرّجال والنّساء.

(والثّاني) نجس خاصّ بالنّساء.

وهذا ما سنعرض لمه من خلال المباحث التّالية:

<sup>(</sup>١) انظر سبل السلام للإمام الصنعاني [ج ١ ص ٤٧ - ٤٨].

(البابالأول) النّجاسات وتطميرها (المبحث الأول) النّجس المشترك

#### (أولا) الأعيان المتفق على نجاستها

لمّا كان الأصل في الأشياء الطّهارة ما لم يثبت نجاستها بدليل، قام الاتّفاق بين فقهاء الأُمَّة على نجاسة بعض الأعيان الظّاهرة والتي نذكرها على النّحو التّالي:

#### (١) غائط الإنسان وبوله

الغائط هو المنخفض الواسع من الأرض، يقال ذهب إلى الغائط وجاء منه: كناية عن التبرُّز، كما يُطلق على البراز نفسه، وسُمِّى الحَدث الخارج من الإنسان باسمه للمُقارنة، وهو بهذا المعنى يتّفق مع البراز كنائيًا في الدّلالة من حيث أنّ كلاّ منهما كناية عن ثقل الغذاء وفصلاته الخارجة على الوجه المعتاد [(١٠)].

أمّا البول فهو السّائل الذى تُفرزه الكُليتان فيجتمع فى المثانة حتّى تدفعه إلى القُبُل، يقال: [بال الإنسان يبولُ بولا ومَبالا]: فهو بائل، ثمّ استُعمل البول فى العين أى فى الماء الخارج من القُبل وجمعه: أَبْوالٌ، ويأخذ البول حُكم البرازحيث أنّ كلاً منهما نجس وإن اختلفا مخرجا وطبيعة [(٢٠)].

ولقد قام الإجماع على نجاسة غائط الآدمى وبوله غير الأنبياء وغير بول الصّبى الرّضيع الذى لم يتناول الطّعام، للأدلَة الصّحيحة المُفيدة للقطع بذلك والتى منها ما رواه مسلم وأبو داود عن ابن عبّاس رضى الله عنه من قول النّبى عَلَيْكَ في اللّذين يُعذّبان وما يُعذّبان في كبير «وكَانَ الآخرُ لا يَسْتَنْزِهُ عَنِ الْبَوْل، أَوْ مِنَ الْبُول (٣)». وقوله «لا يَسْتَنْزِهُ» أى لا يتطهّر من أثر البول ولا يتحرّز منه، وجاءت عند التّرمذى بلفظ «لا يَسْتَرُ». أي لا يتحفّظ منه، وفي رواية ابن عساكر بلفظ «لا يَسْتَبْري»؛ بالباء الموحدة والهمزة من الاستبراء، وجاء عند أبى نُعيم في المستخرج «كَانَ لا يَتَوقَى». وهي مُفسِّرة للمُراد، وكلُها صحيحة ومعناها [لا يتجنّب نجاسته ولا يتحرّز منها].

وفي هذه الإشارات الدّلالة على نجاسة البول ووجوب الاستبراء منه، كما تتأكُّد

<sup>(</sup>١) انظر المرسوعة الفقهيّة [٨/٥٦] والتّوقيف [ص ٥٣٣] وتفسير القرطبي [٥/٧٢].

<sup>(</sup>٢) انظر المعجم الوجيز [ص ٦٨] والقاموس المحيط [ص ١٢٥٢].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٢١٦] ومسلم [ ١١ / ٢٩٢] وأبو داود [٢٠].

نجاسة البول والبراز من باب الضرورة الدينية ولا يطعن في ذلك التّخفيف ما جاء في تطهيرهما في بعض الأحوال:

\* أمّا الغائط فكما في قوله ﷺ «إِذَا وَطِيءَ أَحَدُكُمُ بِنَعْلَيْهِ في الأَذَى فَإِنَّ التُّرَابَ لَهُمَا طَهُورٌ (١)». فإِنَّ جَعْلَ التُّراب مع المسح مطهّر لا يُخرجه عن كونه نجسا بالضّرورة، إذ اختلاف وجه التّطهير لا يُخرج النّجس عن كونه نجسا.

\* وأمّا التّخفيف في طَهور البول فكما في حديث البخاري \*بَالَ أَعْرَابِي في الْمَسْجِد فَتَنَاوَلَهُ النَّاسُ فَقَالَ لَهُمُ رَسُولُ الله يَ الله عَلَى حَدَيث البخاري \*بَالَ أَعْرَابِي في الْمَسْجِد فَتَنَاوَلَهُ النَّاسُ فَقَالَ لَهُمُ رَسُولُ الله عَلَيْ دَعُوهُ وَأَهْرِيقُوا عَلَى بَوْله سَجْلاً مَن مَاء (٢٠) . وإنّما تركوه يبول في المسجد الآنة كان قد شَرَع في المفسدة، فلو مُنع لزادت إذ حصل تلويث جزء من المسجد، فلو مُنع لدار بين أمرين: إمّا أن يقطعه فيتضرر، وإمّا أن لا يقطعه فلا يأمن من تنجيس بدنه أو ثوبه أو مواضع أخرى من المسجد [(٣)].

#### (٢) الدم المسفوح

ينقسم الدّم في تعريفه إلى ثلاثة أقسام:

(القسم الأول) نَجَس لا يُعفى عن شيء منه وهو:

(١) الدّم المسفوح الخارج من الحيوان البرِّى وهو نجس عند الأئمة الأربعة لا فرق بين قليله وكثيره، فلا يُؤكل ولا يُنتفع به، وقد ذكره الخالق سبحانه في قوله ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱللَّمَ ﴾[البقرة: ١٧٣]. مُطلقا ثمّ عينه مُقيَّدا بالمسفوح كما في قوله تعالى ﴿إِلَّا لَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَمُا مَّسْفُوحًا ﴾[الأنعام: ١٤٥]. والمسفوح هو الكثير الجارى الذي يسيل وهو المحرَّم وغيره معفوِّ عنه.

وحمل العلماء ها هنا المُطلق على المقيد إِجماعا وفيه قالت عائشة «لَوْلاَ أَنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ ﴿ أَوْدَمَا مَّسْفُوحًا ﴾ لَتَتَبَّعَ النَّاسُ مَا في الْعُرُوق». ثمّ اختلفوا في تخصيص هذا العموم في الكبد والطُّحال: فقال مالك بأنه لا تخصيص في شيء من ذلك، وقال الشّافعي: هو مخصوص في الكبد والطُّحال، والصّحيح أنه لم يُخصص وأنّ الكبد والطّحال لحم ويشهد بذلك العيان الذي لا يعارضه بيان ولا يفتقر إلى برهان [(1)].

و (حكى) المواردى [أن الدّم غير المسفوح إن كان ذا عروق يجمُد عليها كالكبد والطُحال فهو حلال لقوله عَلَيْهُ من حديث ابن عمر رضى الله عنه «أُحِلّت لنا مَيْتَتَانِ وَدَمَانِ ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم بإسناد صحيح [٥٠٠] والطّحاوي في شرح معاني الآثار [١/٣١].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٢٠] وأبو داود [ ٣٨٠].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣٨٦].

<sup>(</sup>٤) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ١ ص ٥٤].

فَأَمَّا المَيْتَتَانِ فَالْخُوتُ وَالْجَسَرَادُ، وَأَمَّا الدَّمَانِ فَالْكَبِدُ وَالْطُحَالُ(١)]. وإن كان غير ذي عُروقَ يجمد عليها وإنمَّا هو مع اللَّحم ففي تحريمه قولان :

(أحدهما) أنَّه جِرام لأنَّه من جملة المسفوح أو بعضه، وإنَّما ذُكر الدَّم المسفوح لاستثناء الكبد والطَّحال منه.

(والثَّاني) أنَّه لا يحرُم لتخصيص التَّحريم بالمسفوح [(٢)].

(٢) الدَّم الخارج من السَّبيلين من الآدمي كدم الحيض والنِّفاس، فلو أصاب الإنسان منه كحبَّة القَمح لزمه غسله لحديث أسهاء رضي الله عنها [جَاءَتِ امْرَأَةٌ إلى النَّبِي ﷺ فَقَالَتْ: إَحْدَانَا يُصَيبُ ثَوْبِهَا مِنْ دِّم ٱلْحَيْضِ كَيْفَ تَصْنَعُ بِهِ؟ قَالَ: تَحُدُّتُهُ ثُمَّ تَقْرُصُهُ بِالْمَاءِ ثُمَّ تَنْضَحْهُ ثُمَّ تُصَلِّى فِيلِهِ (٣) ]. وهذا الحديث محمَوَل عند العُلماء على الدَّم الكثير، لأنَّ الله تعالي شرَطَّ في نجاسته أن يكون مشفوحا وهو كناية عن الكثير الجاري، ورُوي عن ابن وهب أنّ قليل دم الحيض ككثيره وكسائر الأنجاس بخلاف سائر الدِّماء، والحُجَّة في ذلك قوله ﷺ في حديث أسهاء [تَحُتُّهُ ثُمَّ تَقْرُصُهُ ]. حيث لم يفرِّق بين قليله وكثيره، ولا سألها عن مقداره ولم  $2 - \frac{1}{2} = \frac{1}{2}$  فيه مقدار الدِّرهم ولا دونه

(القسم الثّاني) دم نجس يُعفي عن يسيره:

وهو دم الآدمي الخارج من غير السَّبيلين ودليل ذلك:

(١) أنَّ الأصل في الأشياء الطُّهارة حتَّى يقوم دليل النَّجاسة، ولا يعلم أنَّه لا أمر بغسل شيء من الدَّم إلاَّ دم الحيض مع كثرة ما يُصيب الإنسان من جُروح ورُعاف وحِجامة وغير ذلك، فلو كِان نجسا لبيَّنه ﷺ لدعاء الحاجة إلى ذلك.

(٢) أنَّ المسلمين ما زالوا يُصلُّون في جراحاتهم في القتال، وقد يسيل منهم الدَّم الكثير الذي ليس محلًّا للعفو، ولم يرد عنه علي الأمر بغسله ولم يرد أنَّهم كانوا يتحرَّزون عنه تحرُّزا شديدًا بحيث كانوا يحاولون التَّخلِّي عن ثيابهم متي وجدوا غرها [(٥)].

(٣) إذا كان الاتّفاق قد قام على طهارة ميتة الآدمي فإنّ دمه طاهر كذلك، ولا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح لغيره أخرجه أحمد [٥٧٢٣] وانظر بدائع المنن [ج ٢ ص ٤٢٥].

<sup>(</sup>۲) انظر تفسير القرطبي [ج ۷ ص ۱۲۳ .. ۱۲۴]. (۳) أخرجه مسلم [۱۱۰/ ۲۹۲] وأبو داود [۳۲۱] والنَّسائي [۲۹۱].

<sup>(</sup>٤) انظر تحفِّة الأحوذي [ج ١ ص ٣١٥]

<sup>(</sup>٥) انظر الشَّرح الممتع [ج ١ ص ٣٧٦].

يُقاس الدّم اليسير الخارج من غير السبيلين على دم الحيض الفتراقهما بأمرين:

أ ـ أنّ دم الحيض دم طبيعة وجبلة للنّساء وفيه قال رسول الله عَلَيْهُ «إِنَّ هَذَا شَيْءٌ كَتَبَهُ الله عَلَى بَنَات آدَمَ (١)». فبيّن عَلَيْهُ أنّه مكتوب كتابة قَـدَريَّة كونيَّة كما قال في المُستحاضة «إِنَّهُ دَمُ عـرْق (٢)».

ب - أنّ الحيض دم غليظ مُنتن له رائحة كريهة فيشبه البول والغائط، فلا يصح قياس الدّم من غير السّبيلين على الدّم الخارج من السّبيلين وهو دم الحيض والنّفاس والاستحاضة.

والذين قالوا بالنّجاسة مع العفو عن اليسير حكموا بحُكمين:

(الأوّل) أنّهم أثبتوا نجاسة الدّم.

(والثّاني) أثبتوا أنّ اليسير منه معفو عنه لأنّ الأصل أنّ النّجس لا يُعفى عن شيء منه، إلاّ أنّ من قال بالطّهارة لا يحتاج إلاّ إلى دليل واحد فقط وهو طهارة الدم وقد سبق بيان ذلك، فإن قيل إنّ فاطمة رضى الله عنها «كَانَتْ تَغْسِلْ الدَم عَنِ النّبِيِّ عَلَيْكُ فِي غَزْوة أُحُد (٣)»: وهذا يدلّ على النّجاسة ؟.

فإنه أجيب على ذلك من وجهين:

[الأوّل] أنَّه مُحرَّد فعل والفعل الجرَّد لا يدلُّ على الوجوب.

[الثّانى] أنّه يُحتمل أن يكون من أجل النّظافة لإزالة الدّم عن الوجه، لأنّ الإِنسان لا يرضى أن يُلوِّثَ وجهَهُ شيءٌ من دَمٍ ولو كان يسيرا، فإنّ هذا الاحتمال يبطل الاستدلال [(<sup>(1)</sup>].

واختلف العلماء في ميزان اليسير، فالمشهور أنّه إذا كان كثيرا إمّا عُرفا أو حسبما يقدّره كلّ إنسان بنفسه أنّه ينقض الوضوء، وإن كان قليلا لا ينقض، وإذا كان الاتّفاق قد قام على أنّه يُعفى عن يسير الدّم إلاّ أنّ الفقهاء اختلفوا في مقدار ما يُتجاوز عنه منه:

(١) فقال بعض أهل العلم من التّابعين إِذا كان الدّم مقدار الدّرهم فلم يغسله وصلّى فيه أعاد الصّلاة، وهذا أخذ بالأحوط.

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٩٤] ومسلم [١٢١/ ١٢١١] وأبو داود [١٧٨٢].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٢٧] ومسلم [٦٣ / ٣٣٣].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٩١١] ومسلم [ ١٠١ / ١٧٩٠] والتّرمذي [٣٠٠٣].

<sup>(</sup>٤) انظر الشرح الممتع لابن العثيمين [ج ١ ص ٣٨٧].

(٢) وقليل الدّم عند مالك معفوٌّ عنه كما يُغسل قليل سائر النّجاسات.

(٣) ويجب عند الشّافعي غسله وإن كان أقلّ من قدر الدّرهم، وشدّد في ذلك فقال: قليل النّجاسة وكثيرها سواء لأنّ النّص الموجب للتّطهير لم يُفصّل.

(قال) العيني [وقد رُوى عن أبى هريرة أنّه لا يرى بالقطرة والقطرتين بأسا في الصّلاة، وعَصر ابن عمر بَثْرة فخرج منها دم فمسحه بيده وصلّى، وهذا يبيّن أنّ قليل الدّم موضوع ضرورة لأنّ الإنسان لا يخلو في غالب حاله من بَثْرة أو دُمَّل فعُفى عنه، ولمّا حرّم الله تعالى المسفوح منه دلّ ذلك على أنّ غيره ليس بمحرّم (1)].

(القسم الثَّالث) وهو الدَّم الطَّاهر:

وهذا الدّم أنواع فمنه:

(١) دم السمك لأن ميتته طاهرة، ويأتي تحريم الميتة من أجل احتقان الدّم فيها، ولهذا إذا انهمر الدّم بالذّبح صارت حَلالاً.

(٢) والدّم اليسير الذي لا يسيل كدم البعوضة والذّباب ونحوها، فلو تلوّث الشّوب بشيء من ذلك فهو طاهر لا يجب غسله.

(٣) الدّم الذي يبقى في المُذكَّاة بعد تذكيتها كالدّم الذي يكون في العروق والقلب والطُّحال، فهذا دم طاهر سواء كان قليلا أو كثيرا لما رُوى عن عمران بن حدير قال «سَأَلْتُ أَبَا مَجْلَزَ عَمَّا يَتَلَطَّخُ مِنَ اللَّحْمِ بِالدَّم وَعَنِ الْقَدْرِ تَعْلُوهَا الْحُمْرةُ مِنَ اللَّهُ الدَّمَ اللَّهُ الدَّم وقالت نحوه عائشة وغيرها. وقال ابن العربي [الصّحيح أنّ الدّم إذا كان مُفردا حرم منه كلّ شيء، وإذا خالط اللَّحم جازَ، لأنّه لا يمكن الاحتراز منه، وإنّما حرم الدّم بالقصد إليه (٢)].

(٤) دم الشهيد عليه طاهر ولهذا لم يأمر رسول الله عَيَكَ بغسل الشُههداء من دمائهم يوم أُحُد كما في قوله عَكَ «ادْفُنُوهُمْ في دمائهم، يعنى يوم أُحُد وَلَمْ يُغَسِّلُهُمْ (٢)». وقد وقع عند أحمد من وجه آخر عن جابر رضي الله عنه أنّ النبي عَنَكَ قال في قتلي أُحُد «لا تُغَسِّلُوهُمْ فَإِنَّ كُلَّ جُرْحٍ - أَوْ قَالَ دَم - يَفُوحُ مسْكًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْهِمْ (٤)». فبين صلوات ربّى وسلامه عليه الحكمة في ذلك.

<sup>(</sup>١) انظر تحفة الأحودي [ج ١ ص ٣٥١].

<sup>(</sup>٢) انظر أحكام القرآن [ج ٢ ص ٧٦٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٦٣٤٦].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٤١٢٣] وأبو داود [٣١٣٨] والنّسائي [١٩٥٤].

#### (m) لحم الخنزير

الخنزير حيوان معروف بالخَبَث وفقد الغَيْرة وأكل العَذرة وفي لحمه تتولَّد ميكروبات ضارة لا تؤثِّر النّار في قتلها ، لذلك جاء حكم الكتاب فيه أنّه رجس محرم كما في قوله تعالى ﴿ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَمًا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزير فَإِنَّهُ مِحرّم كما في قوله تعالى ﴿ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزير فَإِنَّهُ رِجِسُ ﴾ [الأنعام: ١٤٥]. ولمّا خص الله تعالى ذكر اللّحم من الخنزير دل على تحريم عن من الخنزير دل على تحريم السّحم وما هنالك من الغضاريف وغيرها [(١٠]]. كما أنّ الأمّة مجمعة على تحريم شحمه كلحمه ، لأنّ تحريم لحمه ناب ذكره عن شحمه لكونه داخل تحت اسم اللّحم المُحرّم.

وعندما يُطلق القرآن الكريم وصف [الرِّجس] على لحم الخنزير فإنه يدْمَغُه بأحطُ الأوصاف الحسيَّة والمعنويّة لكونه نَجسًا مُستقذرا، فلفظة [الرِّجس] تُطلق على ما يُستقبح في الشَّرع وفي نظر الفطرة السّليمة، فيقال للنَّثن والعَذرة والأقذار [رِجْس]. وقد يُطلق [الرّجس] على العذاب كما في قوله تعالى ﴿قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِن رَّبِكُمْ رِجْسٌ وَغَضَبُ ﴾ [الأعراف: ٧١]. أي عذاب بسبب الرّجس الذي اقترفوه، وقد يُعبَّر به عن القذارة المعنويّة والمرض القلبي كالنّفاق والشّرك والشّك كما في قوله سبحانه ﴿فَزَادَتُهُمْ رَجْسًا إلَىٰ رَجْسِهم ﴿ التّوبة: ١٢٥]. أي زادتهم كُفرا إلى كفرهم ونفاقا إلى نفاقهم فلم يُستفيدوا من التّنزيل شيئا [(٢٠)].

والرِّجْس والنَّجَس مُتقاربان لكن الرِّجس أكثر ما يُقال في المستقذر عقلا وشرعا كما في قوله تعالى ﴿إِنَّمَا ٱلْخَمَّرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَآلاً نَصَابُ وَآلاً لَاَمُرِجْسٌ مِّنْ عَمَل ٱلشَّيْطُنِ فَالَّجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠]. والرِّجس فيها يقال للأمرين: لكونه قَذَر، ولأنه فعل حرام قبيح، وكأن رجس هذا الخنزير ولحمه قد جمع بين القَذَر والنَّجَس وقُبح الاعتقاد الذي لا يُؤدِّى إلاَّ إلى الإِثم والعذاب في وقت واحد، أمّا النَّجَس فأكثر ما يُقال في المُستقذر عقلا وشرعًا من قول الله تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾ .

و[النّجس] اسم فاعل من [نَجُسَ يَنْجُسُ نَجَاسَةً] فهو : نَجسٌ. (قال) الفرّاء [إِذَا قالوه مع الرّجس أتبعوه إيّاه فقالوا : [رجس نَجْس] يعنى بكسر النّون وسُكون الحيم، وهو من عطف الخاص على العام، فإنّ الرّجس النّجْس: الشّيطان الرّجيم، وقد دخل في الخُبُث والخبائث لأنّ المراد بهم الشّياطين [(٣)].

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ٢ ص ٢٢٢].

<sup>(</sup>٢) انظر المطّلع [ص ١٦] والنّظم المستعذب [٢/٣٣] والكليّات [ص ٢٧٩].

<sup>(</sup>٣) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ١٢٧ ـ ١٢٨].

ولا عجب إذا ما عرفنا أن علوم الطّب الحديث قد اكتشفت تلك الحُزمة من الأمراض الوبائية الخطيرة التي يسبّبها أكل لحم الخنزير لمن لم يحرّمها وينتهي عنها:

(١) فمن الأمراض الجسميّة المُهلكة الإصابة بالبول السُّكَّرى وضغَط الدّم وتصلُّب الشَّر ايين و زيادة نسبة الكولسترول في الدّم.

(٢) ومن أخطر الأمراض النفسية التى تصيب آكل لحم الخنزير انعكاس أخلاقه الرديئة وتغليبها على طبعه كالدياثة والبرود الحسنى وبلادة المشاعر والجبن والميل إلى كلّ ما هو خبيث نحس من الأخلاق المنحطة والعادات المبتذلة.

يقول صاحب الظّلال [والخنزير بذاته مُنفِّر للطّبع النظيف القويم، ومع هذا فقد حرّمه الله تعالى منذ ذلك الأمد الطُّويل ليكشف علم النّاس منذ قليل أن في لحمه ودمه وأمعائه دودة شديدة الخطورة هي الدُّودة الشَّريطيّة وبويضاتها المتكيّسة؟ أفلا تستحقّ الشّريعة التي سبقت هذا العلم البشرى بعشرات القرون أن نثق بها ونَدع كلمة الفصل لها، فنُحرِّم ما حرَّمت ونُحلًل ما حلَّلت وهي من لدن عليم خبير أنزل الكتاب وفصّل الخطاب (١٠).

[وتعيش الدودة الشريطية في الأمعاء الدقيقة ويبلغ طولها عدة أمتار تتكون من رأس به عدة ممصّات تستخدمها هذه الدودة في التّغذية والتعلُّق بجدار الأمعاء، ثمّ جسم شريطي الشّكل مُقسَّم إلى قطع مُتماثلة تحتوى كلّ قطعة على أعضاء الجسم الختلفة بما فيها الأعضاء التناسلية، وعادة يُصاب الإنسان بدودة واحدة وأحيانا اثنتين أو أكثر، ويوجد نوعان من الدّيدان الشّريطية:

[الأوّل] نوع تكون الأبقار هي العائل الوسيط له.

[والثّاني] تكون الخنازير هي العائل الوسيط له ويمكن أن يكون الإنسان عائلا رئيسيا عند تناوله رئيسيا عند تناوله ويمكن أن يكون الإنسان عند تناوله لطعام مُلوَّث ببويضات الدُّودة، ويُصاب الإنسان عند تناوله لحوم الخنزير والتي تحتوى على اليرقة المُعدية التي تخرج من كيس مائي بتأثير حامض المعدة ليكتمل نموها في الأمعاء الدقيقة لتصبح دودة كاملة.

وعادة تعيش الدودة بالأمعاء عدة سنوات تنفصل أثناءها القطع السُّفلية من جسمها لتخرج مع براز الشَّخص المصاب كما هي، أو تتحلّل في الأمعاء لتخرج البويضات من البراز لتصيب الحيوان وأحيانا الإنسان كما هو الحال في الدودة الشريطية للخنزير لتكمل دورة الحياة، ويسبّب خروج القطع السّفلية من جسم الدودة ومشاهدتها

<sup>(</sup>١) انظر في ظلال القرآن [ج ١ ص ١٥٦].

توتُّرا عصبيًا وخوفا للمريض، ويعتمد تشخيص المرض على التعرُّف على البويضات ببراز الشّخص المصاب بها وأحيانا برؤية القطع السّفلية من جسم الدودة بالعين الجرّدة (١)].

ولذلك فإِن حُرمة أكل لحم الخنزير مستمدة من قول الله تعالى ﴿ قُلُ لَا آَجِدُ فِي مَآ أُوحِى إِذَا ورد على لسان رسول الله عَلَى مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِم يَطْعَمُهُ ﴾: ولفظ التّحريم إذا ورد على لسان رسول الله على لسان فإنه ينتهى بالشيء المذكور إلى غاية الحظر والمنع، فما أحل الله على لسان رسوله عَلَى فهو حلال وما حرم فهو حرام وما سكت عنه فهو عفو.

#### (Σ) رُوْث وبــول غير الأدمى

اتّفق العلماء على نجاسة رَوْث وبول ما لا يُؤكل لحمه لحدِيث ابن مسعود رضى الله عنه قال «أَتَى النَّبِيُ عَلَيْ الْغَائِطَ فَأَمَرَنِي أَنْ آتيهُ بِشَلاَثَة أَحْجَارٍ، فَوجَدْتُ حَجَرَيْن وَالْتَمَسْتُ الثَّالِثَ فَلَمْ أَجَدْهُ ، فَأَخَذْتُ رَوْثَةً فَأَتَيْتُهُ بِهَا ، فَأَخَذَ الْحَجَرَيْنِ وَٱلْقَي الرَّوْثَةُ وَالْتَمَسْتُ الثَّالِثَ فَلَم أَجَدُهُ ، فَأَخَذْتُ رَوْثَةُ فَاتَيْتُهُ بِهَا ، فَأَخَذَ الْحَجَرَيْنِ وَٱلْقَي الرَّوْثَةُ وَقَالَ : هَذَا رِكْسٌ \* . لغة وقال : هَذَا رِكْسٌ \* . لغة في «رَجْس» بالجيم ، ويدل عليه رواية ابن ماجه وابن خزيمة في هذا الحديث فأنها عندهما بالجيم .

وقيل: [الرِّكسُ] الرَّجيع بعدما رُدَّ من حالة الطّهارة إلى حالة النّجاسة، والأوْلى أن يُعنى يقال: رُدَّ من حالة الطّعام إلى حالة الرَّوْث [ (٣)] وفي رواية التّرمذي «هَذَا رِكْسٌ» يعنى نجسا، ويحمل الحديث الدّلالة على نجاسة البول والروث لكونه مستخبث مستقذر تعافّه النّفوس على حدّ يُوجب المباينة، وهذا يُناسب التّحريم حملا للنّاس على مكارم الأخلاق ومحاسن الأحوال.

(قال) ابن تيمية [إذا فحصنا وبحثنا عن الحد الفاصل بين النجاسات والطّهارات وجدنا ما استحال في أبدان الحيوان عن أغذيتها، فما صار جُزءا فهو طيّب الغذاء وما فضل فهو خبيثه، ولهذا يُسمَّى [رَجيعًا] كأنّه أُخذ ثمّ رجع أى: رُدَّ، فما كان من الخبائث يخرج من الجانب الأسفل كالغائط والبول والمني والمذى والودى فهو [ نجس]، وما خرج من الجانب الأعلى كالدّمع والرّيق والبصاق والمخاط ونُخامة الرّأس فهو [ طاهر] وما تردّد كبلغم المعدة ففيه تردّد أُنَّ].

<sup>(</sup>١) انظر كتاب أمراض الجهاز الهضمي للدّكتور عماد تركي [ص ١١٥].

<sup>(</sup>٢) حُديث صحيح أخرجه البخاري [٥٦] والتّرمذي [١٧] وابن ماجه [٢٥٧].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣١٠].

<sup>(</sup>٤) انظر الفتاوى الكبرى لابن تيمية [ج ٢١ ص ٥٤٥].

#### (0) لحم ما لا يحلّ أكله من الحيوان

ذهب جمهور الصّحابة والتّابعين ومن بَعدهم إلى أنّ لحم الحيوان الذى لا يؤكل [نجس] ولو ذُكِي ذَكَاة شرعية وهو الأصحّ عند الحنفيين لحديث أنس قال «لَمَّا فَتَح رَسُولُ الله عَلَيْ خَيْبَرَ، أَصَبَنَا حُمُرًا خَارِجًا مِنَ الْقَرْيَة، فَطَبَخْنَا مِنْها، فَنَادَى مُنَادى رَسُولُ الله عَلَيْ اللهُ وَرَسُولُ الله وَرَسُولُ الله وَرَسُولُ الله عَنَادَى مَنَادى رَسُولُ الله عَلَيْ الله وَرَسُولُ الله عَنِ الْمُتْعَة عَامَ خَيْبَر، الْقُدُورُ بِمَا فِيهَا الله عَلَيْ عَنِ الْمُتْعَة عَامَ خَيْبَر، وَعَنْ لُحُوم حَمُر الإِنْسيّة (٢)». وباء في رواية على قال «نَهَى رَسُولُ الله عَلِي عَنِ الْمُتْعَة عَامَ خَيْبَر، وَعَنْ لُحُوم حَمُر الإِنْسيّة (١٣)». ونسبتها في الحديث للإنس لكثرة استخدامه لها.

وفى قوله «فَإِنَّهَا رِجْسٌ»: الدّلالة على حُرمة أكل لحم الحُمُر الإِنسية وهو قول الجماهير من الصّحابة والتّابعين بتحريم لحومها للأحاديث الصّريحة الصّحيحة فى ذلك، وهى نصّ فى الحمر الأهليّة وقياس فى غيرها ثمّا لا يؤكل بجامع عدم الأكل لما صحّ عنه عَلَيْة تعليل التّحريم يوم خيبر بأنّها [رجس نجس].

#### (٦) مـا قُطع من حِيّ

قام الاتفاق بين العلماء على أنّ ما فُصل من آدمى حى فهو [طاهر] وما فُصل من حيوان آخر حى فهو [بخس] لحديث أبى واقد اللّيثى قال «قَدمَ النّبيُ. عَلَيْ الْمَدينة وَهُمْ يُجِبُّونَ أَسْنمةَ الإبل ويَقْطعُونَ أَلْيَاتِ الْغَنَمِ، فَقَالَ: مَا قُطَعَ مِنَ الْبُهِيمَة وَهَى حَينةٌ فَهِيَ مَيْتَةٌ (أ)». (قال) الترمذى [وهذا حَديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حَديث زيد بن أسلم، والعمل على هذا عند أهل العلم (أ)]. وقوله «وَهِي حَينة "ى ما يُقطع من البهيمة وهى حينة فهو حرام كالميتة فلا يجوز أكله بحال. (قال) ابن الملك: أي كل عضو قُطع فذلك العضو حرام الأنّه ميّت بزوال الحياة عنه، وكانوا يفعلون ذلك في حال الحياة فنهوا عنه].

والقاعدة الفقهية عند الخنابلة أنّ [مَا أُبْينَ مِنْ حَىً فَهُو كَمَيْتَته]. أى ما فُصل من حيوان حي فهو كميتته طهارة ونجاسة حلاً وحُرمة، فما أُبين من الآدمي فهو طاهر حرام لحُرمته لا لنجاسته، وما أُبين من البقر فهو نجس حرام لأنّ ميتتها نجسة محرّمة، إلاّ أنّ العلماء استثنوا من ذلك ثلاث مسائل:

الأولى - [الطّريدة]: وهي الصّيد الذي يُطارده النّاس فلا يُدركونه فيذبحونه، لكنّهم يضربونه بأسيافهم أو خناجرهم: فهذا يقصّ رِجله، وهذا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٥٨] ومسلم [٣٤ / ١٩٤٠]. (٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٥٨]. (٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٧٨٥٨] والتّرمذي [١٤٨٠] وابن ماجه [٢٦٢٨]. (٤) انظر تحفة الأحوذي [ج٤ ص ٤١٣].

يقص رأسه حتى يموت، وهذا ليس فيه دليل عن النّبى عَلَيْهُ إِلاّ أَنّ ذلك من فعل الصّحابة رضى الله عنهم، والحكمة في هذا والله أعلم أنّ هذه الطّريدة لا يُقدر على ذبحها فإنّها تحلّ بعقرها في موضع من بدنها.

الثّانية [المسك وفأرته]: ويكون من نوع من الغزلان يسمّي غزال المسك، فإذا أرادوا استخراج المسك فإنهم يركضونه فينزل منه دم من عند سُرّته ثمّ يربطون هذا الدّم النّازل ربطا قويًا حتّى لا يتصل بالبدن فيتغذى بالدّم، فإذا بقى مدّة فإنّه يسقط، ثمّ يجدونه من أطيب المسك رائحة، وحُكم هذا الدّم على الطّهارة عند أكثر العلماء لاستحالته مسكا بعدما انفصل من حيّ.

الثّالثة ـ [ميتة السّمك والجراد]: فإنّها طاهرة لقول النّبي ﷺ من حديث ابن عمر «أُحلَّتْ لَنَا مَيْتَتَان وَدَمَان، فَأَمَّا الْمَيْتَتَان فَالْحُوتُ والْجَرَادُ، وأَمَّا الدَّمَان فَالْكَبدُ وَالطَّحَالُ (١)». وهذَا الحديث يروى عن ابن عمر وغيره ممّا لا يصحّ سنده، لكن يروى فى السّمك من الصّحيح ما جاء عند ابن ماجه «أُحلَّتْ لَنَا مَيْتَتَان: الْحُوتُ والْجَرَادُ (٢)». وما رُوى عن أبي هريرة أنّ النّبي عَلِيه قال حين سُئل عن التوضُّؤ بماء البحر «هُوَ الطَّهُ ورُ مَاؤُهُ الْحلُّ مَيْتَتُهُ (٣)».

و «الميسة»: هي ما أدركه الموت من الحيوان عن زوال القوة وفناء الحرارة، وعرفها الفقهاء بأنها: ما زالت حياته بغير ذكاة شرعية، وفيه دليل على أنّ السّمك الطّافى حلال وأنه لا فرق بين ما كان موته خارج الماء من حيوانه، كما جاء مُسمَّى الجراد من «الجرد» لأنّه يجرد الأرض أي يأتي على ما فيها بإهلاك زرعها كما جاء في التنزيل ﴿كَأنَّهُمْ جَرَادٌ مُنتَشِرٌ ﴾ [القمر: ٧]. فتحلّ ميسته سواء مات باصطياد أم بقطع رأسه أم بحتف أنفه.

فهذا الحديث يخصّص بصحّة سنده عموم القرآن في تحريم الميتة على قول من يرى ذلك وهو نصِّ في المسألة، ويعضّده قول الله تعالى ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَكُمْ ﴾ [المائدة: ٩٦]. وفي تفسيره قال عمر رضى الله عنه [صَيْدُهُ مَا اصْطَيدُ وَطَعَامُهُ مَا رَمَى بِهِ (٤)]. وعن ابن عبّاس قال [صَيْدُهُ مَا أُخِذَ حَيَّا وَطَعَامُهُ مَا أُخَذَ مَيَّا (٥)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح بغيره أخرجه أحمد [٥٧٢٣] وصحيح الجامع [٢١٠] والصّعيحة [١١١٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٧٦٢٥] وأورده في المشكاة [ ١٣٢ ].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٨٣] والنّسائي [ ٣٣١] وابن ماجه [٣١٦] والتّرمذي [٦٩].

<sup>(</sup>٤) انظر تحفة الأحودي [ج ١ ص ١٧٠].

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير الطبرى [ج ٨ ص ٦٦].

#### (۷) الــودي

الوَدْي - بفتح فسُكون - ماء خائر يخرج من الذَّكر بلا لذَّة وغالبا يكون خُروجه عقب البول من إفراز البُرُسْتَاتَة (١)]. وهو نجسٌ عند الأئمَّة الثَّلاثة وكذا عند الحنبليّة وخُروجه مُوجب للوُضوء دون الغُسل اتفاقًا لقول ابن عبَّاس رَقَطَّتُ [المنيُّ والمذْيُ والوَدْيُ، فالمَنيُّ منْهُ الْغُسْلُ، وَمِنْ هذَيْنِ الْوُضُوءُ، يَغْسِلُ ذَكَرَهُ وَيَتَوَضَّأُ (٢)]. وأخرجه الأثرم بلفظ [وَأَمَّا المَذْيُ وَالوَدْيُ فَفِيهِمَا الطَّهُورُ (٣)].

#### (۸) الهـــذس

هو ماءٌ رقيق لزجٌ يميل لونه إلى البياض ويخرج من القُبل عند تذكُّر الجهاع وإرادته بلا شهوة ولا دَفق ولا يعقبه فُتور، وقد لا يُحسُّ بخروجه، ويشترك فيه الرَّجل والمرأة وهو في النِّساء أقرب منه في الرِّجال، وهو ناقضٌ للوضوء، وفيه قال ابن عبَّاس وَ عُنُف [الْمَذي هو الني يكون مع الشَّهوة يُعرض على القلب، ومن الشَّيء يراه الإنسان (٤)]. وفي المذي ثلاث لُغات أشهرها: بإسكان الذَّال وتخفيف الياء، يُقال: [أمذي يُمذي إمذاءً]. و[مَذَي يُمذِي مذيًا]. وقال في [خلق الإنسان]: المذي بسكون الذَّال [الفعل] وبكسرها [الاسم]. فعلى هذا يكون التَّشديد أحسن لأنَّ الاسم هو الذي يُوصف بالخُروج لا الفعل [(٥)].

والمذي اصطلاحا كما في الدُّستور: [٣/ ٢٣٧]: هو الله الغليظ الأبيض الذي يخرج عند مُلاعبة الرَّجل أهله، وهو ناقضٌ للوضوء لا الغُسل فلا يجب الغُسل عنده، وفي معجم المغني [ص ٢٣٨]: هو ماء يخرجُ لزجا عند الشَّهوة على رأس الذَّكر، وهو مُوجب للوضوء وغَسُل الذَّكر والأُنثين، ويُجزئه غسلة واحدة، والمذْي من الآدمي نَجس باتِّفاق العُلهاء ودليل ذلك قوله بَيْكُ من حديث على وَ الله الذي الْوُضُوءُ وَمِنَ المَنِيِّ الْغُسُلُ (٢)]. (قال التَّرمذي [هو قول عامّة أهل العلم من أصحاب النبي بَلِكُ والتَّابِعين ومن بَعدهم وبه يقول الشَّافعي وأحمد وإسحاق (٧)].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في سننه [رقم ٦٤٥ج ١ ص ١٨٦].

<sup>(</sup>٣) أورده ابن قدامة في المُغني [ج ١ ص ١٦٦].

<sup>(</sup>٤) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ٥٦] ومعجم المصطلحات الفقهيَّة [ج ٣ ص ٢٥].

<sup>(</sup>٥) انظر الزَّاهر في غريب ألفاظ الشَّافعي [ ص ٣٠].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [١١٤] وابن ماجه [٤١٣].

<sup>(</sup>٧) انظر تحفة الأحوذي [ج١ ص١٧٢].

قال في الفتح [وهو إِجماع(١)].

ويترتّب على خروج المذى [حَدَثٌ] و [نَجَسٌ]:

\* [فالْحُدَث] ينقض الطّهارة الموجبة للوضوء.

\* [والنَّجَس]: يقتضى غَسْل موضع خروجه وكذا التوب إن لحق به شيء منه كما في رواية البخارى عن علي رضى الله عنه قال «كُنْتُ رَجُلاً مَذَّاءً فَأَمَرْتُ رَجُلاً أَنْ يَسْأَلَ النَّبِيَ عَلِي إِللهُ عَنه قال "كُنْتُ وَجُلاً مَذَّاءً فَأَمَرْتُ رَجُلاً أَنْ يَسْأَلَ النَّبِي عَلِي [لمَكَان البُنته] فَسَأَلَ فَقَالَ: تَوَضَّأُ وَاغْسلْ ذَكَرَكَ وَتَوضَّأُ وَاغْسلْ ذَكَرَكَ وَتَوضَّأُ وَصُوءًكَ للصَّلاة (٣)». وجاء عند ملك بلفظ "إِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمْ ذَلِكَ فَلْينْضَحْ فَرْجَهُ وَلْيَتَوضَّأُ وُضُوءَهُ لِلصَّلاة (٤)». وتفصيل ذلك:

(١) أنّ مُقتضى قوله ﷺ «تَوَضَّأْ». و«تَوَضَّأْ وُضُوءَكَ لِلصَّلاَة»: يرفع الحَدَث ويبيّنِ أنّ الأمر بالوضوء من المذى كالوضوء من البول، وبه يُعرفَ أنّ حُكم المذى هو حُكم البولِ وغيره من نواقض الوضوء.

(٢) أمّا قوله «وَاغْسلْ ذَكَرَكَ»: فإِنّه يشير إلى كيفيّة إِزالة الأثر بتطهير المحلّ من المذى لنجاسته كما فَى رواية مسلم «يَغْسلُ ذَكرَهُ ويَتَوَضَّأُ (٥)».

(٣) ما جاء من قوله عَلَيْ لسهل بن حنيف عندما سأله عمّا يُصيب ثوبه من المذى «يَكْفيكَ أَنْ تُأخُذَ كَفَّا مِنْ مَاء فَتَنْضَحُ بِه ثَوْبَكَ حَيْثُ تَرَى أَنَّهُ أَصَابَ مِنْهُ (١٠)». وفيه دليلَ على أنّ خروج المَذى ناقض للوضَوء وعلى أنّه يكفى نضح المحلّ الذى أصابه من الثّوب بكفّ أو حفنة من ماء.

#### (٩) الخمـــر

الإعمال بحُكم الدّين قائم في الخمر إلى يوم القيامة أنّها نَجسٌ محرّم لوصفه لها أنّها رجْس كما في قوله تعالى ﴿ انَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنَ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ فَٱجْتَنبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفَلِّحُونَ ﴾ [المائدة: ٩]. فكما سمّى الخالق سبحانه عمل الخنزير والأوثان والميتة والدّم المسفوح [رجسا] مجمع على نجاسته وتحريمه، كذلك جاء وصف الخمر في الكتاب أنّها [رجس محرّم] وجب اجتنابه، فهي اسم لكلّ مُسكر سواء كان من العنب أو الشّعير أو التّمر أو غير ذلك، هكذا فسّره النّبي لكلّ مُسكر سواء كان من العنب أو الشّعير أو التّمر أو عدد البخاري [٢٦٩]. (٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٦٩]. (٣) حديث محيح أخرجه أحمد [٨٣٨]. (١) وابن ماجه [٥١ الله في الموطأ [٨٣]. (٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم [١٧ / ٣٠٣] وافقه البخاري [١٣٢]. (١) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٥ / ٣٠٣] وافقه البخاري [١٣٨].

عَلَيْكُ كما في حديث أبي هريرة «الْخَمْرُ منْ هَاتَيْنِ الشَّجَرَتَيْنِ: النَّخْلَةِ وَالْعِنَبَةِ (١)».

وقليل الخمر ككثيره ولذلك حرَّم الشَّرعُ القطرة الواحدة لئلاَّ تُتَخذ ذريعة إلى الجُرعة منها، وحرَّم إمساكها للتَّخليل لئلاَ يكون ذلك ذريعة لشُربها، وجعلها رجساً من عمل الشّيطان فلا تُقترب، ثمّ بالغ في سدّ الذّريعة فنهى عن الخليطين وعن شُرب العصير بعد ثلاث، وعن الانتباذ في الأوعية التي قد يتخمّر النّبيذ فيها.

وقد صرّح رسول الله ﷺ بالعلّة في تحريم القليل منها فقال «مَا أَسْكَرَ كَثيرُهُ فَقَالَ «مَا أَسْكَرَ كَثيرُهُ فَقَالَهُ حَرَامٌ (٢٠)». وجاء في رواية «كُلُّ مُسكر حرامٌ، مَا أَسْكَرَ الْفَرْقَ منْهُ حَرامٌ». وقال التّرمذي [قَالَ أَحَدُهُمَا في حديثه «الْحَسْوَةُ منْهُ حَرامٌ»]. وقوله «الْفَرْقُ» و «مَلْءُ الْكَفِّ»: عبارتان تدُلاَّن على التَّكَثيرَ والتَّقليل لَا التَّحديد.

ولمّا كانت الخمر جماعا لكلّ إِثم ومصدرا لكلّ شرّ سمَّاها عثمان بن عفّان رضى الله عنه [بأمُّ الخبائث] للرواه النسائي من قوله عَظِيدٌ «اجْتَنبُوا الْخَمْرَ فَإِنَّهَا أُمُّ الْخَبائث (٤٠)». وأطلق وهو ما يدلّ عليه قوله تعالى ﴿ يَشَّلُونَكَ عَن ٱلْخَمْرَ وَٱلْمَيْسِرَ قُلْ فِيهِمَ آثُمُّ كَيِرُّ ﴾ . وأطلق مسمّى الإثم عليها مجازا بمعنى أنه ينشأ عنها كلّ إِثم وفجور ويترتّب على تعاطيها كل مستنكر كما في قول القائل [ (٥٠)]:

شَرِبْتُ الإِثْمَ حَتَّى ضَلَّ عَقْلِي كَذَاكَ الإِثْمُ تَذْهَـبُ بِالْعُقُولِ

ومن إِثم الخمر تلك المفاسد المترتبة على زوال العقل والتي منها:

- (١) المخاصمة والمُشاتمة وقول الفُحش والزُّور.
- (٢) ارتكاب الموبقات والآثام المُتولِّدة عن شُربها من قتل النّفس والوقوع على المحارم وفقد الشّرف.
- (٣) تعطيل الفروض والأركان حتى تُؤدِّى بشاربها إلى الكُفر والخروج من ربقة الإيمان لقوله عَلَيْهُ «لاَ يَشْرَبُ الْخَمْرَ شَاربُها حِينَ يَشْربُها وَهُوَ مُؤْمِنٌ (٢)». وقوله عَلَيْهُ (لاَ يَشْرَبُ الْخَمْرَ رَجُلٌ مِنْ أُمَّتِى فَيَقْبَلُ اللهُ مَنْهُ صَلاَةً أَرْبَعِينَ يَوْمَا (٢)». ونُقل عن «لاَ يَشْرَبُ الْخَمْرَ رَجُلٌ مِنْ أُمَّتِى فَيَقْبَلُ اللهُ مَنْهُ صَلاَةً أَرْبَعِينَ يَوْمَا (٢)».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٣/ /١٩٨٥] وأبو داود [٣٦٧٨] والتّرمذي [ ١٨٧٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٦٨١] وابن ماجه [ ٢٧٥٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٥٨٥] ومسلم [٧٧/ ٢٠٠١] وأبو داود [٣٦٨٢].

<sup>( \$ )</sup> من حديث صحيح موقوف تفرّد به النّسائي [ ٥٦٨٢].

<sup>(</sup>٥) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٤].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٧٤٧٥] والنسائي [ ٥٦٧٥].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٢٨٥٤] والنّسائي [ ٥٦٨٠] وابن خزيمة [ ٩٣٩].

السُّيوطي أنّه ذكر في حكمة ذلك [أنَّها تبقى في عُروقه وأعصابه أربعين يوما] وعن مسروق قال [مَنْ شَرِبَ الخَمْرَ فقد كَفَرَ، وَكُفْرُهُ أَنْ لَيْسَ لَهُ صَلَاةٌ (١)]. يريد أنَّه كفر مجازًا بمعنى أن لا تُقبل له صلاة أربعين يوما كالكافر .

(قال) القُرطبي [فهم الجمهور من تحريم الخمر واستخباث الشّرع لها وإطلاق الرِّجس عليها والأمر باجتنابها: الحُكم بنجاستها، وقوله تعالى فيها [أنَّها رجس] هو الوصف الذي جعلها بمنزلة البول والعَذرة وألحقها بهما لمَّا القي رسول الله عند وقال [إنَّها رِكْسٌ]. أي نجس ليتمثَّل قُبحها عندهم، ثم أكَّد تحريمها ليكون ذلك أكبح لنفوسهم عنها (٢)].

والرِّجس في اللِّسان النَّجاسة، فإن لم تكن النَّجاسة وصفا ذاتيا لها فهي عند الإجماع [نجسة حُكم] وهو وصف شرعى من أحكام الإيمان، ويُعضِّد ذلك من طريق المعنى أنَّ تمام تحريمها وكمال الرَّدع عنها [الحُكم بنجاستها] حتَّى يتقذِّرها العبدُ فيكفَّ عنها قربانًا بالنَّجاسة وشُربًا بالتَّحريم [(٣)].

والخمر على قول ربيعة واللَّيث والمزني وغيرهم كما في تفسير القرطبي إنَّما ليست بنجسة وإنَّما المحرَّم شُربها [(٤)] والمُراد بنجاستها في الآية النَّجاسة المعنوية لا النَّجاسة الحسيَّة لوجهين:

(الأوَّل) أنَّها قُرنت في الآية الكريمة بالأنصاب والأزلام والميسر ونجاسة هذه الأشياء معنوية.

(الثَّانى) أنّ الرِّجس هنا مُقيَّد بقوله ﴿رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُدنِ﴾:فهو رجس عملي وليس رجسًا عينيًّا تكون به هذِه الأشياء نِجسة [ <sup>(٥)</sup>].

ورغم أنّ دلالات ذلك مسلَّم بها إلَّا أنَّ جمهور العُلماء ومنهم الأنِّمة الأربعة واختاره ابن تيمية أنَّ الخمر [نَجِسَة] فإذا كانت قد وصفت بأنَّها رجس، فالرِّجس النَّجس بدليل قوله تعالى ﴿قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوجِيَ إِلَى مُحَرِّمًا عَلَى طَاعِرِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أُودَمًا مَّن فُوحًا أُولَمَ رَخِيْرِ فَإِنَّهُ رِجِسٌ ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

#### (ثانيا) الأعيان المختلف في نجاستها

الاختلاف ضد الاتفاق من قولهم [اختلف الشَّيئان]: أي لم يتفقا أو يتساويا، وتخالف القوم واختلفوا: إذا ذهب واحد إلى خلاف ما ذهب إليه الآخر، أو هو تقابل

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه النَّسائي [٥٦٨١] وفي الكبري [٥١٧٥]. (٢) انظر تفسير القرطبي [٢٨٨]. (٤) انظر تفسير القرطبي [ج [٢٨٨]. (٤) انظر تفسير القرطبي [ج ٦ ص ٢٥٦]. (٤) انظر الشَّرح الممتع [ج ١ ص ٣٦٧].

بين رأيين فيما ينغى انفراد الرأى فيه، ويُستعمل الاختلاف عند الفقهاء بمعناه اللُّغوى وكذلك الخلاف [(١)]. وانطلاقا من هذا التّعريف فإنّ من الأعيان المُختلف في نجاستها عند الأثمّة تسعة أنواع نذكرها على النّحو التّالى:

#### (١) بـول وروْث ما يحلّ أكل لحمه

اختُلف في بول وروث ما يحلّ أكل لحمه على قولين:

(الأوّل) طهارة بول وروث ما يُؤكل لحمه من الإبل أو الغنم وما شابه ذلك وهو قول مالك وأحمد وطائفة من السَّلف ووافقهم من الشّافعية ابن خُزيمة وابن حبّان ومحمّد بن الحسن من أصحاب أبي حنيفة مُستدلِّين بحديث أنس رَوْقَيْنَ قال «قَدمَ أَنَاسٌ من عُكْل أَوْ عُرَيْنَةَ فَاجْتَوَوُ الْمَدينَةَ ، فَأَمرَهُمُ النَّبِي عَلَي بلقاح وَأَنْ يَشْرُبُوا مِنْ أَبْوالِهَا وَأَلْبَانِهَا فَصَحُوا (٣)».

وقوله «بلقاح»: هي النُّوق ذات الألبان واحدها «لقْحَة»: -بكسر اللام وإسكان القاف ويُقالَ ابن المُنذر [إنَّ الأشياء على القاف ويُقالَ ابن المُنذر [إنَّ الأشياء على الطّهارة حتى تشبت النّجاسة، ومن زعم أنّ هذا خاصٌّ بأولئك الأقوام فلم يصب إذ الخصائص لا تثبت إلاّ بدليل (3)].

(الثّانى) ذهب الشّافعى والجمهور إلى القول بنجاسة الأرواث والأبوال كلّها من مأكول اللّحم وغيره وهو قول أبي حنيفة وأبى يوسف مُحتجِّين بحديث أبى هريرة مرفوعا «اسْتَنْزِهُوا مِنَ الْبَوْل فَإِنَّ عَامَّة عَذَاب الْقَبْرِ مِنْهُ (٥)». وفي لفظ للدّارقطنى والحاكم وأحمد «أَكْثَرُ عَذَاب الْقَبْرِ فِي الْبَوْل (٢)». وفي رواية «من البول». وهو صحيح الإسناد وقالوا: هذا الحديث بعمومه ظاهر في تناول جميع الأبوال، فيجب اجتنابها للوعيد فيه بالعذاب من عدم الاحتراز منه، ويُؤيّده ما جاء في رواية ابن عبّاس المتّفق عليها عن الرَّجُلين اللَّذين يُعذَّبان وما يُعذَّبان في كبير «أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لا يَسْتَنْزِهُ من الْبَوْل، وَأَمَّا الآخَرُ فَكَانَ يَمْشي بالنَّميمَة (٧)».

ووجه الدّلالة في الحديث أنّه عمَّ م في البول ولم يخصَّه ببول الإنسان، ولا أخرج منه بول ما يُؤكل لحمه وقاسوا ما ذُكر على غائط الإنسان وبوله قياسا أوّليًّا، فإنَّ

<sup>(</sup>۱) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ۱ ص ۹۹]. (۲) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ۲۳۳] وأبو داود [ ٤٣٦٤]. (٤) انظر فتح البارى وأبو داود [ ٤٠١ / ١٦٧١]. (٤) انظر فتح البارى [ ٢٠ / ١٦٧١]. (٤) انظر فتح البارى [ ج ١ ص ٤٠٤]. (٥) رواه الدّارقطني وصحّح إرساله وقال الحافظ في بلوخ المرام: هو صحيح الإسناد. (٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٤١٣]. (٧) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢١٦] ومسلم [ ٢١٢] والنسائي [ ٢١٦] والتسائي [ ٢١٠].

الإنسان طاهر حيًّا وميَّتا، وقد حُكم بنجاسة غائطه وبوله، فبول وروث غيره من الحيوانات نجس بالأولكي.

(قال) ابن تيمية [وإذا كان النبى عَنِكَ قد أخبر بالعذاب من جنس البول وجب الاحتراز والتنزُه من جنس البول، فيجمع ذلك أبوال جميع الدواب والحيوان الناطق والبهيم ما يؤكل وما لا يؤكل، فيدخل بول الأنعام في هذا العموم وهو المقصود (١٠).

(١) بأنّ المراد بالبول في الحديث بول الإنسان فقط فلا دلالة فيه على نجاسة الأبوال كلّها لما في حديث ابن عبّاس مَوْظَيْنَ من قوله عَلِيّة «كَانَ أَحَدُهُمَا لاَ يَسْتَتُرُ مِنْ بُولْه». فلم يذكر سوى بول النّاس لا بول سائر الحيوان، فلا يكون فيه حُجَّة لمن حَمله على العموم في بول جميع الحيوان.

(٢) أنّ محصّل الرّد عند من قال بطهارة بول مأكول اللّحم أنّ العموم في رواية «منَ الْبَوْلِ». أُريد به الخصوص لقوله «منْ بَوْله». والألف واللاّم بدل من الضّمير لكن يلتّحق ببوله بول من هو في معناه من النّاس لعدّم الفارق وكذا غير المأكول، أمّا المأكول فلا حُجَّة في هذا الحديث لمن قال بنجاسة بوله.

(قال) الشّوكانى [والظَّاهر طهارة الأبوال والأزبال من كلّ حيوان يُؤكل لحمه عَسُكا بالأصل، واستصحابا بالبراءة الأصليّة، والنّجاسة حُكم شرعى ناقل عن الحكم الذى يقتضيه الأصل والبراءة فلا يقبل قول مُدَّعيها إلاّ بدليل يصلح للنّقل عنهما، ولم نجد للقائلين بالنّجاسة دليلا كذلك، وغاية ما جاءوا به «حديث القبر» وهو مع كونه مُرادا به الخصوص كما سلف عموم ظنى الدّلالة لا ينتهض على معارضة تلك الأدلّة المعتضدة بما سلف (٢).

### (٢) سؤر الكلب ولُعـابه

الاتفاق بين الأئمّة الثّلاثة والجمهور قائم على أنّ سُؤْر ولُعاب الكلب نجس لقوله على أنّ سُؤْر ولُعاب الكلب نجس لقوله عَلَى أنّ سَعْ مَن حديث أبي هريرة «طَهُورُ إِنَاء أَحَدكُم إِذَا ولَغَ فيه الْكَلْبُ أَنْ يَغْسلَهُ سَبْعَ مَرَّات أُولاَهُنَّ بِالتُرابِ(٣)». وفي رواية «يُغْسلُ الإِنَاءُ إِذَا وَلَغَ فِيهِ الْكَلْبُ سَبْعَ مَرَّات أُولاَهُنَّ - أَوْ آخِرَاهُنَّ - بِالتَّرابِ(٤)».

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوى لابن تيمية [ج ٢١ ص ٤٤٥]. (٢) انظر نيل الأوطار للشّوكاني [ج ١ ص ٢٤٠]. (٢) انظر مجموع الفتاوى [٦٤]. (٤) عديث صحيح أخرجه البخارى [٧٧٦] ومسلم [٩١ / ٢٧٩] والنّسائي [٦٤]. (٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [٧٧١] والتّرمذي [٩١] واللّفظ له.

أمّا قوله «إِذَا وَلَغَ»: أى إِذا شرب بطرف لسانه أو أدخله فيه فحر كه شرب أو لم يشرب، فإن كان غير مائع يقال [لَعَقهُ] فإن كان الإناء فارغا يقال [لَحَسهُ]. (قال) في الفتح [ومفهوم الشّرط في قوله «إِذَا وَلَغَ». يقتضى قصر الحكم على ذلك، لكن إذا قلنا إنّ الأمر بالغسل للتنجيس يتعدّى الحكم إلى ما إذا لحس أو لعق مثلا يكون ذكر الولوغ للغالب، وأمّا إلحاق باقي أعضائه فالمذهب المنصوص أنّه كذلك لأنّ فمه أشرفها، فيكون الباقى من باب أولى (1)].

وقوله «الْكَلْبُ»: يشمل الأسود والمعلَّم وغيرهما وما يُباح اقتناؤه وغيره، والصَغير والكبير، وشامل أيضا لما تنجَّس بالولوغ أو البول أو الرَّوْث أو الرَّيق والدّليل على ذلك قوله عَنِي (إِذَا وَلَغَ الْكَلْبُ»: و «أَلْ»: هنا لحقيقة الجنس أو لعموم الجنس، أو هى دالَّة على العموم، فإن قيل: ألاّ يكون في هذا مشقّة بالنسبة لما يُباح اقتناؤه؟ أجيب: بلى ولكن تزول هذه المشقَّة بحماية الكلب عن الأواني المستعملة، بأن يُخصَّص له أواني لطعامه وشرابه، ولا نُخرجه عن العموم، إذ لو أخرجناه لأخرجنا أكثر ما دلّ عليه اللَّفظ [ (٢٠)].

وروث الكلب وبوله عند جمهور الفقهاء كولوغه بل هو أخبث، والنبي ﷺ نصّ على الولوغ لأنّ هذا هو الغالب، إذ أنّ الكلب لا يجعل بوله وروثه في الأواني بل يلغ فيها فقط، وما كان من باب الغالب لا مفهوم له ولا يخصّ به الحكم [(")]. كما استدلَّ بحديث أبي هريرة على نجاسة الكلب لأنّه إذا كان لُعابه نجسا وهو عرق فمه، ففمه نجس وهو ما يستلزم نجاسة سائر بدنه وذلك لأنّ لُعابه جزء من فمه وفمه أشرف ما فيه، فبقيّة بدنه أوْلى وهو قول الجمهور، وذهبت العترة والحنفيّة إلى عدم الفرق بين لُعاب الكلب وغيره من النّجاسات، وحملوا أحاديث السبع على النّدب [(ئ)].

وقوله «أُولاَهُنَّ بِالتَّرَاب» جملة في محل نصب صفة لسبع مرّات والأُولى تأنيث الأوّل، والباء في قوله «بِالتُّراب»: للمصاحبة أى أُولاهن مصاحبة للتُّراب، وفي نسخة «أُولاَهُنَّ بِتُراب». وفيها تخصيص الغسلة الأُولى من السَّبع بالتُّراب لكونه يحمل دودة شريطية ضارة للإنسان، فإذا انفصلت من لعابه في الإناء ثمّ استُعمل بعد ذلك فإنها تتعلق بمعدة الانسان ولا تهضمها ولا يتلفها الا التراب، ولهذا كان

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣٣٠].

<sup>(</sup>٢) انظر الشّرح الممتع لابن العثيمين [ج ١ ص ٢٥٤].

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السّابق [ج ١ ص ٣٥٥].

<sup>(</sup>٤) انظر نيل الأوطار للشوكاني [ج ١ ص ٣٣٠].

- المُعتبر عند العلماء أن يكون التُّراب في الغَسْلة الأُولى لما يلي:
- (١) ورود النص بذلك كما في قول النّبي عَيْكُ من حديث أبي هريرة «أولاَهُنَّ بِالتَّرَابِ». فالواجب اتّباع النصّ.
- (٢) أنّه إِذا جعل التُّراب في أوّل غَسْلة خفَّت النَّجاسة، فتكون بعد أوّل غَسْلة من النّجاسات المتوسطة.
- (٣) أنّه لو أصاب الماء في الغَسْلة الثّانية بعد التُّراب محلا آخر غُسل ستًا بلا تراب، ولو جُعل التُّراب في الأخيرة وأصابت الغَسْلة الثّانية محلا آخر غُسل ستًا إحداها بالتُّراب.
- (٤) أنّ أى مُنظُف آخر لا يكون بديلا عن التُّراب لأنّه أحد الطَهورين، ولكونه يقوم مقام الماء في باب التيمُّم إذا عُدم فيه لقوله عَلَّهُ «وَجُعلَتْ لِي الأَرْضُ طَهُوراً وَمَسْجِداً (١)». فالصّحيح أنّه لا يُجزىء عن التُّراب لكن لو فرض عدم وجود التُّراب وهذا احتمال بعيد فإنّ استعمال الأشنان أو الصّابون خير من عدمه [(٢)].
- و (قال) عكرمة ومالك في رواية عنه أنّ الكلب طاهر ودليلهم قول الله تعالى ﴿فَكُلُواْ مِمَّآ أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾[المائدة:٤]. وقالوا:
- (١) أنّ الصّيد لا يخلو من التلوُّث بريق الكلب ولم نُؤمر بالغَسْل، وأُجيب عنه بأنّ إِباحة الأكل ممّا أمسكن لا تُنافي وجوب تطهير ما تنجّس من الصّيد، وعدم الأمر للاكتفاء بما في أدلّة تطهير النجس من العموم، ولو سلم فغايته التَّرخيص في الصّيد بخصوصه.
- (٢) أنّ التّرخيص في كلب الصّيد والماشية والزّرع دليل على طهارته، وأُجيب بأنّه لا منافاة بين التّرخيص وبين الحُكم بالنّجاسة، فغاية الأمر أنّه تكليف شاقّ وهو لا يُنافى التعبُّد بـه [(٣)].
- (قال) في الحُجَّة البالغة [ألحق سُؤْر الكلب بالنّجاسات وجعله من أشدّها لأنّ الكلب حيوان ملعون تنفر منه الملائكة وينقص اقتناؤه والمخالطة معه بلا عُذر من الأجر، والسر في ذلك أنّه يُشبه الشّيطان بجبلّته لأنّ دَيْدَنه لعب وغضب وإطراح في النّجاسات وإيذاء للنّاس، ولم يكن سبيل إلى النّهي عنه بالكُلِّية لضرورة الزرع

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥/٣٥] والتّرمذي [١٥٥٣].

<sup>(</sup>٢) انظر الشّرح الممتع [ج 1 ص ٣٥٧]. والأشنان: فارسى مُعرَّب يُعرف في العربيّة بالحُرُض، وهو شجر ينبت في الأرض الرّملية ويُستعمل ورقه في غسل الأيدى والثّياب [انظر المعجم العربي ص ٩٣]. (٣) انظر المنهل العذب المورود [ج 1 ص ٢٥٧].

والماشية والحراسة والصَّيد، فعالج ذلك باشتراط أتم الطَّهَارات وأوكدها بغَسْل مكان ولوغه ليكون بمنزلة الكفّارة في الرَّدع والمنع (١٠)].

(وجاء) فى شرح مسلم [أمّا أحكام الباب ففيه دلالة ظاهرة لمذهب الشّافعى وغيره ممّن يقول بنجاسة الكلب، لأنّ الطهارة تكون عن حَدَث أو نَجَس وليس هنا حدَث فتعيّن النّجس، فإن قيل المُراد الطَّهارة اللَّغوية فالجواب أنّ حمل اللّفظ على حقيقته الشّرعية مُقدَّم على اللَّغوية، وفيه أيضا نجاسة ما وللغ فيه وأنّه إن كان طعاما مائعا حرُم أكله، لأنّ إراقته إضاعة له، فلو كان طاهرا لم يأمرنا بإراقته بل نُهينا عن إضاعة المال، وهذا مذهبنا ومذهب الجماهير أنّه يُنجِّس ما وليغ فيه (٢)].

[وفى الأحاديث من الفقه أنّ الكلب نجس الذّات ولولا نجاسته لم يكن لأمره عَلَيْ بتطهير الإناء من ولوغه معنى، والطُّهور يقع فى الأصل إمّا لرفع حدَث أو لإزالة نجس، والإناء لا يلحقه حكم الحدَث فعُلم أنّه قصد به إزالة النَّجَس، وإذا ثبت أنّ لسانه الذى يتناول به الماء نجس يجب تطهير الإناء منه عُلم أنّ سائر أجزائه وأبعاضه فى النّجاسة بمثابة لسانه، فبأى جُزء من أجزاء بدنه ماسّه وجب تطهيره، وفيها من البيان الواضح أنّه لا يُطهّره أقل من عدد السّبع وأنّ تعفيره بالتُّراب واجب، وإذا كان معلوما أنّ التُراب إنّما ضُمّ إلى الماء استظهاراً فى التّطهير وتوكيداً له لغلظ نجاسة الكلب، فقد التّراب عقل أنّ الأشنان وما أشبهه من الأشياء التى فيها قوة الجلاء والتّطهير بمنزلة التراب فى الجواز، كما أنّ فيها دليل على أنّ الماء المولوغ فيه نجس لأنّ الذى قد مسّه الكلب هو الماء دون الإناء فلولا أنّ الماء نجس لم يجب تطهير الإناء منه (٢)].

### (٣) السائل الهنوى بين الطموريّة والنّجاسة

الَّنِيُّ -بتشديد الياء وجمعه مُنْيٌ - لفظ قرآنى كما فى قوله سبحانه ﴿ اَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِّنِ مَّنِي يُمْنَى ﴾ [القيامة: ٣٧]. وحكى بتخفيف الياء، وسُمِّى بذلك لأنّه يُمْنَى: أى يُصَبِّ ، يقال: منى الرَّجُلُ وأَمْنَى: أخرج المنيَّ، وبالثّانية جاء القرآن ﴿ أَفَرَءَيْتُ مُ مَّا تُمنُونَ ﴾ يُصَبِّ ، يقال: منى الرَّجُلُ وأَمْنَى: أخرج المنيَّ، وبالثّانية جاء القرآن ﴿ أَفَرَءَيْتُ مُ مَّا تُمنُونَ ﴾ [الواقعة: ٥٥]. والمنيُّ: النَّطفة وهي سائل مبيض غليظ يخرج عند اشتداد الشّهوة وتسبح فيه الحيوانات المنويّة ومنشؤه إفرازات الخُصيتين ويختلط به إفراز الحَوْصَلتين المنويّتين والبُرستاتة وغُدد مجرى البول.

# والعلماء في حُكم الّمنيّ على قولين:

<sup>(</sup>١) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٨٥].

<sup>(</sup>٢) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ١٨٧].

<sup>(</sup>٣) انظر معالم السُّنن [ج ١ ص ٣٤].

(الأوّل) أنّ المنى [نجس] وهو ما ذهب إليه القورى والأوزاعى والعترة وأبو حنيفة ومالك والجمهور وأحمد فى رواية مستدلين على ذلك بروايات الغسل والتي منها ما رواه أصحاب الصّحاح عن أمّ المؤمنين عائشة رضى الله عنها «أنَّهَا عَسَلَتْ مَنيًا مِنْ تَوْب رَسُول الله عَلِي فَل عُسلَلُ المَعنها «أنَّهَا عَسَلَتْ مَنيًا مِنْ تَوْب رَسُول الله عَلِي الله عَلَى المَعلَّة وَإِنَّ عَند البخارى «كُنْتُ أَعْسلُ الْجَنَابَة مِنْ تَوْب رَسُول الله عَلِي المنى مجازا، وجاء عند مسلم بُقَع المُاء في تَوْب هُ الله عَلى المنى مجازا، وجاء عند مسلم بلفظ «أَنَّ رَسُولَ الله عَلى المنى مجازا، وجاء عند مسلم بلفظ «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَى المَّل الله عَلى المنافق المَّوْب ، وأَل النَّوْب ، وأَل الله عَلى المنافق الله عَلى المنافق المَّوْب ، وأَل النَّوْب ، وأَل الله عَلَى المَال فيه ذَلك التَّوْب ، وأَل الله عَلْم الله عَلْم الله عَلْم الله عَلْم الله الله عَلَى المَال فيه ذَلك التَّوْب ، وقالوا :

(١) إِنَّ الغَسْل لا يكون إِلاّ من نجس قياسا على غيره من الفَضَلات المُستقذرة من البول والغائط لانصباب جميعها إلى مقرِّ وانحلالها عن الغذاء كسائر الفضلات.

(٢) والأنّ الأحداث الموجبة للطَّهارة بحسة والمنى منها، ودلَّلوا على ذلك بحديث معاوية رضي الله عنه لممّا سأل أخته أمّ حبيبة زوج النّبي عَلَيْ «هَلْ كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يُصَلِّى فَى النَّوْبِ الله عنه لمّا فيه ؟ فَقَالَتْ: نَعَمْ إِذَا لَمْ يَرَ فيه أَذَى (٤)». أى إِذَا لَم يُصلِّى في النَّوْبِ الَّذِي يُجامعُها فيه ؟ فَقَالَتْ: نَعَمْ إِذَا لَمْ يَرَ فيه أَذَى (١٤)». أى إِذَا لَم ير في النَّوب أثر النَّجَاسة من المنى أو المَلَى أو رطوبة الفرج، ويؤيّده ما رواه البخارى عن ميمونة رضى الله عنها وفيه «وغَسَلَ فَرْجَهُ ومَا أَصَابَهُ مِنَ الأَذَى (٥)». فسَمَّى ما عَلَق بالفرج من أثر [أذًى] أى نَجَس مُستقذر.

كما استندوا في قولهم بنجاسة المنيّ إلى عدّة وجوه:

(أُولِها) ما رُوى عن عمّار بن ياسر أنّ رسول الله عَلِي قال «إِنَّمَا يُغْسَلُ الثَّوْبُ مِنَ الْبَوْلُ وَالْغَائِطُ وَالْمَنِيِّ وَالْقَيْءِ (٢)». وكذلك حديث عائشة رضى الله عنها وقد مضى فيه أنّ النّبي عَلِي كان يغسله.

(الثّاني) أنّ حديث الفَرْك لا يستلزم طهارة المنى وإنّما يدلّ على كيفيّة تطهيره، وأنّه كما يُطهَّـر بالغَسْل يُطهَّـر بالفَرْك إِذا كان يابسا فقد خُفِّف في تطهيره بغير الماء.

(الثَّالث) أنَّ المنيّ خارج يُوجب طهارِتي الخَبَث والحَدَث فكان نجسًا كالبول، وذلك لأنّ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٧٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٢٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسِلم [ ١٠٨ / ٢٨٩ ] والتّرمذي [ ١١٧ ].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٦٦] وابن ماجه [٤٤٤] والنّسائي [٢٩٣].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٤٩] ومسلم [٣١٧/٣٧].

<sup>(</sup>٦) أخرجه البزار وأبو يعلى والدار قطني وأبو نعيم وضعّفوه.

إيجاب نجاسة الطهارة دليل على أنّه نجس.

(الرّابع) أنّ المنى من جنس المذى فكان نجسا كالمذى، وذلك لأنّ المذى يخرج عند مُقدِّمات الشّهوة، والمنى أصل المذى عند اكتمالها وهو يجرى مجراه ويخرج من مخرجه، فإذا تنجّس الفرع فلأنّ الأصل أوْلى.

(الخامس) أنّ المنى خارج من الذَّكر أو خارج من القُبُل فكان نجسا كجميع الخوارج مثل البول والمذى، وذلك لأنّ الحُكم في النّجاسة منوط بالخرج، ألا ترى أنّ الفَصَلات الخارجة من أعالى البدن ليست نجسة ومن أسافله تكون نجسة وإن جمعتها الاستحالة في بدن الإنسان.

(السّادس) أنّ المنيّ مُستحيل عن الدّم لأنّ الدّم قصرته الشّهوة ولهذا يخرج عند الإكثار من الجماع ولونه أحمر.

(السّابع) أنّه يجرى في مجرى البول فيتنجّس بملاقاة البول فيكون كاللَّبن في الظُّرف النَّجس.

فهذه كلُّها أدلَّة تشير إلى نجاسة المنيّ عندهم.

(القول الثّاني) أنّ المنى طاهر إِلاّ أنّه مُستقنر كالمُخاط والبُصاق وهو ما ذهب إِليه الشّافعي وداود وابن المنذر وسعيد بن المسيّب وعطاء وإسحاق وأبو ثور، و هو أصحّ الرّو ايتين عند أحمد ورُوى عن على بن أبى طالب وسعيد بن أبى وقّاص وابن عمر ودليلهم عليه:

(١) ما رُوى عن أمّ المؤمنين عائشة قالت «وَلَقَدْ رَأَيْتُنِي أَفْرُكُهُ مِنْ ثَوْبِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَرْكًا فَيُصَلِّي فِيهِ(١)». وعند التّرمذي «إِنَّمَا كَانَ يَكْفِيهِ أَنْ يَفْرُكُهُ بِأَصَابِعِهِ، وَرُبَّمَا فَرَكْتُهُ مِنْ ثَوْبَ رَسُولِ اللهِ عَلِي بأَصَابِعِي (٢)».

ويقابل هذا النص ما جاء عند مسلم «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ كَانَ يَغْسلُ الْمَنِيُّ ثُمَّ يَخْرُجُ إِلَى الْفَرْكِ اللهِ عَلَيْ كَانَ يَغْسلُ الْتَعارُض بين الفَرْكِ وَالسَّا فَيه (٣)». وبه قام التَّعارُض بين الفَرْكِ وبين الغَسل الذي هو دَليل النّجاسة، إلا أَنْ أكثر الأَئْمَة ذكروا أنّ التّوافق قائم بين النّصين لأنّ الغَسْل الدّوطب والفَرْك لليابس كما جاء مفسّرا في رواية الدّارقطني «كُنْتُ أَفْرُكُهُ إِذَا كَانَ رَطبًا (٤)». فيكون الفَرْك أحيانا والغَسْل أحيانا أُخرى، وقد يغسل الثّوب من الخُاط والبُصاق والنُّخامة استقذاراً لا تنجيساً، ولهذا قال ابن عبّاس «المنْنيَ

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٠١ / ٢٨٨] والنّسائي [٢٩٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [١١٦] وقال هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٧٣٠] ومسلم [١٠٨ / ٢٨٩] واللَّفظ له.

<sup>(</sup>٤) رواه الدّارقطني [وانظر نيل الأوطار: ج ١ ص ٦٨].

بَمنْزِلَة المخُاطِ فَأَمطْهُ عَنْكَ وَلَوْ بِإِذْ حَرَة (١)». والإِذخرة نوع من العُشب طيِّب الرُّائحة، و (قَالَ) التَّرمَذي آفِظَة ليس بمخالف لحديث الفرك التَّرمَذي [وحديث عائشة أنّها غسّلت منيًّا من ثوب النّبي ﷺ ليس بمخالف لحديث الفرك، لأنّه وإن كان الفرك يُجزىء فإنّه يُستحبّ للرَّجل أن لا يرى على ثوبه أثره (٢)].

(٢) ما رواه الإمام أحمد عن عائشة رضى الله عنها قالت «كَانَ رَسُولُ الله عَلَي يَسْلَتُ المَنى مِنْ ثَوْبِه بِعرَق الإِذْخَرِ ثُمَّ يُصَلِّى فيه ويَحُتُّهُ مِنْ ثَوْبِه يَابِسا ثُمَّ يُصَلِّى فيه (٣)». وهَذا مَن خصاً نُصَ المستقذرات لا من أحكام النجاسات، فإن عامة القائلين بنجاسته لا يُجوزون مسح رطبه.

وقد استدلّ القائلون بطهارة المنيّ بأحاديث الفَرْك لأنّه لو كان نجسا لم يكف فركه كالدّم وغيره، ولكون روايات الغَسْل عندهم محمولة على الاستحباب والتنزُّه واختيار النّظافة، إلاّ أنّ ردّهـم على القائلين بنجاسة المنى قد تضمّن عدّة أمور:

(أوّلها) أنّ حديث عمّار بن ياسر لا أصل له لقول البيهقى: [هذا حديث باطل ولا يجوز الاحتجاج بمثله].

(الثّانى) قولهم أنّ خروج المنى مُوجب لطهارة الحدَث وهذا حقّ، لكنّ طهارة الحدَث ليست أسبابها منحصرة فى النّجاسات، خلك لأنّ الطّهارة الصُّغرى تجب من ريح المعدة إجماعا، ومن مُلامسة بشهوة، ومن مسّ الفرج بلا حائل، وكلّ هذه الأسباب غير نجسة، أمّا الطَّهارة الكُبرى فتجب بالإيلاج إذا التقى الختانان ولا نجاسة، وتجب بالولادة التى لا نزول للدّم معها على رأى مختار والولد طاهر، وتَجب بالموت ولا يقال هو نجس.

أمّا إِيجابه الطَّهارة من الخَبَث فهذا وصف ممنوع لأنّ الاستنجاء منه مُستحبّ كما يُستحبّ إماطته عن الثّوب والبدن، وكإيجاب غَسْل الأنثيين من المذى، وكإيجاب غَسْل أعضاء الوضوء إذا خرج الخارج من الفرج، فهذه كُلُها طهارة وجبت لخارج وإن لم يكن المقصود بها إماطته لتنجيسه.

(النّالث) أمّا إلحاق المنى بالمذى فإنّ الفرق بينهما قائم بافتراق الحقيقتين، لأنّ الأُوّل يُخلق منه الولد الذى هو أصل الإنسان والآخر بخلافه، ألا يُعلم أنّ عدم الإمناء عيب تنبنى عليه أحكام كثيرة منشؤها أنّه نقص، وكثرة الإمذاء ربّما كانت مرضا وكان فَضْلة محضة لا منفعة فيه كالبول وإن اشتركا في انبعاثهما عن شهوة النّكاح، فليس المُوجب لطهارة المنيّ أنّه عن شهوة الباءة فقط.

<sup>(</sup>١) أورده الترمذي مُدرجًا بالحديث رقم [١١٧] وأخرجه البيهقي في المعرفة.

<sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأحودن [ج ١ ص ٢٧٧].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٩٩٧] وابن خُزيمة [٧٩٤] والبيهقي [٧ / ٤١٨].

(الرَّابِع) أنَّ قياس المنيَّ على جميع الخارجات بجامع اشتراكها في المخرج فمنقوض [بالفم] فإنه مخرج النّخامة والبصاق الطَّاهرين والقيء النّجس، وكذلك [الدُّبُر] مخرج الرّيح الطَّاهر والغائط النّجس، وكذلك [الأنف] مخرج المخاط الطَّاهر واللّم النّجس، والمنيَّ مُخالف لجميع ما يخرج من الذُّكر في خلقه:

- (١) فلكونه في طبيعته غليظ والمذي رقيق.
  - (٢) وفي لونه فإِنّه أبيض شديد البياض.
  - (٣) وفي ريحه فإنه طيّب كرائحة الطُّلع.
- (٤) ثمّ جعله الخالق جلّ وعلا أصلا لجميع أنبيائه وأوليائه وعباده الصّالحين، فكيف يكون أصل هذا الإنسان المُكرَّم نحسًا؟ ولهذا قال ابن عقيل وقد ناظر بعض من يقول بنجاسة المني لرجل قال له: ما شأنك وشأن هذا؟ قال: أريد أن أجعل أصله طاهرا وهو يأبي إلاّ أن يكون نحسا!!.

(الخامس) أمّا قولهم إنه مُستحيل عن الدَّم النَّجس والاستحالة لا تُطهِّر فهو منقوض بالآدمى وبمُضغته، فإنهما مُستحيلان عنه وبعده عن العَلقة وهى دم لم يقل أحد بنجاسته وكذلك سائر البهائم المأكولة، كما لم يُسلِّم أحدٌ بأنّ الدّم قبل ظهوره وبروزه يكون نجسا فلابد من الدّليل على أنّه نجس، لأنّ النّجس هو [المُستقذر المُستخبث]، وهذا الوصف لا يثبت لهذه الأنجاس إلا بعد مُفارقتها مواضع خلقها، فوصفها بالنّجاسة فيها وصف لها بما لا تتَصف به.

أمّا كون الدَّم النَّجس قد استحال وتبدَّل فإنّ المسلمين أجمعوا على أنّ الخمر إذا بدأ الله تعالى بإفسادها وتحويلها خَلاً طهرت، بل إنّ الاستقراء قد دلّ على أنّ كلّ ما بدأ الله بتحويله وتبديله من جنس إلي جنس مثل جعل الخمر خلاً، والدَّم منيًا، والعلقة مضغة، ولحم الجلاَّلة الخبيث طيبا، وغير ذلك فإنّه يُزيل حُكم التّنجيس وتزول معه حقيقة النّجس واسمه التّابع للحقيقة، وهذا أمر لا يمكن المنازعة فيه، إذ أنّ جميع الأجسام المخلوقة في الأرض يُحولها الله تعالى من حال إلى حال ويُبدّلها خلقا من بعد خلق ولا التفات إلى موادّها وعناصرها.

(السّادس) أمّا كونه يجرى في مجرى البول فلا سلَّم أحدٌ بذلك، بـل بينهما جلدة رقيقة وأنّ البول إِنّما يخرج رشحا وهذا مشهور، ولا ملاقاة بينهما إِلاّ في ثُقب الذَّكر وهو طاهر أو معفوٌ عن نجاسته والله تعالى أعلم(١)].

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوى لابن تيمية [ج ٢١ ص ٥٩٤].

(وممّا سبق بيانه) يُعلم أنّ القول بنجاسة المنى هو الرّاجح وهو ما قال به الحنفيون وما لله والحنفيون ومالك والثّورى والجمهور وأحمد لقول عائشة رضي الله عنها «كُنْتُ أَغْسلُ الْجَنَابَـةَ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ عَلِي فَيخْرُجُ إِلَى الصَّلاَةِ وإِنَّ بُقَعَ الْـمَاءِ لَفِى ثَوْبِـهِ (١٠)».

### (2) رطوبة فرج المرأة

الرُّطوبة لغة مصدر رطُب، تقول «رَطُبَ الشَّيْءُ بالضّم»: إِذَا ندى وهو خلاف اليابس الجاف، والرّطوبة هنا بمعنى البلل والنّداوة، ولا يخرج معنى الرّطوبة فى الاصطلاح عن المعنى اللُغوى، إِلاَّ أَنَّ الحنابلة فرقوا بين الرّطوبة والبلل [(٢)]. ورطوبة فرج المرأة ماء أبيض مُتردِّد بين المذى والعَرق وهى نجسة عند الحنفيين ومالك وهو ما رجّحه بعض الشّافعية، لأنّها رطوبة مُتولِّدة فى محل النّجاسة فإذا أصابت ثوبا أو فراشا فإنّه يتنجّس، ودليل ذلك ما جاء فى الصّحيح عن زيد بن خالد أنّه سأل عثمان رضى الله عنه فقال «أَرأَيْتَ إِذَاجَامَعَ الرَّجُلُ امْرَأَتَهُ وَلَمْ يُمْنِ؟ قَالَ عُثْمَانُ: يَتَوَضَّأُ كَمَا يَتُوصَّ للهُ الصَّلَة وَيَعْسِلُ ذَكَرَهُ، قَالَ عُثْمَانُ: سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ (٣)».

وهذا الحديث ونحوه منسوخ في جواز الصّلاة بالوصوء بلا غُسل إِذا جامع ولم يُنزل كما هو وارد أنّ التقاء الختانين من مُوجبات الغُسل، وأمّا الأمر بغسل الذَّكر وما أصابه من رطوبة الفرج فغير منسوخ، وعلَّل القائلون بنجاسة رطوبة فرج المرأة بأنّ جميع ما خرج من السّبيل فالأصل فيه النّجاسة إِلاّ ما قام الدّليل على طهارته.

ولا يخفى ما فى هذا القول من الحَرَج والمشقّة ما لا يعلمه إلاّ الله تعالى، خصوصا من ابتُلى به من النّساء لأنّ هذه الرّطوبة ليست عامّة لكلّ امرأة، فمن النّساء من تُعانى من رطوبة بالغة تخرج وتسيل، وتكون عند بعضهن فى أيّام الحمل ولا سيّما فى الشّهور الأخيرة منه وبعض النّساء لا تكون عندها أبدا.

و (قال) الحنابلة بطهارة رطوبة فرج المرأة وهو الأصحّ عند الشّافعية للحُكم عندهم بطهارة المنى [(²)] وحملوا الأمر بالغسْل على الاستحباب لكنّ مُطلق الأمر للوجوب عند الجمهور [(°)] وقالوا أنّ للفرج مجريين [(٢)]:

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٢٩٤] وفيه إطلاق اسم الجنابة على المنيّ مجازا.

<sup>(</sup>٢) انظر الموسوعة الفقهيّة [ ٢٢ / ٢٠ ] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ ج ٢ ص ١٧٧ ].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٩٢] ومسلم [ ٣٤٧/٨٦].

 <sup>(</sup>٤) انظر الشرح الكبير [١/٣٥١] والفروع [١/٨٤٨].

<sup>(</sup>٥) انظر المجموع شرح المهذّب [ج ٢ ص ٥٧١] وكشّاف القناع [ج ١ ص ١٤٠].

<sup>(</sup>٦) انظر الشّرح الممتع لابن العثيمين [ج ١ ص ٣٩١].

(الأوَّل) مجري مسلك الذَّكر وهذا يتَّصل بالرَّحم ولا علاقة له بمجاري البول ولا بالمثاني ويخرج من أسفل مجرى البول.

(الثَّاني) مجرى البول وهذا يتَّصل بالمثاني ويخرج من أعلى الفَرْج، فإذا كانت هذه الرُّطوبة ناتجة عن استرخاء المثاني من مجرى البول فهي نجسة وحُكمها حُكم سَلَسِ البولِ، وإذا كانت من مسلك الذُّكر فهي طاهرة لأنَّها ليست من فَضَلاتُ الطُّعام والشَّراب وهي ليست بولا، والأصل عدَّم النَّجاسة حتَّى يقوم الدَّليل على ذلك، ولأنَّه لا يلزمه إذا جامع أهله أن يغسل ذَكَره ولا ثيابه إذا تلوثت به، ولو كانت نجسة للزم من ذلك أن ينجس المني لأنَّه يتلوَّث بها [(١)].

قال النَّووي (وقد استدل جماعة من العُلماء بقول عـائشة رضي الله عنها [لَقَدْ رَأَيْتُنِي وَإِنِّي لَأَحُكَّهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ ﷺ يَابِسًا بِظُفْرِي (٢)] على طهارة رُطوبة فرج المرأة، وفيها خلاف مشهور عندنا وعند غيرنا والأظهر طهارتها.

وتعلُّق المحتجُّون بهذا الحديث بقولهم إنَّ الاحتلام مُستحيل في حقِّ رسول الله على الل الجماع، ويلزم من ذلك مرور المنيّ على موضع أصاب رُطوبة الفرج، فلو كانت الرُّطوبة نجسة لتنجُّس بها المنيّ ولما تركه في ثوبه ولما اكتفى بالفرك.

وأجاب القائلون بنجاسة رُطوبة فرج المرأة بجوابين:

[أحدهما] أنَّه يمتنع استحالة الاحتلام من رسول الله علي الله عليه وكونه من تلاعب الشَّيطان بل الاحتلام منه جائز ﷺ وليس هو من تلاعب الشَّيطان بل هو فيض زيادة المنيِّ الذي يخرج في وقته.

[والثَّاني] أنَّه بجور أن يكون ذلك المنيّ قد حصل بمُقدِّمات جماع فسقط منه شيء على الثَّوب، وأمَّا التَّلطُّخ بالرُّطوبة فلم يكن على الثَّوب والله أعلم (٣)].

وعليه فإنَّ ما خرج من مسلك البول فهو ناقض للوضوء، لأنَّ الظَّاهر أنَّه من المثاني، أمَّا ما خرج من مسلك الذَّكر فالجمهور عَلى أنَّه ينقض الوضوء، وإن كَانت هَذه الرُّطوبة مُستمرَّة فحُكمها حُرِكم سَلَس البول، أي إن تتطهَّر المرأة للصَّلاة المفروضة بعد دُخول وقتها وتتحفُّظ ما استطاعت وتُصلِّي ولا يضرُّها ما يخرج بعد ذلك [<sup>(٤)</sup>] .

<sup>(</sup>۱) انظر الشَّرح الممتع [ج ۱ ص ۳۹۲]. (۲) من حديث أخرجه مسلم [۲۹۰/۱۰۹]

 <sup>(</sup>٣) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ٢٠٢]
 (٤) انظر الشَّرح الممتع [ج ١ ص ٣٩٢].

### قول الأطباء فم مشكلة الإفرازات المهبليّة

قال المتخصّصون من أهل العلم أنّ للمهبل إفرازاته الطبيعيّة التي هي عبارة عن خليط من مُخاط تفرزه غُدد عنق الرّحم من سائل ينضج من جدار المهبل، وتنحصر وظيفة هذه الإفرازت في ترطيب ثنايا المهبل ويكاد مقدارها يكفى لهذا الغرض دون أن يظهر لها أثر في الخارج، إلاّ أنّ هناك حالات قد تزيد فيها هذه الإفرازات زيادة ملموسة وزيادتها أمر طبيعي في سنّ المراهقة.

ويُرجع الأطبّاء زيادة هذه الإفرازات في كثير من الحالات إلى أنّ المبيّضين في فترة المراهقة المبكّرة يكونان نشيطين أكثر من أى وقت آخر ، كذلك قد تنشط الغُدد الموجودة في الشَّفْرين الصَّغيرين فتسبّب بللاً غير مُستحبّ، وهناك حالات أُخرى يرجع سبب كثرة الإفراز المهبلي فيها إلى فقر الدم أو الضّعف العام عند الأُنثي أو الإمساك أو سوء التّغذية ، كما قد يسبّب احتقان أعضاء التّناسل النّاشيء عن الحيض كثرة هذا الإفراز إمّا قبل الطّمث أو بعده .

ولا ريب أنّ مُارسة البعض للعادة السّرية قد تُسبّب إِفرازا زائدا نتيجة للاحتقان الذي تسبّبه في الجهاز التَّناسلي، وفي كلّ هذه الحالات تزداد كميّة هذا الإفراز المهبلي فتُسبّب إمّا بللا مُستمرًا في الفرج، أو يتسرَّب إلى الخارج فيُبلّل الثِّياب، وقد ينشأ عن كثرة هذا الإفراز أن يجفّ على جانبي الفرج وعلى الثّياب.

ويُؤدِّى هذا الأمر غالبا إلى حُدوث حكَّة لها خطرُها على الأُنثى خصوصا فى سنّ المراهقة، فهى تستدعى لمس الأعضاء التناسلية بالأصابع للهرش، وهذا هو أصل البلاء إذا تعودت الفتاة على لمس أعضائها التناسلية الخارجية ممّا يثير عندها هذا الهياج الجنسى، وهذا النّوع من الإفراز المهبلى رغم زيادة مقداره عمّا يجب أن يكون عليه، إلا أنه طبيعى فى تكوينه لخلوه من الميكروبات أو الطَّفيليات المرضية، ولذلك فهو خال من الرّائحة ورائق في مُعظم الأحيان.

كما أنّ هناك نوعا آخر من الإفراز المهبلى تتأتى عدواه من عدم العناية بنظافة هذا المكان من الجسم عن طريق الأيدى الملوَّثة بما يخرج من السّبيلين، وفي مثل هذه الحالة تغزو تلك الميكروبات أنسجة المهبل فتُحدث فيها التهابا مصحوبا بإفراز صديدى له رائحة كريهة غير مُستحبَّة، وقد يكون لونه مائلا إلى الاصفرار إلى حدّ ما.

وعلاج هذه الحالة يكون على النّحو التّالي [(١)]:

(١) الامتناع عن كلّ ما يُسبِّب الاحتقان في الجهاز التناسلي كالإمساك أو العادة

<sup>(</sup>١) انظر كتاب المشكلات الجنسية أسبابها وعلاجها د . إدوارد بريمن [ص ٠ ٤ - ١ ٤].

السّرية أو قراءة القصص المُثيرة جنسيًّا أو مُشاهدة الأفلام الخليعة.

(٢) المداومة على نظافة الأعضاء التناسلية الخارجيّة في كلّ الأحوال ويكفى لذلك غسلها بالماء والصّابون مرّتين يوميا وعدم غسلها بالمياه السّاخنة.

(٣) في حال ابتلال الملابس الدّاخلية بالإفرازت يجب استبدالها فورا بغيرها نظيفة .

# (0) أجــزاء الهيتــة

الموت ضد الحياة والمراد بالميتة وجمعها ميتات: الحيوان تزول حياته دون ذبح شرعى (أو) ما مات من الحيوان حتف أنفه من غير مقتل بذكاة، أو مقتولا من غير ذكاة، (أو) حيوان مات حتف أنفه أو على هيئة غير مشروعة وهو ممّا لا يحرم أكله في شرع الإسلام. و(قال) ابن عرفة في حدوده [الميتة ما لم تلحقها الذّكاة (١)].

وقد أعمل القرآن حُكمه في الميتة بنجاسة لحمها وفساده لما فيها من الدّماء السّائلة والرّطوبات النّجسة كما في قوله تعالى ﴿حُرِّمَتْعَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ ﴾ [المائدة: ٣]. واختلف العلماء فيما لم تحلُه الحياة لقول ابن عبّاس «إِنَّمَا حَرُمُ مِنَ الْمَيْتَةَ مَا يُؤْكَلُ مِنْهَا وَهُو اللّحُمُ ، فَأَمَّا الْجَلْدُ وَالسِّنُ وَالْعَظْمُ وَالشَّعْرُ وَالصُّوفُ فَهُو حَلاَلٌ (٢)».

ويأتى تفصيل ذلك على النّحو التّالى:

### (أولا) ـ عظم الميتــة

أجزاء الميتة التى تحلَّها الحياة عند [مالك] هى اللَّحم والجلد وتشمل العظم، والعَصب، والقرن، والطَّلف، والسِّن، والظُّفر، فكلُها نجسة ولا تطهر بحال لقوله تعالى ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ ﴾ [المائدة: ٣]. وهو المشهور عن [الشّافعي وأحمد] سواء ميتة ما يؤكل وما لا يُؤكل، وما ذُكر من جُملتها وتحلُه الحياة وما يحيا يموت، ولأنّ دليل الحياة الإحساس والألم وهو في العظم ونحوه أشدّ منه في اللَّحم [ (٣)].

وقال [الحنفيُون] والثّورى أنّ ما ذُكر لا تحلُه الحياة فهو طاهر لا ينجُس بالموت كالشّعر، بخلاف لحم الميتة وجلدها ممّا تحلُه الحياة فهما نحسان لقوله عَلَيْهُ في شاة ميمونة رضى الله عنها «هَلاً أَخَذْتُمُ إِهَابَهَا فَدَبَعْتُمُوهُ فَانْتَفَعْتُمْ بِه، فَقَالُوا يَارَسُولَ الله إِنَّهَا مَيِّتَةٌ؟ فَقَالَ: إِنَّمَا حَرُمَ أَكُلُهَا ( ) وجاء في رواية «إِنَّمَا حَرِّمَ لَحْمُهَا وَرُخُصَ لَكُمُ

 <sup>(</sup>١) انظر المعجم الوجيز [ص ٤٩٥] وشرح حدود ابن عرفة [١/٩١].

<sup>(</sup>٢) انظر سُن البيهقى [ج ١ ص ١٧].

<sup>(</sup>٣) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ١٠].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٠٠ / ٣٦٣] وأبو داود [ ٤١٢٠ ] والنسائي [ ٤٢٤٥].

في مَسْكَهَا (١)». وفي المسند عن ابن عبّاس «فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ : فَلَوْلاَ أَخَذْتُمْ مَسْكَهَا؟ فَقَالَتْ : نَاْخُذُ مَسْكَ شَاة قَدْ مَاتَتْ؟ فَقَالَ لَهَا رَسُولُ الله عَلَيْ : إِنَّمَا قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ قُلُ لَآ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً ﴾. فَإِنَّكُمْ لاَ تَطْعَمُونَهُ ، إِنْ تَدْبغُوهُ فَتَنْتَفِعُوا بِهِ (٢)».

والْمَسْكُ بفتح فسكونَ - الجَلدَ، فدلَّت على أنّ ما عدا اللَّحم لا يحرُم، فدخلت الأجزاء المذكورة ما لم تكن بها دسومة فإنها تكون مُتنجِّسة بسبب هذه الدُّسومة، ولأنّ علَّة التنجُس في اللَّحم والجلد اتّصال الدِّماء والرُّطوبات به ولا يوجد ذلك في العظم وما ذُكر، وهذا هو الذي يشهد له الدّليل.

# ( ثانيا ) ـ شعر الهيتة وصوفها وريشها ووبرها

المشهور عند [الشّافعية] القول بنجاسة ذلك كلّه لأنّ ما ذُكر مُتَّصل بالحيوان اتصال خلْقَة فينجُس بالموت كالأعضاء، وذهب [الحنفيّون ومالك] إلى طهارة كلّ ما لا تَحلُّه الحياة من الميتة عير الخنزير - كشعرها وصوفها وريشها، وهو المشهور عند [الحنابلة] الذين استدلُّوا على طهارتها بعموم قول الله تعالى ﴿وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَدُيْنُ المَّتَعَا إِلَىٰ حِينِ ﴾ [النّحل: ٨٠]. لأنّ ظاهرها يعم حالتى الحياة والموت، وقيس الريش على هذه الشُلاثة [(٣)].

أمّا ما جُزَّ من شعر وصوف الحيوان حال حياته فإن كان من مأكول اللّحم فطاهر بالإِجماع، وإن كان من غير مأكول اللّحم فقالت [الشّافعية والحنبليّة] بنجاسته وقال [الحنفيّة والمالكيّة] بطهارته.

### (ثالثا) ـ لبن الهيتة وأنفحتها

قال [الأئمّة الثّلاثة] بنجاسة جميع الخارج من الميتة من لبن وأنفحة، وكذلك بيضها عند [مالك] لأنّه جزء منها، وإذا تصلَّب قشره من ميتة ما يؤكل فهو طاهر عند [الحنابلة] وممّا لا يؤكل عند [الشّافعية] كذلك.

وقال [الأحناف] بطهارة ما خرج من الميتة من لبن وأنفحة، وبيض رقيق القشرة أو غليظها ونحو ذلك ثمّا كان طاهرا حال الحياة [(أ)]. ويتعلَّق بذلك البيض الفاسد وتعريفه عند [المالكيّة] بأنّه ما يتغيَّر بعفونة أو زُرقة أو صار دما أو مُضغة

<sup>(</sup>١) أورده الزّبيدي في تيسير الوصول [ج٢ ص٢٩٦].

<sup>(</sup>٢) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٣٠٢٧].

<sup>(</sup>٣) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ١١].

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السّابق [ج ١ ص ١١].

أو فرخا ميِّتا، بخلاف البيض الذي اختلط بياضه بصفاره ويسمّى بالممروق، وبخلاف ما فيه نقطة دم غير مسفوح فإِنّهما طاهران، أمّا بيض الميتة فهو نجس كما تقدّم [ (١٠] .

#### (رابعا) ـ ميتة ما لا دم له سائل

ذهب الجمهور إلى طهارة ميتة ما لا دم له سائل واشترطوا لذلك شرطين: (الأوّل) ألا يكون له نفس سائلة أى لا دم له يسيل إذا جُرح أو قُتل.

(الثّاني) أن يكون مُتولِّدا من طاهر فهذا لا ينجُس بالموت، وكذلك لا ينجُس في الحياة من باب أوْلي [(٢٠].

ومثال ذلك [الذُّباب والنّمل والصَّرصور والبرغوث] لقوله ﷺ من حديث أبى هريرة «إِذَا وَقَعَ الذُّبَابُ في إِنَاء أَحَدكُمْ فَلْيغْمسْهُ كُلَّهُ ثُمَّ لْيَطْرَحْهُ، فَإِنَّ في إِحْدَى جَنَاحِهِ جَنَاحِهِ دَاءٌ وفي الآخَرِ شَفَاءٌ (٣)». وزاد أبو داود في روايته «وَإِنَّهُ يَتَّقَى بِجَنَاحِهِ الَّذِي فِيهِ الدَّاءُ فَلْيَغْمسُهُ فَيه». (قال) ابن المنذر [لا أعلم خلافا في طهارة ما ذُكرَ إلا أما رُوىَ عن الشّافعي أنّه نَجس، ويُعفى عنه إذا وقع في المائع ما لم يُغيِّره].

هذا وحديث الذّباب دليل ظاهر في جواز قتل الذّباب دفعا لضرره، وأنّه إذا مات في مائع لا يُنجّسه، لأنّه عَلَى أمر بغمسه ومعلوم أنّه يموت من ذلك ولا سيّما إذا كان الطّعام حارًّا فلو كان يُنجِّسه لكان أمرا بإفساد الطّعام، وإنّما أمر رسول الله عَلَى كان الطّعام، ويتعدّى هذا الحكم إلى كلّ ما لا نفْس له سائلة كالنّملة والدبور ومنه النّحل والعنكبوت وأشباه ذلك إذ الحكم يعمّ بعموم علّته وينتفى بانتفاء سببه، فلمّا كان سبب التنجّس هو الدّم المحتقن في الحيوان بموته وكان ذلك مفقودا فيما لا دم له سائل انتفى الحكم بالتّنجيس لانتفاء علّته، ويأتى الأمر بغمسه ليخرج الشّفاء منه كما خرج الدّاء منه [(1)].

## (خا مسا ) ـ دم السّـمک

اختلف العلماء في دم السمك فهو ليس بدم عند [الحنفيين] حقيقة وإنما هو دم صورة لأنه إذا يبس [ابيضً] لونه والدم أسود، والمشهور عن [المالكية والسّافعية] نجاسته وهو قول [للحنبلية] الذين اشتهر عنهم طهارته، وعلى أنّه دم فالظّاهر طهارته لأنّه لو كان نجسا لتوقّفت إباحة السّمك على إراقته بالذّبح كحيوان البرّ ولأنّه يستحيل ماء [(٥٠)].

<sup>(</sup>۱) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ۱ ص ۱۶]. (۲) انظر الشّرح الممتع [ج ۱ ص ۳۸٤]. (۳) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ۷۸۲] وأبوداود [ ۳۸٤٤]. (٤) انظر سُبُل السّلام للصّنعانى [ج ۱ ص ۳۲]. (۶)

# (سادسا) ـ شعر الأدمى وجزؤهُ المنفصل عنه

أجمع العلماء على أنّ الآدمى لا ينجُس بالموت وكذا شعره وجُزؤه المنفصل عنه، والآدمى من كان من بنى آدم من مُؤمن وكافر وذكر وأُنثى وصغير وكبير فإنّه لا ينجس حيًّا ولا ميًّتا:

(١) لعموم قوله عَلَي ﴿ إِنَّ الْمُؤْمِنَ لاَ يَنْجُسُ (١)». وفي لفظ «إِنَّ الْمُسْلِمَ».

(٢) وقوله عَلِي فيمن وقصته ناقته «اغْسِلُوهُ بِمَاءٍ وَسِدْر (٢)».

(٣) وقوله ﷺ لمن غسَّل ابنته «اغْسِلْنَهَا ثَلاَثًا أَوْ خَمَّسًا أَوْ سَبْعًا أَوْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ إِنْ رَأَيْتُنَ ذَلِكَ بِمَاءِ وَسِدْرِ<sup>٣)</sup>».

وهذا يدل على أنَّ بدن الميت ليس بنجس لأنه لو كان نجسا لم يفد الغُسَل فيه شيئا، فإن قيل إنّ هذا ظاهر في المؤمن أنّه لا ينجُس فكيف يُحكم به على المشرك وقد قال تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾ [التوبة: ٢٨]. والجواب على ذلك أنّ المُراد بالنّجاسة هناً النّجاسة المعنويّة بدليل أنّ الله تعالى أباح لنا أن نتزوّج نساء أهل الكتاب وأن نأكل طعامهم مع أنّ أيديهم تُلامسه، والإنسان يُلامس زوجته إذا كانت من أهل الكتاب ولم يأمر بالتّطهُر منهن وهذا هو القول الصّحيح [(1)].

(قال) النّووي [إِنّ قوله عَلَيْ في الحديث «إِنَّ الْمُسْلَمَ لاَ يَنْجَسُ». أصل عظيم في طهارة المسلم حيًا وميتًا، وأمّا الكافر فحُكمه في الطَّهَارة والنّجاسة حُكم المسلم، وهذا مذهبنا ومذهب الجماهير من السَّلف والخَلف (٥٠)].

وأمّاقول الله تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾. فمُراده نجاسة الاعتقاد وما هم عليه من الشّرك والكُفر والاستقذار العقيدى، وليس المراد أنّ أعضاءهم نجسة كنجاسة البول والغائط ونحوهما، فإذا ثبتت طهارة الآدمى مسلما كان أو كافرا فعرقه ولعابد ودمعه طاهرات سواء كان مُحدثًا أو جُنبا أو حائضا كانت أو نُفساء، وهذا كله بإجماع أئمَّة المسلمين وفقهائهم.

### (سابعا) ـ القــــىء

القيء - مهموز - إلقاء ما أكل أو شُرب (أو) هو ما قذفته المعدة بسبب سوء هضم

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [١١٦ / ٣٧٣] وأبو داود [٢٣١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٨٤٩] ومسلم [٩٣/ ١٢٠٦].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٢٥٩] ومسلم [ ٣٦ / ٩٣٩].

<sup>(</sup>٤) انظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ٣٨٣].

<sup>(</sup>٥) انظر نووی مسلم [ج ۲ ص ٣٠٢].

أو غيره من قولهم [قَاءَ يَقىءُ قَيْئًا (١)]. وهو نجس مُطلقا لأنّه استحال في الجوف إلى النّتن والفساد سواء قيء الآدمى وغيره، وسواء خرج القيء مُتغيّرا أو غير مُتغيِّر عند [الأئمّة الثّلاثة] وقال [مالك] وبعض الشّافعية بطهارة القيء غير المتغيّر كالقَلَس والصّفراء ومرارة غير مُحرَّم الأكل.

أمّا [القلَس] بفتحتين: فهو ماء تقذفه المعدة عند امتلائها وهو طاهر عند [المالكيّة] ما لم يصل في التّغيّر إلى أحد أوصاف العذرة فلا تضرّ حموضته لخفّته وتكراره [(٢)]. ويتّصل بذلك ما يسيل من فم الإنسان، والختار أنّه طاهر لا يجب غسله إلاّ إذا عُلم أنّه من المعدة، ومتى شكّ فلا يجب غسله لكنّ ذلك يُستحب احتياطا، وعلى القول بنجاسته إذا عمّت بلوى الإنسان به وكثر فالظّاهر أنّه يُعفى عنه في حقّه [(٣)].

### (ثا منا) ـ العلقـة والمُضغـة

العَلَقَةُ ـ بفتحات ـ مُفرد: [الْعَلَق] وهو مني استحال في الرّحم فصار دمًا طريًّا خالصا لا خلط فيه ، فإذا استحال بعده فصار قطعة لحم فهو مُضغة ، و[الْعَلَقَةُ ] طور من أطوار الجنين وهي قطعة الدَّم التي يتكوَّن منها [(أ)]. وفي التنزيل الحكيم ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا آلنُّطْفَةَ عَلَقَةً ﴾ [المؤمنون: ١٤]. والْعَلَقَة نجسة عند الثّلاثة وهو قول للشّافعية لأنّها دم خارج من الرّحم، وقال بعضهم بطهارتها لأنّها دم غير مسفوح كالكبد والطُّحال.

أمّا المُضغة وجمعها: مُضَغٌ [هي القطعة من اللَّحم قدر ما يُمضع ]. وقد تنزَّل مُسمَّاها في الذّكر الحكيم بقوله تعالى ﴿ فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظَمًا ﴾ [المؤمنون: ١٤]. وهي طاهرة عند الجمهور كالولد ومشيمته، وقال بعض الشّافعية بنجاستها كالعَلَقة.

# (تاسعا) ـ اللّـبن

اللُّبَن عند العلماء على أربعة أقسام:

(الأوّل) لبن مأكول اللّحم وهو طاهر بالكتاب والسُّنّة وإجماع الأُمَّة.

(الثّاني) لبن الآدمي وهو طاهر بالإِجماع.

(الثَّالث) لبن الكلب والخنزير واللُّتولُّد من أحدهما وهو نحس.

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٣ ص ١٣٠].

 <sup>(</sup>٢) انظر الشرح الصغير للعلامة الدردير [ص ١٧].

<sup>(</sup>٣) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووى [ج ٢ ص ٥٥١].

<sup>(</sup>٤) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٥٣٧].

(الرّابع) لبن باقى الحيوانات الطّاهرة غير ما ذكرنا وهو نجس عند مالك وأحمد وهو الصّحيح عند الشّافعية، لأنّه يُتناول كما يُتناول اللّحم المذكَّى، ولحم ما لا يؤكل نجس فكذا لبنه، وقال الحنفيّون وبعض الشّافعية هو طاهر لأنّه من حيوان طاهر فكان طاهرا كلبن الشّاة، فإن قيل بالطّهارة فهل يحلّ شُربه؟ ففى ذلك وجهان: أصحّهما جواز شُربه لأنّه طاهر، والثّانى تحريمه لأنّه مُستقذر ويُؤذى فأشبه بالمُخاط [(1)].

(١) أنّ النّجاسة المستقرة في الباطن لا حُكم لها ما لم يتّصل بها شيء من الظّاهر مع بقاء حُكم الظّاهر عليه، كما إذا ابتلع بعض خيط فاستقر في المعدة وبعضه خارج الفم فوجهان: أصحّهما الحُكم بنجاسة ما ذُكر، فلا تصحّ صلاته ولا طوافه عند من يشترط في الطّواف الطّهارة لأنّه مُستصحب عتّصل بالنّجاسة والثّاني لا يثبت حُكم النّجاسة [(٢)].

(٢) والولد الخارج من الرّحم طاهر لا يحتاج إلى غسله بالإجماع، وكذلك البيض لا يجب غسل ظاهره، والنّجاسة الباطنة لا حُكم لها فإنّ اللّبن يخرج من بين فَرْثٍ ودَم وهو طاهر حلال [(٣)].

(٣) والوسَخ المنفصل من بدن الآدمى طاهر لأنّه عَرَق مُتجمِّد، والوسخ المنفصل من حيوان آخر حُكمه حُكم ميتته [(أ)].

(٤) والزّرع النّابت على سبخة الزِّبل ونحوه ليس نجسا، لكن يتنجّس منه ما لاقى نجاسة ويطهُر بالغَسْل، وكذا الشَّجرة إِذا سُقِيَت بماء نجس فأغصانها وأوراقها وثمارها طاهرة [(٥)].

#### ما يُعفى عنه من النّجاسات

إزالة النّجاسة عن بدن المصلّى وثوبه ومكانه واجب إلا ما عُفى عنه دفعا للحَرَج والمشقّة كما فى قوله تعالى ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلنّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحجّ: ٧٨]. ونذكر المعفوّ عنه من النّجاسات عند المالكيّة بالتّفصيل التّالى:

ر ١) يُعفى عمّا يُصيب ثوب أو بدن المُرضعة من بول أو غائط رضيعها ولو لم يكن وليدها إذا اجتهدت في التّحرُّز حال نزولهما ويندب لها إعداد ثوب للصّلاة.

<sup>(</sup>١) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووي [ج ٢ ص ص ٥٦٩].

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السّابق [ج ٢ ص ٥٧٢].

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق [ج ٢ ص ٥٧٢].

<sup>(</sup>٤) و (٥) أنظر المصدر السّابق [ج ٢ ص ٧٧٥].

- ( ٢ ) ويُعفى عن بلل النّاسور إِذا أصاب بدن صاحبه أو ثوبه كلّ يوم ولو مرة، وأمّا يده فلا يُعفى عن غسلها إِلاّ إِذا كثُر استعمالها في إِرجاعه، بأن يزيد على مرّتين كلّ يوم، وإنّما يُكتفى في الثّوب والبدن عرة واحدة في اليوم، ولم يكتف في اليد إلاّ عا ذاد على اثنتين، لأنّ اليد لا يشقّ غسلها إِلاّ عند الكثرة بخلاف الثّوب والبدن.
- (٣) ويُعفى عند [الأثمّة الثّلاثة] عن يسير سلّس الأحداث مع كمال التّحفُظ منه كبول، أو غائط، أو مَذْى، أو وَدْى، أو مَنى إذا سال شيء منها بنفسه فلا يجب غسله عن البدن أو الثّوب أو المكان الذي لا يمكن التّحوُّل عنه إلى مكان آخر إذا حصل شيء منها ولو كلّ يوم مرّة، ولا يُعفى عن يسيرها عند [الأحناف] لأنّ الأصل عدم العفو عن النّجاسة إلا ما خصّه الدّليل.
- (٤) ويُعفى عمّا يُصيب ثوب أو بدن الجزّار والطّبيب الذى يُعالج الجروح ويُندب لهما إعداد ثوب للصّلاة.
- (٥) ويُعفى عمّا يُصيب ثوب المُصَلّى أو بدنه أو مكانه من دمه أو دم غيره آدميًا كان أو لا إذا كانت مساحته لا تزيد عن قدر الدِّرهم ولا عبرة بالوزن، ومثل الدّم في ذلك القيح والصّديد.
- (٦) ويُعفى عمّا يصيب ثوبه أو بدنه أو مكانه من بول أوروَّث خيل أو بغال أو حَمير إذا كان مُن يباشر رعيها أو علفها أو ربطها أو إيواءها أو نحو ذلك، فيُعفى عنه لمشقّة الاحتراز.
- (٧) ويُعفى عن أثر ذُباب أو ناموس أو نمل صغير يقع على النّجاسة ويرفع شيئا منها فيتعلّق برجله أو فمه ثمّ يقع على ثوبه أو بدنه لمشقّة الاحتراز، أمّا أثر النّمل الكبير فلا يُعفى عنه لنُدرته.
- (٨) ويُعفى عن أثر دم موضع الحِجامة بعد مسحه بخِرقة ونحوها، فيُعفى عنه إلى أن يبرأ فيغسله.
- (٩) ويُعفى عمّا يُصيب ثوبه أو رجله من طين المطر أو مائه الختلط بنجاسة ما دام موجودا في الطُّرق ولو بعد انقطاع المطر فيُعفى عنه بشروط ثلاثة:

أوَّلها ـ أن لا تكون النَّجاسة الخالطة أكثر من الطِّين أو الماء تحقيقا أو ظنًّا .

الثَّاني - ألاّ تصيبه النَّجاسة بدون ماء أو طين.

الثّالث ـ ألاّ يكون سببا في الإصابة بشيء من ذلك الطّين أو الماء كأن يعدل عن طريق خالية من ذلك إلى طريق فيها ذلك، ومثل طين المطر ومائه الماء المرشوش بالطُّر ق

وكذلك الماء الباقي في المُستنقعات.

(١٠) المِدَّةُ السَّائلة من دمامل أكثر من الواحد سواء سالت بنفسها أو بعصرها ولو غير محتاج إليه، لأنَ كثرتها مظنة الاحتياج إلى العصر، فيعفى عها سال عنها ولو زاد على قدر الدِّرهم، وأمَّا الدُّمَّل الواحد فيعفى عهَّا سال منه بنفسه أو بعصر احتيج إليه، فإن عُصر بغير حاجة فلا يعفي إلاّ عن قدر الدِّرهم.

(١١) خُرْءُ البراغيث ولو كثُر وإن تغذَّت بالدَّم المسفوح فخُرْؤها نجس ولكن يعفي عنه، وأمَّا دمها فإنَّه كدم غيرها لا يُعفى منه عمَّا زاد عن قدر الدِّرهم.

ُ (١٢) الماء الخارج من فم النَّائمُ إذا كان منَ المعدة بحيث يُكون أصفرًا لمُنتنيًا فإنَّه نجس، ولكن يُعفى عنه إذا لازم واستمرّ.

(١٣) أثر النَّجاسة على السَّبيلين بعد إزالة عين النَّجاسة بها يُزيلها من ماء ونحوه فيُعفي عنه ولا يجب غسله بالماء ما لم ينتشر كثيرًا، فإن انتشر تعيَّن غسله بالماء كها يتعيَّن الماء في إزالة النَّجاسة عن قُبُل المرأة وسيأتي تفصيل ذلك في مبحث الاستنجاء بمشيئة الله تعالى [(١)].

### (الهبدث الثاني) تطهير مدل النجاسات (أولا) — اشتراط الطمارة لصدة الصلاة

شاءت حكمة الله البالغة أن يتقبَّل جميع الطَّاعات من الفرض والنَّفل بغير طهارة فلا تنقُضها الأحداث ولا تُفسدها الأدناس، إلَّا الصَّلاة وحدها لإيجاب حقِّها وإعظام قدرها وشرف منزلتها وعلوِّ مقامها عند الله تعالى، فلا تُؤتي إلَّا بطهارة الأطراف ونظافة الجسد كلِّه وما عليه من اللِّباس من جميع الأقذار والأدران وكذا البقاع التي يُصلَّى عليها، ثمَّ زادها الله تعالى تعظيما عندما أمر المسلمين إذا عدموا الماء عند حُضور وقت الصَّلاة أن يضربوا بأيديهم على الصَّعيد الطيِّب فيمسحوا مكارم وجوههم بالتُّراب إعظامًا لقدرها أنْ لا تؤدَّى إلَّا بطهارة.

ثمَّ أُختلفوا فيمن عَدِم الماء والصَّعيد فقالت جماعة من العُلماء يُصلِّ حتَّى يجد الماء أو الصَّعيد ثمَّ يتطهَّر بأيِّها وجد ثمَّ يقضي ما ترك من الصَّلوات في حال عدمه للهاء والتُّراب لقوله تعالى ﴿فَلَرْ تَجِدُواْ مَاءَ فَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيْبًا فَأَمْسَحُواْ يُوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْهُ ﴾ [المائدة: ٦]. والطَّهارة شرعًا النَّظافة من النَّجاسة [حقيقيّة] كالخَبَث و[حُكميَّة] وهي الحَدَث، أو يُقال هي [صفة حُكميَّة] يُستباح بها ما منعه الحَدَث أو الخَبَث، وفي اللَّغة مُطلق النَّظافة حسِّية أو معنويَّة والنَّزاهة عن الأقذار، وقد أوجب الشَّارع وفي اللَّغة مُطلق النَّظافة حسِّية أو معنويَّة والنَّزاهة عن الأقذار، وقد أوجب الشَّارع

<sup>(</sup>١) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج١ ص ١٧].

الحكيم على المُصلِّى أن يكون بدنه طاهرا من الحَدَث وهو نجاسة حُكميَّة تمنع من الصَّلاة وصف بها الشّارع بدن الإِنسان كله عند الجنابة أو بعض أعضاء البدن بسبب ناقض للوضوء من ريح وبول ونحوهما:

(١) فيُقال للأول [حَدَثُ أَكْبَرُ] والطَّهارة منه تكون بالغُسل من قول الله تعالى ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَآطَهُرُواْ ﴾ [المائدة: ٢]. وقوله عَلَيْهُ ﴿ إِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الأَرْبِعِ ثُمَّ جَهُدَمَا فَقَدْ وَجَبَ عَلَيْهَا الْغُسْلُ (١) ». ويتبعه الحيض والنَّفاس لاعتبارهما صفحة قائمة بجميع البدن تمنع الصّلاة وغيرها ممّا يمنعه الحَدَث الأكبر قبل الغُسْل.

(٢) ويقال للنّاني [حَدَثُ أَصْغَرُ] والطّهارة منه تكون بالوضوء لقوله عَلَيْ «لاَ يَقْبَلُ اللهُ صَلاَةَ أَحَدكُمْ إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأُ (٢)». وقوله عَلَيْ من حديث أبى سعيد وَ اللهُ صَلاَةَ أَمَن «مفْتَاحُ الصَّلاَة الْوضُوءُ (٣)». وقوله عَلَيْ من حديث أبى هريرة وَ وَ اللهُ صَلاَةَ لَمَن لاَ وَضُوءَ لَهُ، وَلاَ وَضُوءَ لَمَنْ لَمْ يَذْكُرِ الله عَلَيْه (٤)». أى لا صلاة صحيحة لمن لا وضوء له، ولا وضوء كأملا لمن لا يسمّ الله أوّله.

ثمّ يأتى التّيمُّم بعد ذلك بديلا عن الطّهارة لمن لم يجد الماء أو خشى الضّرر من استعماله لقوله عَظِيدُ لأبى ذرِّ رَوَقِينَ «الصَّعيدُ الطَّيِّبُ وُضُوءُ الْمُسْلِمِ وَلَوْ إِلَى عَشْرِ سنِينَ ، فَإِذَا وَجَدْتَ الْمَاءَ فَأَمسَّهُ جَلْدَكَ فَإِنَّ ذَلكَ خَيْرٌ (٥)» .

#### (ثانيا) ـ طمارة البدن والثُوب والمكان

يُشترط لصحة الصّلاة عند أكثر الفقهاء طهارة ثوب المُصَلِّى ومكانه وبدنه من كلّ نجاسة غير معفو عنها عند القدرة من غير ارتكاب ما هو أشد منعا، وطهارة بدن المُصلِّى وثوبه ومكانه صفة حُكميّة تُوجب له استباحة الصّلاة، فإن قامت هذه الصّفة بالمصلِّى وكان طاهرًا من الحَدَثين الأصغر والأكبر أبيحت له الصّلاة، وإن قامت بالثوب الذي يحمله صَلَّى به، وإن قامت بالكان الذي يُريد الصّلاة فيه أباحتها له فيه، وعلى ذلك فإنّ الذي يُقابل الطَّهَارة بهذا المعنى أمران:

أحدهما \_ [الحَدَث] وهو في اللُّغة كون ما لم يكن قبل من قولهم «حَدَثَ الشَّيْءُ» أي بدأ كونه وظهوره. (واصطلاحا) صفة حُكميّة تمنع موصوفها من استباحة الصّلاة وتُطلق على نواقض الوضوء. (أو) هو وصف شرعى يحلّ بالأعضاء يمنع من مُباشرة

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح أخرجه البخاری [۲۹۱] ومسلم [۳٤٨/۸۷] وأبو داود [۲۱۹]. (۲) حدیث صحیح أخرجه البخاری [۱۳۵] ومسلم [۲۲۵] وأبو داود [۲۱۰]. (۳) أخرجه الحاكم [۲۱۵] وقال صحیح علی شرط مسلم. (۲) حدیث حسن أخرجه أحمد [۹۳۸۲] وأورده فی صحیح الجامع [۲۰۱۷] والشرمذی [۲۲۱] والنسائی [۲۲۱].

ما لا يجوز إلا بالطّهارة ، وأسبابه ما هو مظنّة الأحداث غالبا .

والثّانى \_ [النّجس] وهو صفة تقديريّة تمنع موصوفها من استباحة الصّلاة بما يحمله في البدن أو الثّوب أو المكان من نجاسة، وقد تُطلق على الجرْم المخصوص كالدّم والبول. واشتراط التّطهُّر من الحَدَث والنَّجَس للصّلاة دليل على أنّها أرفع الأعمال عند الله تعالى، ولذلك أوجب أن لا تُؤتى إلا بطهارة الأطراف ونظافة الجسد كله واللّباس من جميع الأقذار ونظافة البقاع التي يُصلّى عليها، ودليل لزوم تطهير ما ذُكر الأمر

#### (أماً البــدن):

به في الكتاب والسُّنَّة وإجماع الأمَّة وهو ما سنعرض له بالتَّفصيل التَّالي :

فالدليل على اشتراط الطهارة فيه أمره عَلَي بالتّنزُه من نجاسة البول كما في حديث أنس رَوْفَي «تَنزَّهُوا مِنَ الْبَوْل فَإِنَّ عَامَّةَ عَذَابَ الْقَبْرِ مِنْهُ(١)». ومعناه التحرز والاستبراء من البول لنجاسته، وقوله عَلَي في فيمن عُذِّبَ في قبره «أَمَّا هَذَا فَكَانَ لاَ يَسْتَنْزُهُ مِنْ الْبَوْل (٢)». وقول عائشة «مُرْنَ أَزْواجكُنَّ أَنْ يَسْتَطِيبُوا بِالْمَاءِ فَإِنِّي أَسْتَحْيِيهِمْ مِنْهُ، فَإِنَّ رَسُولَ الله عَلِي كَانَ يَفْعَلُهُ (٣)».

ورواه أحمد بلفظ «مُرْنَ أَزْوَاجَكُنَّ أَنْ يَغْسلُوا عَنْهُمْ أَثَرَ الْغَائِطُ وَالْبَوْلِ، فَإِنَّا نَسْتَحى مَنْهُمْ ، فَإِنَّ رَسُولَ الله عَلَيُّ كَانَ يَفْعَلُ ذَلكَ (٤)». أَي أَنّ ذلك كَان أُولَى وأحسن، كما جَاء قَولها بأنّ رسول الله عَلَيُّ «كَانَ يَغْسلُ مَقْعَدَتَهُ ثَلاَثًا (٥)». للتَّاكيد على أهمية تنقية هذا الموضع من أثر النَّجاسة الحسية المستكرهة.

ومن دلالات الأحاديث:

ر 1 ) أنّ الأمر بالتّنزُّه من البول والاستطابة بالماء يدلُّ على وجوب الطّهارة من النّجاسة، لأنّ ذلك كلّه تطهير للمحلّ الذي أصابته هذِه النّجاسة.

(٢) كما أنّ الأمر بغسل المذى في قول النّبي عَلَيْ «يَغْسِلُ ذَكَرَهُ وَيَتَوَضَّأُ (٢)». يَكُلُ على أنّه يُشترط التّخلّي من النّجاسة في البدن.

(٣) أنّ قوله في الحديث «تَنزُّهُوا»: يجمع بين ثلاثة أمور هي [التّخلُّص] من بقايا البول [وتنقية] موضعه والاستبراء منه ثمّ [التّطهُر] من آثاره.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه الدّارقطني [١/٧٤] وإرواء الغليل [٧٨٠].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١١١ / ٢٩٢] وأبو داود [ ٢٠] والنّسائي [ ٣٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٤٥٢،] والترمذي [١٩].

<sup>( \$ )</sup> أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٤٧٠٧] والنّسائي [٤٦].

<sup>(</sup>٥) أخرجه في صحيح الجامع [٤٩٩٣] من حديث عائشة رضي الله عنها.

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٧١ / ٣٠٣] وافقه البخاري [١٣٢].

#### (وأمَّا الثَّـوب):

فَلَمَا حملته الأحاديث من دلالات تُوجب طهارة الثّوب للصّلاة فيه منها قول معاوية رضى الله عنه «قُلْتُ لأمٌ حَبيبَةَ هَلْ كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ يُصَلِّى فَى التَّوْبِ الَّذِى يُجَامِعُ فيه ؟ قَالَت نَعَمْ إِذَا لَمْ يَكُنْ فِيهِ أَذَى (١)». أى إِذا لم ير فى الثَّوب أثر النّجاسة مَن فيه ؟ قَالَت نَعَمْ إِذَا لَمْ يركن فيه أَذَى (١)». أى إِذا لم ير فى الثَّوب أثر النّجاسة مَن المنى أو المذى أو رطوبة الفرج ، كما يُستدل به على أنّه لا يجب العمل بالظن لأنّ الثّوب الذى يُجامَع به فيه مظنّة للتنجّس.

كما أرشدنا نبيّنا عَلَيْ في الحديث إلى أنّ الواجب العمل باليقين دون الظنّ خلاف الأصل، ويحمل قوله عَلِيْ للمُستحاضة «إِذَا أَصَابَ ثَوْبَ إِحْدَاكُنَّ الدَّمُ مِنَ الْحَيْضَةِ فَلْتَقْرُصْهُ ثُمَّ لْتَنْضَحْهُ بِمَاءِ ثُمَّ لتُصَلِّى فيه (٢)». الدّلالة على:

( ١ ) جواز الصّلاة في الثّوب الذي أصابه شيء من دم الحيض بعد غسله، وعلى أنّ الدّم نحس وهو أمر مُجمع عليه فلا يجوز استصحاب المتنجّس به في حال الصّلاة.

(٢) وعلى طلب إزالة النّجاسة ومدار ذلك على الإنقاء، وعلى أنّه يجب طهارة الثّوب للصّلاة لحديث أبى هريرة «أنَّ خَوْلَة بِنْتَ يَسَار أَتَت النَّبِيَّ عَلِيَّ فَقَالَتْ عَارِسُولَ الله: إِنَّهُ لَيْسَ لِي إِلاَّ ثَوبٌ وَاحدٌ وَأَنَا أَحيضُ فيه فَكَيْفَ أَصْنَعُ؟ قَالَ: إِذَا طَهُرْت فَاغْسليه ثُمَّ صَلَى فيه، فَقَالَتْ: فَإِنْ لَمْ يَحْرُجَ الدَّمُ؟ قَالَ: يَكْفِيك غَسْلُ الدَّم وَلاَ يَضُرَّكُ أَثَرُهُ (٣)». أي ما تبقًى من أثر لونه

#### (وأماً المكان):

فجمهور أهل العلم على أن طهارة المكان شرط لصحة الصَّلاة ، وإذا لم يتنزّه المُصلِّى من ذلك فصلاته باطلة لأمر النبي عَلِي بصب دلو من ماء على بول الأعرابي الذي بال في المسجد ثمّ قوله «إنَّ هَذه المساجد لا تَصلُّح لشَيْء مِنْ هَذَا الْبَوْل وَلاَ الْقَذَرِ ، إِنَّما هِي لذكْرِ الله عَزَّ وَجَلَّ ، والصَّلاَة وقراءة الْقُرْآن (٤)». وفي رواية أبي هريرة رضى الله عنه عند البخاري «دَعُوهُ وأهْرِيقُوا عَلَى بَوْلَ فَ ذَنُوبًا مِنْ مَاء ، أو سَجْلاً منْ مَاء (٥)».

وفى الأحاديث الدّلالة على أنّ صبّ الماء مُطهّر للأرض بدون حفر سواء أكانت رخوة أم صلبة وهو قول الجمهور.

(قال) الخطَّابي [في هذا دليل على أنَّ الماء إذا ورد على النَّجاسة على سبيل

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح أخرجه أبو داود [۳۹۳] والنسائی [۲۹۳] وابن ماجه [ 2 2 2]. (۲) حدیث صحیح أخرجه البخاری [۳۰۷] و مسلم [ ۲۹۱ / ۲۹۱] وأبو داود [۳۲۱]. (۳) حدیث صحیح أخرجه أبو داود [۳۲۱]. (۳) والنسائی [۲۲۱۷] بنحوه.

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [٦١٢٨] وأبو داود [٣٨٠].

المكاثرة والغَلَبة طهّرها، وأنّ غسالة النّجاسات طاهرة ما لم يبن للنّجاسة فيها لون أو ريح، ولو لم يكن ذلك الماء طاهرا لكان المصبوب منه على البول أكثر تنجيسا للمسجد من البول نفسه فدلّ ذلك على طهارته، وليس في خبر أبي هريرة ولا في خبر متّصل ذكر لحفر المكان ولا لنقل التُّراب.

وإذا أصابت الأرض نجاسة ومطرت مطرا عامًّا كان ذلك مُطهِّرا لها وكانت في معنى صبّ الذَّنوب وأكثر، وفي قوله عَنِّ «إِنَّمَا بُعثْتُمْ مُيَسِّرِينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِينَ»: دليل على أنّ أمر الماء على التيسير والسّعة في إزالة النّجاسات به (١)].

ولقد قام الاختلاف حول شرطية إزالة النّجاسة لصحّة الصّلاة فذهب الأكثرون إلى أنّها شرط في صحّة الصّلاة واستدلوا بقوله تعالى ﴿ وَثِيَابَك فَطَهّر ﴾ [المدّثر: ٤]. أي طهّر ثيابك الملبوسة من النّجاسة على الأرجح في تفسيرها وقالوا: المراد طُهرها للصّلاة للإجماع على أنّه لا وجوب في غيرها.

كما أنّ المراد بالأذى فى حديث معاوية «إِذَا لَمْ يَكُنْ فيه أَذًى»: النّجاسة، فهو يدلّ على عدم صحّة الصّلاة فى النّوب المتنجّس وهو مذهب غير مالك فى حقّ القادر، أمّا من عجز عمّا يُزيل النّجاسة الحقيقيّة ولو حُكما بأن وجد المزيل لكنّه لم يقدر على استعماله لمانع، فإِنّه يُصَلّى مع النّجاسة ولا يعيد الصّلاة إذا وجد المزيل ولو فى الوقت، وفيه عن مالك ثلاث روايات:

(الأُولى) أنّ إزالتها شرط في صحّة الصّلاة مُطلقا وهو قول الجمهور، فيجب إزالة النّجاسة بالماء عن محمول المُصَلّى من ثوب أو عمامة أو نعل أو حزام أو منديل، وعن مكان قدميه ورُكبتيه وجبهته.

(الثّانية) أنّ إزالتها شرط في صحّة الصّلاة مع الذّكْر والقُدرة وهي أشهرها ، فإن صَلَّى بنجاسة ناسيا لها أو لم يعلم بها حتّى فرغ من صلاته فهى صحيحة ، ويُندب له إعادتها في الوقت ، وكذا من عجز عن إزالتها ولم يجد ثوبا غير متنجّس فإنّه يُصلِّى بالنّجاسة وصلاته صحيحة ، وعليه فإنّ من صلَّى بالنّجاسة عامدا قادرا على إزالتها أعاد الصّلاة أبدا وجوبا لبطلانها .

(الثّالثة) أنّ إِزالتها سُنَّة إِن ذَكَر وقَدَر فإِن لم يذكرها أو لم يقدر على إِزالتها أعاد بوقت كالأوّل، أمّا العالم القادر فيُعيد ندبا على الثّاني [(٢)].

### (ثالثا) ـ مُطمّرات النّجاسـة

كلّ نجاسة يطهر محلّها ثوبا وجسدا وإناء وغيرها بالماء المُطلق ومثله الماء (١) انظر معالم السُّن للخطابي [ج ١ ص ٢٠]. (٢) انظر الشّرح الصّغير للعلاّمة الدَّردير [ج ١ ص ٢٢].

المُستعمل عند غير الشّافعية وكذا المائع الطّاهر كالخلّ وماء الورد، فهذه الثّلاثة يطهر بها كلّ مُتنجِّس بنجاسة مرئيّة أو غير مرئيّة ولو غليظة، وذكر الأئمّة أمورا أُخرى غير الماء يُمكن التَّطهير بها كالتُّراب والدّبغ والفرك والدّلك، ومنها كذلك الذّكاة والمستح والجفاف والاستحالة والحرق.

وللعُلماء في إزالة النّجاسة بغير الماء ثلاثة أقوال:

أحدها - [المنع]: كقول الشّافعي وهو أحد القولين في مذهب مالك وأحمد، فلا يرفع الحدَث إلا الماء الطَّهور، فكلّ شيء سوى الماء لا يرفع الحَدَث والدَّليل قوله تعالى ﴿فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُوا ﴾ [المائدة: ٦]. فأمر فيها بالعدول إلى التيمَّم إذا لم نجد الماء ولو وجدنا غيره من المائعات والسّوائل، كما لا يُزيل النَّجس إلاّ الماء والدّليل قوله عَلَيْ في دم الحيض يصيب الثّوب «تَحُتُّهُ ثُمَّ تَقْرُصُهُ بِالمَاءِ ثُمَّ تَنْضَحُهُ ثُمَّ أَصَلًى فِيهِ (١)». وقوله للسّائلة «حُتِّيهِ ثُمَّ اقْرُصِيه بِالْمَاء».

والشَّاهد قوله «بالْمَاء»: فهذا دليل على تعين الماء لإزالة النَّجاسة ، وقوله عَلَى المَّاء لإزالة النَّجاسة ، وقوله عَلَى الأعرابي الذي بال في المسجد «دَعُوهُ وأَهْرِيقُوا عَلَى بَوْله سَجْلاً منْ مَاء (٢)». ولمّا بال الصَّبي في حجْره «دَعَا بِمَاء فَأَتْبَعَهُ إِيَّاهُ (٣)». فَدل هذا على أنّه لا يُزيل النَّجَس إلا الماء ، فلو زالت النَّجاسة بغير الماء لم تطهر.

والثّاني ـ [الجواز]: كقول أبى حنيفة وهو القول الثّاني في مذهب مالك وأحمد رحمهم الله تعالى .

والثّالث - أنّ ذلك [يجوز للحاجة]: وبه قال أحمد كما في طهارة فم الهرّة بريقها وطهارة أفواه الصّبيان بأرياقهم ونحو ذلك.

والسُّنَة قد جاءت بالأمر بالماء في قوله ﷺ لأسماء «حُتِّيه ثُمَّ اقْرُصِيه بالْمَاء ثُمَّ انْضحيه (\*)». وجاء عند النسائي بلفظ «حُكِّيه بضلَع وَاغْسَلَيه بِمَاء وَسَدَّر (\*)». مُبالغة فَي إِنقاء الثَّوب من الدَّم، وقوله ﷺ في غَسَل آنية الْجَوسَ «أَنَّقُوهَا غُسْلاً وَاطْبُخُوا فِيهَا (\*)». وقوله ﷺ في حديث الأعرابي الذي بال في المسجد «صُبُوا

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٠٧] ومسلم [١١١/ ٢٩١] والترمذي [١٣٨].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٢٠] وأحمد [٧٧٨٦] والنّسائي [٥٦].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٢٢] ومسلم [ ١٠١ / ٢٨٦].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٦٢].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [٣٩٣] وأبو داود [٣٦٣].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه الترمذي [١٧٩٧] عن أبي ثعلبة الخشني.

عَلَى بَوْلِهِ سَجْلاً مِنْ مَاءٍ، أَوْ قَالَ: ذَنُوبًا مِنْ مَاءٍ (١)».

والصّواب أنّ رسول الله عَلَيْ أمر بالإزالة بالماء في قضايا مُعيَّنة ولم يأمر أمرا عامًا بأن تُزال كلّ بحاسة عين خبيثة فإذا بأن تُزال كلّ بحاسة عين خبيثة فإذا زالت بأى مُزيل طَهُرت، لأنّ النّجاسة عين خبيثة فإذا زالت زال حُكمها، فليست وصفا كالحَدَث لا يُزال إلاّ بما جاء به الشّرع، وقد قال بعض الفقهاء [إذا تغيّر الماء النّجس بنفسه صار طهورا]. وهذا لم يُستعمل الماء فيه، وأمّا ما ذُكر من الأحدّلة السّابقة بالتّطهير بالماء فلا يدلّ تعيينه على تعيننه، لأنّ تعيينه لكونه أسرع في الإزالة وأيسر على المُكلَف [(٢)].

كما أمر عَلِّه بإزالة النَّجاسة بغير الماء في مواضع:

(منها) قول النبى عَلَى في الاستجمار بالحجارة «لا يَسْتَنْجي أَحَدُكُمْ بِدُونِ ثَلاَثَة أَحْجَارٍ (١) . (ومنها) قوله عَلَى نطهير النَّعلين «فَإِذَا وَطَيءَ أَحَدُكُمْ بِنَعْلَه الأَذَى فَإِنَّ التُّرَابِ لَهُ طَهُورٌ (١) . (ومنها) قوله عَلَى فيول النَّساء إِذا أصابت أرضاً طاهرة بعد التُّرَاب لَهُ طَهُورٌ (١) . وهو أحد القولين في مذهب الإمام أحمد وغيره ، أرض خبيثة «يُطَهِّرُهُ مَا بَعْدَهُ (٥) » . وهو أحد القولين في مذهب الإمام أحمد وغيره ، وهي مسألة من أجل المسائل لتكرار ملاقاة الذيول للنجاسة فصارت كأسفل الخُف ومحل الاستنجاء .

وإذا كان ذلك كذلك فالرّاجح في هذه المسألة أنّ النّجاسة متى زالت بأى وجه كان زال حُكمها، فإنّ الحُكم إذا ثبت بعلّة زال بزوالها [(٢٠]. وإذا كان الشّارع الحكيم قد جعل من الجامدات ما يُزيل النّجاسة عن غيرها لأجل الحاجة كما في الاستنجاء بالأحجار وجعل الجامد طهورا عُلم أنّ ذلك وصف لا يختص بالماء.

ولقد اعتبر بعض الذين قالوا بعدم إزالة النجاسة بغير الماء أن له من اللُّطف ما ليس لغيره من المائعات فلا يلحق غيره به وليس الأمر كذلك، بل الحل وماء الورد يزيلان ما في الآنية من النجاسة كالماء وأبلغ، كما أن الاستحالة تكون أبلغ في الإزالة من الغسل بالماء، فإن الإزالة بالماء قد يبقى معها لون النجاسة فيعفى عنه كما قال رسول الله عَلَيْ «يكفيك غَسْلُ الْمَاء ولا يَضُرُّك أَثَرُهُ (١٠)». وغير الماء يُزيل الطَّعم واللَّون والرِّيح [(١٠)].

<sup>(</sup>۱) من حدیث صحیح أخرجه أبو داود [ ۳۸۰] والتّرمذی [ ۱ ای ای انظر الشّرح المتع [ ج ۱ ص ۲۳]. (۲) انظر الشّرح المتع [ ج ۱ ص ۲۳]. (۳) من حدیث صحیح أخرجه مسلم [ ۷۵ / ۲۲۲] والتّرمذی [ ۲ ۱] وابن ماجه [ ۲۵۸]. (۶) من حدیث صحیح أخرجه أبو من حدیث صحیح أخرجه أبو داود [ ۳۸۳] وابن حبّان [ ۳ ای القر مجموع الفتاوی لابن تیمیة [ ج ۲ ۲ ص ۷۷۵]. (۷) من حدیث صحیح أخرجه أبو داود [ ۳۱۵]. (۸) انظر مجموع الفتاوی لابن تیمیة [ ج ۲ ۲ ص ۲۷۵].

#### (المبدث الثالث)

#### الماء في القرآن الكريم

الماء كما أخبر القُرآن الكريم هو أصل الحياة وسرُّها الأعظم وهو ما تضمَّنه قوله جلَّ شأنه ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٠]. ولقد وردت لفظة [الماء] في الذِّكر الحكيم ثلاثا وستين مرَّة، وهي لفظة تدلَ على الجمع والمُفرد معا فنقول: ماء البحر كما نقول قطرة الماء، ومن هذه المرّات الثّلاث والسّتين والتي جاءت في معظمها بمعنى السّائل المعروف الذي يشربه كلُّ من الإنسان والحيوان ويُروى به النّبات - ذُكرت لفظة [ماء] ٢٢ مرّة و [الماء] ١٧ مرّة، وكلُها غير متصلة بضمير، ثمّ وردت [٤ مرّات] مُتصلة بضمير من الضّائر ضمن ستين آية مُباركة من كتاب الله تعالى.

وهذه المرّات الثّلاث والسِّتون التي جاءت في الآيات الكريمة ذُكر الماء مرَّتين في الآيات الكريمة ذُكر الماء مرَّتين في اثنتين منها، وعلى هذا فإنَّه يُمكن تصنيف هذه الآيات طبقا للبيان القُرآني إلى عشر مجموعات على النّحو التّالي:

(الأولى) آية واحدة تدلَّ على أنَّ عرش الرَّحمن سُبحانه كان على الماء وهي قوله تعالى ﴿وَكَانَ عَرْشُهُر عَلَى الْمَاءِ لِيَبْلُوَكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [هود :٧].

(الثَّانية) آية واحدة تدلُّ على أنَّ أصل ماء الأرض كلّه جاء من داخلها وهي قوله تعالي ﴿أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَنْهَا﴾[النَّازعات:٣١].

(الثَّالَثة) آيتان كريمتان تُثبتان أنَّ الله تعالى خلق كلّ شيء من الماء، وقد ورد ذلك في قوله تعالى ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِكُلِّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنبياء:٣٠]. وقوله تعالي ﴿وَاللهُ خَلَقَ كُلُّ دَاّلِةٍ مِن مَآءٍ ﴾ [النُّور: ٤٥].

(الرَّابعة) ثمان وعشرون آية تصف دورة الماء حول الأرض بإنزاله من السَّماء ودور كلّ من الرَّياح والسُّحب في تلك الدَّورة التي جعلها ربُّنا لتطهير ماء الأرض ولسُقيا كلّ من الإنسان والحيوان وإنبات أنواع النَّباتات وريِّما بانتظام:

[البقرة: ٢٢و٢٤] و[الأنعام: ٩٩] و[الأعراف: ٥٥] و[الأنفال: ١١] و[الرَّعد: ٤ و١٠] و[البَّعد: ٤ و١٠] و[الحجّ: ٤ و١٠] و[إبراهيم: ٣٣] و[الحجّ: ٥ و ٢٦] و[الحجّ: ٥ و ٣٦] و[الفُرقان: ٤٨] و[النَّمل: ٣٠] و[العنكبوت: ٣٣] و[النَّمل: ٣٠] و[لقمان ١١] و[ق: ٩] و[السَّجدة: ٢٧] و[فاطر: ٣٧] و[فُصِّلت: ٣٠] و[الزُّخرف: ٢١] و[ق: ٩] و[الواقعة: ٣٨] و[المُرسلات: ٣٧] و[النَّبأ: ١٤] و[عَبَسَ: ٣٥].

(الخامسة) خمس آيات تصف خزن ماء المطر تحت سطح الأرض بتدبير من الخالق جلّ وعلا [البقرة: ٧٤] و [المؤمنون: ١٨] و [الكهف: ٤١] و [الزُّمر: ٧١] ومنها آية واحدة ذُكر الماء فيها مرّتين هي [المُلْك: ٣٠].

(السّادسة) سبع آيات تشير إلى ماء لـه علاقة بأحداث تاريخيّة هي [هود: ٢٣ ـ ٤٤] و[القصص: ٢٣] و[القمر: ١١ و ٢ ١ و ٢ ١ و ٢ إلى الحآقة: ١١].

(السّابعة) آيتان كريمتان تُشيران إلى حُكم التيمُّم عند فقد الماء أو عدم القُدرة على السّاع: ٢٠ ] .

(الثّامنة) خمس آيات مُباركات تذكر الماء في الآخرة، إِمّا في الجنّة أو في النّار هي [الأعراف: ٥٠] و [إبراهيم: ١٦] و [الكهف: ٩] و [محمد: ١٥] وقد أشير فيها إلى الماء مرّتين، و [الواقعة: ٣١].

(التّاسعة) خمس آيات كريمات استخدمت للتّشبيه أو لضرب المثل: [يونس: ٢٤] و و[الرْعد: ١٤] و [الكهف: ٤٥] و [النُّور: ٣٩] و [الجنّ: ١٦].

(العاشرة) أربع آيات تشير بالماء إلى النُّطَف التي هي ماء التّناسُل [ الفرقان : ٤٥ ] و[السَّجدة : ٨ ] و [المُرسلات : ٢٠ ] و [الطَّارق : ٢ ].

والقرآن الكريم يُؤكّد من خلال آياته الباركة الحقيقة العلميّة التي أثبتها أكثر من فرع من فروع العلم أنّ الماء هو المكوِّن المهمّ في تركيب مادّة الخليّة، وهي وحدة البناء في كلّ كائن حيِّ نباتا كان أو حيوانا، وما أثبته علم الكيمياء الحيويّة أنّ الماء لازم لحدوث جميع التّفاعلات والتّحوُّلات التي تتم داخل أجسام الأحياء، فهو إمّا وسيط أو عامل مساعد أو داخل في التّفاعل أو ناتج عنه، وما أثبته علم وظائف الأعضاء أنّ الماء ضروري لقيام كلّ عضو بوظائفه التي بدونها لا تتوافر له مظاهر الحياة ومقوّماتها كما شاء الله تعالى.

ومدخلنا لفقه الماء يأتي على النّحو التّالي:

# أورًا ــ أهميّة المـاء في حياة البشر

يأتى قول الله تعالى ﴿وَجَعَلْنا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُوْمِنُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٠]: في مقام الاستدلال على طلاقة القدرة الإلهية المبدعة في الخلق، والتأكيد على تلك الحقيقة الكونية التي تقرّر أنّ الله تعالى جعل من الماء أصل الحياة وقوامها في كلّ الأشياء، فلا يستطيع أن يعيش بدونه إنسان ولا حيوان ولا نبات [(١٠].

<sup>(</sup>١) انظر الإشارات الكونيّة في القرآن الكريم [٧٧] للأستاذ الدّكتور زغلول النّجار.

وللعلماء في هذا القول الكريم ثلاث تأويلات [(١)]:

(أحدها): أنّه سُبحانه خلق كلّ شيء من الماء وهو قول قتادة. (الثّاني): حَفِظ حياة كلّ شيء بالماء. (الثّالث): وجعلنا من ماء الصّب كلّ شيء حيّ، وقوله ﴿وَجَعَلْنَا﴾: بمعنى خلقنا، وروى أبو حاتم البستى في المُسند الصّحيح له من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال «قُلْتُ يَارَسُولَ الله إِذَا رَأَيْتُكَ طَابَتْ نَفْسِي وَقَرَّتْ عَيْنِي، أَنْبِئْنِي عَنْ كُلِّ شَيْء؟ قَالَ: كُلُّ شَيْء خُلقَ مَن الْمَاء (٢)».

(قال) أبو حاتم [قولَ أبى هريرة رضى الله عنه «أَنْبِئْنِي عَنْ كُلِّ شَيْء؟»: أراد به عن كلّ شيء عُنْ كُلِّ شَيْء؟»: أراد به عن كلّ شيء خُلق من الماء، والدّليل على صحّة هذا جواب رسول الله عَلَيّ إِيّاه حيث قال «كُلَّ شَيْءٍ خُلق من الْمَاء». وقيل: قد يُذكر الكلُّ بعنى البعض كقول الله تعالى ﴿ وَأُوتِيَتْ مِنَ كُلِّ شَيْءٍ بِأَمْر تعالى ﴿ وَأُوتِيَتْ مِنَ كُلِّ شَيْءٍ بِأَمْر رَبّهَا ﴾ [النّمل: ٢٣]. وقول الله تعالى ﴿ وَلُولَ مَنْ الْمَاءِ». والصّحيح: العموم لقوله عَلِي ﴿ كُلَّ شَيْءٍ خُلِقَ مِنَ الْمَاءِ».

واختلف المُفسِّرون في المراد من قوله سُبحانه ﴿ كُلُّ شَيْءٍ حَيْ ﴾ : فقال بعضهم الحيوان فقط، وقال آخرون: بل يدخل فيه النّبات والشّجر لأنّهما من الماء فصار ناميًا بما فيه من الرّطوبة والخُضرة والثّمر، وهذا القول ألْيَق بالمعنى المقصود، وكأنّه تعالى قال [فتقنا السّماء] من قوله تعالى ﴿ كَانَتَا رَثْقًا فَقَتَقَنّا هُمّا ﴾ [الأنبياء: ٣٠]. لإنزال المطر وجعلنا منه كلّ شيء في الأرض من النّبات وغيره حيًّا بإذن ربّه سُبحانه.

والله عزَّ وَجلَّ جعل من الماء المهين أصلا لخلق الإنسان ذكراً وأنثى ثمَّ جعل منه نسبًا وصِهراً فقال جلَّ شأنه ﴿وَهُو آلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا﴾ [الفُرقان: ٤٥]. وفيه الإشارة إلى ثلاث مسائل:

(الأولى) أنّه الماء الذي خَلق منه أصول الحيوان وهو الذى عناه سُبحانه بقوله ﴿وَاللّهُ خَلَقَ كُلّ دَآبَةٍ مِّن مَّآءٍ ﴾ [النُور: ٥٤]. وفيه دليل على أنّ كلّ ما دبّ على وجه الأرض مخلوق من ألماء. [ولمّا كان الغالب من هذه الحيوانات كونهم مخلوقين من الله عن النُطفة، وإمّا لأنّها لا تعيش إلاّ بالماء، فأطلق لفظ الكلّ تنزيلا للغالب منزلة الكلّ (٣)].

وقوله تعالى ﴿وَهُو آلَّدِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَات وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّة أَيَّام وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَآء ﴾. يدل على أن العرش والماء كانا قبل السّموات والأرض ، وأنَّ بناء السّموات كان على الماء كما في قول النّبي عَلِي ﴿ كَانَ اللهُ وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ غَيْرُهُ ، وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى اللهُ وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ غَيْرُهُ ، وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى اللهُ وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ غَيْرُهُ ، وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى اللهُ وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ خَيْرُهُ ، وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى اللهُ وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ خَيْرُهُ ، وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ عَرْضُهُ أَوْلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ يَعْلَى اللهُ وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ اللهُ وَلَمْ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ ال

الْمَاء، وَكَتَبَ فِي الذِّكْرِ كُلَّ شَيْء، وَخَلَقَ السَّمَوَات وَالأَرْضَ (١)». وجاء عن مجاهد قال «بَدْءُ الخَلْقِ: الْعَرْشُ وَالْماءُ وَالْهَـوَاءُ، وَخُلِقَتِ اَلأَرْضُ مِنَ الْـمَاءِ (٢)».

(الثّانية) أنّه يتضمّن الإشارة إلى أنّ خلق هذا الإنسان من الماء الضّعيف المهين الذي تصنعه يد القُدرة وتفرزه رغبة الشّهوة كما في قول سبحانه ﴿ أَلَمْ نَخْلُق كُم مِن مَّآءِ مَّهِينَ ﴾ [الرسلات: ٢٠]. قال المفسّرون [أراد سبحانه بقوله «من ماء»: أمْنية الذُّكُور، والماء المهين في تعريف قرآني آخر هو الماء الدّافق الذي يخرج بقدرته تعالى من بين الصّلب والترائب كما في قوله تعالى ﴿ فَلْيَنظُرُ ٱلْإِنسَنُ مِمَّ خُلِقَ ﴿ فَلَي مِن مَّآءِ وَلَا اللّهُ وَالدّبُ وَالتّرآبِ ﴾ [الطّارق: ٥-٧]. أي من اللّه المدفوق في الرّحَم بقدر الله تعالى، وأراد به ماءين: ماء الرّجل المتدفّق من صُلبه وماء المرأة المندفع من ترائبها ليصير ماء واحدا بعد امتزاجهما عند التّخليق [ (٣٠)].

[التَّالثة] أنّ قوله تعالى ﴿ نَسَبًا وَصِهْرًا ﴾ [الفرقان: ٥٤]. يتضمّن معنيك يعمَّان كُلّ قُربى تكون بين آدميين ويُقسِّمان البشر إلى قسمين:

\* ( ذوى نسب ): أى ذكورا يُنسب إليهم فيقال: فلان بن فلان ، وفلانة بنت فلان .

\* (وذوات صهر): أي إناثا يصاهرون ونحوه.

(قال) ابن العربى [أمّا النّسب فهو ما بين الواطئين موجودا وهو عبارة عن خلط الماء بين الذَّكر والأنثى على وجه الشّرع، فإن كان بَعصية كان خَلْقًا مُطلقا ولم يكن نَسبًا مُحقَّقًا، ولذلك لم يدخل تحت قول الله تعالى ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا لَيْكُمْ وَبَنَاتُكُمْ ﴾ [النّساء: ٢٣]. ابنته من الزّنى لأنّها ليست ببنت له في أصح القولين لعلمائنا، أمّا الصّهر فهو ما بين وشائح الواطئين معا: الرّجل والمرأة وهم الأحماء والأختان (٤) والصّهر يجمعهما لفظا واشتقاقا، وإذا لم يكن نَسَبُ شُرْعًا فلاصهْر شَرْعًا، فلا يُحرِّم الزّني بنت أمّ ولا أمّ بنت، وما يُحرَّم من الحلال لا يُحرَّم من الحرام، لأنّ الله امتن بالنسب والصهر على عباده ورفع قدرهما، وعلَّق الأحكام في الحلّ والحُرمة عليهما، فلا يلحق الباطل بهما ولا يساويهما (٥)].

واشتقاق الصِّهْر من صَهَرْتُ الشَّيْءَ إِذَا خَلَطْتُهُ، فكلّ واحد من الصِّهْرَين قد خَالَطَ صاحبه، فسُمِّيت المناكح صهْرا الاختلاط النّاس بها، وقيل الصِّهر قرابة النِّكاح، فقرابة الزّوجة هم [الأَحْمَاء] والأصهار يقع عامّا لذلك كلّه [(٢)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٣١٩١]. (٢) انظر فتح البارى [ج ٦ ص ٣٣٤]. (٣) انظر تفسير القرطبي [ج ٢٠ ص ٣٤٤]. (٣) انظر تفسير القرطبي [ج ٢٠ ص ٤]. (٤) الأُختَان: كلّ من كان قبل المرأة كأبيها وأخيها وكذلك زوج البنت أو الأُخت. (٥) انظر أحكام القرآن [ج ٣ ص ٢٠]. (٦) انظر تفسير القرطبي [ج ١٣ ص ٢٠].

وإذا كان الله تعالى قد جعل حياة الأرض بالماء كما فى قوله تعالى ﴿ وَمَا أَنزَلَ ٱللهُ مِنَ السَّمَآءِ مِن مَّآءِ فَكَذَلَك جعل حياة السَّمَآءِ مِن مَّآءِ فَكَذَلَك جعل حياة السَّمَآءِ مِن مَّآءِ فَالحَدان وتنزيهها عن الذّنوب والأوضار بالماء الطّهور المنزّل من السّماء ويدلّ عليه قوله تعالى ﴿ وَيُنزّلُ عَلَيْكُم مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِ ﴾ [الأنفال: ١١]. وقوله تعالى ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لَيُطَهِّرَكُم إِهِ ﴾ [الأنفال: ١١].

إنّه التّنزيل المبارك الذى أراد للحياة أن تكون موصولة برحمة السّماء لتبقى على الدّوام طاهرة نقية ، عندما يغسل المطر وجه الأرض بالماء الطّهور ويحقِّق للمسلم طهارته الحسية والمعنوية في كل زمان ومكان ، وكلا الآيتين تحملان معنى واحدا أنّ الماء المنزّل من السّماء طاهر في نفسه مُطهِّر لغيره ، والطُّهور صيغة مبالغة في طاهر وهذه المبالغة اقتضت أن يكون ماء السّماء طاهراً مُطهِّراً وإلى ذلك ذهب جمهور علماء المسلمين .

(قال) القرطبى [وإنّما تُؤخذ طَهوريّة الماء لغيره من الحُسن نظافة، ومن الشَرع طهارة كما في قوله عَلِي اللهُ صَلاة بغير طُهُور (١)». والماء طهور ما لم يتغيّر أحد أوصافه، فإذا تغيّر عن شيء منها خرج عن الاسم لخروجه عن الصّفة [(٢)].

ومعنى ﴿ لَأَسْقَيْنَاهُم ﴾: لوسَّعنا عليهم في الدُّنيا، لأنّ الرّزق الوفير لا يكون إلا المطر فأقيم مقامه كما في قول الله تعالى ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ اللّهُ عَالَى ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ اللّهُ عَالَى ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ اللّهُ عَالَهُ اللّهُ عَالَهُ عَلَيْهُم بَرَكَاتُ مَاء السّماء الذي يتحقّق به نماء الأرض.

كما يُشير قوله تعالى ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجَ بِمِهِ مِنَ ٱلثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧]. إلى أنّ الماء النّازل من السّماء هو مادّة الحياة الرّئيسية للأحياء في الأرض جميعا، فمنه تنشأ الحياة بكلّ أشكالها ودرجاتها وتدفُّق حركاتها، سواء أنبت الزّرع

<sup>(</sup>١) حَدَيث صحيح أَخْرِجَه مسلم [٢٢٤] والتّرمذي [١] بلفظ «لاَ تُقْبَلُ صَلاَةٌ بِغَيْرِ طُهُورِ».

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ج ١٣ ص ٤١].

<sup>(</sup>٣) أورده القرطبي في تفسيره [ج ١٩ ص ١٨].

مُباشرة حين يختلط بالأرض أوكون الأنهار والبُحيرات العذبة، أو انساح في طبقات الأرض فتألفت منه المياه الجوفيّة التي تتفجّر عيونا أو تحفر آبارا، أو ترفع بالآلات إلى سطح الأرض مرّة أخرى.

ولا تفيض السّماء بمخزون الماء إلا بأمر الله سبحانه، إن شاء أنزله وإن شاء أمسكه كما في قوله تعالى ﴿فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَسْقَيْنَكُمُوهُ وَمَاۤ أَنتُمْ لَهُ بِخَازِنِينَ ﴾ كما في قوله تعالى ﴿فَأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاء ، وكلّ ما علاكَ فأظلَك يُسمى الحجر: ٢٧] . أي من السّحاب وقيل من جهة السّماء ، وكلّ ما علاكَ فأظلَك يُسمى سماء ، والإنزال بمعنى الإنشاء والإيجاد كما في قول الله تعالى ﴿وأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ الأَنْعَامِ ثَمَانِينَة أَزْوَاجٍ ﴾ [الزّمر: ٦]. وقوله ﴿وأَنْزَلْنَا الْحَديدَ فيه بَأْسٌ شَديدٌ ﴾ . وقيل الإنزال بمعنى الإعطاء ، وسمّاه إنزالا لأنّ أحكام الله تعالى وشرعه تتنزل من السّماء [(١٠)].

كما يأتى ذكر الماء ضمن السّياق القرآني عندما يضرب الخالق سبحانه به المثل في أكثير من موضع كما في قوله تعالى ﴿ إِلَّا كَبُسِطِ كَفَيْهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُو بَبُلِغِهِ عَهِ [الرّعد: ١٤]. فكان الماء مشلا ليأسهم من الإجابة لدعائهم، لأنّ العرب تضرب لمن سعى فيما لا يدركه مشلا بالقابض على الماء فلا هو يُبقيه بيده ولا هو يمسكه بها، وكما في قوله سبحانه ﴿ وَآضْر بُ لَهُم مُثُلُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيا كَمَآء أَنزَلْنَهُ مِنَ السَّمَآءِ فَآخَتَلُطَ بِهِ عَنبَاتُ ٱلْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا تَدْرُوهُ ٱلرِّينَةُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ السَّمَآءِ مُقَتَدِرًا ﴾ [الكهف: ٥٤]. وفيه يشبه سبحانه الدّنيا بالماء لكونه لا يستقر في موضع، فكذلك الدّنيا لا تبقى على حال واحد، ولأنّ الماء يذهب فلا يبقى كما تفنى الدُّنيا و تزول.

وبالجملة فإن كل الإشارات القرآنية تؤكد أن الماء هو مهد الحياة الأول، وهى حقيقة تُثير الانتباه وإن كان ورودها فيه لا يثير العجب في نفوس المؤمنين ولا يزيدهم إلا يقينا بصدق القرآن العظيم، وهم يستمدُّون هذا الاعتقاد بصدقه المُطلق في كلّ ما يقرره من إيمانهم بأنّه من عند الله تعالى لا من موافقة النظريات أو الكشوف العلمية له.

ومنذ أكثر من ثلاثة عشر قرنا كان القرآن الكريم يوجّه أنظار الكفّار إلى عجائب صُنع الله تعالى فى الكون، ويستنكرعليهم ألاّ يؤمنوا بها وهم يرونها مبثوثة فى كُلّ جنبات الوجود بقوله تعالى ﴿ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾: فكلّ ما حولهم فى هذا الكون الواسع الشّاسع يقودهم إلى الإيمان الحقّ بالخالق المدبّر الحكيم سبحانه [(٢)].

<sup>(</sup>١) أنظر تفسير القرطبي [ج ١٠ ص ١٥].

<sup>(</sup>٢) انظر في ظلال القرآن [ج ١٧ ص ٢٣٧٦].

والتَّعريف بالماء ومكوناته يتطلب الإشارة إلى ما يلي:

#### (۱) – أنواع الميــاه

شاء الله تعالى أن يجعل حياة المخلوقات جميعا قائمة على تلك النّعمة التي تمثّلت في هذا السَّائل الذي يتركَّب من اتحاد غازي الهيدروجين والأكسيجين [<sup>1</sup>] بنسبة حجمين من الأوَّل إلى حجم الثَّاني، وهو في نقائه شفَّاف لا لون له ولا طعم ولا رائحة، ويذلك كان من الأوَّل إلى حجم الثَّاني، وهو في نقائه شفَّاف لا لون له ولا طعم ولا رائحة، ويذلك كان من أعظم النّعم التي امتنَّ الله تعالى بها على خلقه كما في حديث الزُّبير بن العوَّام مَنْ قال من أَعظم النّي من العوَّام مَنْ النَّعيم نَسْأَلُ وَلَمْ وَالْمَاءُ وَاللّهُ فَأَيُّ النَّعِيم نَسْأَلُ عَنْ وَإِنَّا هُمَا الأَسْوَدين العَوْن عن هذين الأسودين لكونها نعمتان عظيمتان من الله تعالى ، كما ثبت قوله على من حديث صُهيب مَنْ اللّه وَأَلّا إِنَّ سَيِّدَ الأَشْرِبَةِ فِي الدُّنيا وَالآخِرَةِ الْمَاءُ (<sup>1</sup>)].

فكان من أنواع هذا الماء:

و بسع . حداب الرِّيق: سائغته وحلوته باردة الرُّضاب ، والعرب تستملح الفم البارد وتستحسنه ، والعرب تستملح الفم البارد وتستحسنه ، والرُّضابُ: رَضَفَهُ، وترضَّب والرُّضابُ: رَضَفَهُ، وترضَّب الرِّيقُ: ترشَّفهُ أَلَّ وَتُلَفَّهُ ، وترضَّب الرِّيقُ: ترشَّفهُ أَلَّ اللَّيقُ: ترشَّفهُ أَلَى اللَّيقُ: ترشَّفهُ أَلَى اللَّيقُ: ترشَّفهُ أَلَى اللَّيقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّيقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّيقُ اللَّهُ الل

وعندما أخبرت المرأة النَّبى ﷺ عن زوجها قالت [ذَهَبَ يَسْتَعْذَبُ لَنَا مِنَ الْمَاءِ (٥)]. وقولها [يَسْتَعْذَبُ النَّومُ: وردُّوا مَاءً عَذْبًا، وقولها [يَسْتَعْذَبُ]: من عَذُبَ المَاءُ عُذُوبَةً: أي سَاغ وحَلا، وأعلَبَ القومُ: وردُّوا مَاءً عَذْبًا، واستعذبُ المَاء: وجده عذبًا سائعًا، وجاء في واستعذبُ المَّاء: وجده عذبًا سائعًا، وجاء في الحديث الشَّريف [أنَهُ كَانَ يُسْتَعْذَبُ لَهُ المَّاءُ مِنْ بِيُّرِ السُّقْيَا (٦)]. وجاء في صحيح الجامع بلفظ [يُسْتَسْقَى لَهُ الْمَاءُ الْعَذْبُ مِنْ بِيُّرِ السُّقْيَا (٧)].

<sup>(</sup>۱) الأكسيجين: عنصر غازي من عناصر الهواء عديم اللَّون والطَّعم والرَّائحة، يذوب بنسبة ضئيلة في الماء، وهو لازم للتنفُّس للحيوان والنَّبات [ المُعجم الوجيز ص٢١]. (١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح ما الماء، وهو النِّرمذي [٣٣٥٦]. (٣) حديث أخرجه الحاكم [٧٣٥٩] وقال صحيح على شرط مسلم. (٤) انظر صحاح اللُّغة للجوهري [١/٨٧١]. (٥) من حديث أخرجه مسلم [١٤٠/ ٢٠٣٨]. (٦) أخرجه أبو داود بسند جيد [٣٧٣٥]. (٧) أخرجه في صحيح الجامع [٤٩٥١] وأورده في المشكاة [٤٢٨٤].

 ٢ - [ الماءُ المعدني ]: الماء الطّبيعي الذي يخرج من جوف الأرض وبه أملاح ذائبة تُكسبه طعما خاصًا وقد تكون له خواصٌّ طبيَّة

٣ - [ الماءُ المُقطَّر]: وهو الماء النَّاتج عن تكثيف بخار الماء وهو خالٍ من الأملاح.

٤ - [ الماءُ العَسِر]: وهو الذي لا يُحدث رغوة مع الصَّابون بسَّهولة عند غسل الثِّياب لاحتوائه على أملاح الكالسيوم والمغنسيوم الذَّائبة فيه، وأمَّا الذي يُحدث هذه الرَّغوة بسهولة فهو الماء اليَسر.

ماء الزَّهر]: محلول مائي يُحضَّر بالتَّقطير البخاري للزُّهور النَّاضرة ، ولهذا المحلول رائحة الزَّهرة المقطَّرة ومثله ماء الورد [(١)].

### مادَّة الماء في اللَّغة العربيَّـة

الماء سائل شفَّاف تقوم عليه الحياة وهو في نقائه لا لون له ولا طعم ولا رائحة، وقد وهبه الخالق جلَّ وعلا من الصِّفات الطَّبيعية والكيميائيَّة بها يُمكِّنه من القيام بدوره الأساسي في أجساد كلِّ صُور الحياة، والهمزة في اسمه مُبدَّلة من الهاء في موضع اللَّام وأصله [مَوْهً] بي أجساد كلِّ صُور الحياة، والهمزة في اسمه مُبدَّلة من الهاء في موضع اللَّام وأصله [مَوْهً] بالتَّحريك وجمعه [أمواهً] في القلَّة و[مياهً] في الكثرة، والنِّسبة إلى الماء [مائيٌ] وإن شئت [ماويٌ ]. (قال) الكسائي [تقول بئر ماهة وميهة: أي كثيرة المياه، وماهت وتموه: أي ظهر ماؤها وكثر، وأماه و موه: إذا بلغ الماء، وتُصغَّر الماء على كلمة: مَوِيَّةٌ ومَوَّهَ (٢)].

والماء اسم جنس يقع على القليل والكثير ولهذا ظهرت الهاء في جمعه، وفي الحديث الشَّريف [تُؤْخَذُ صَدَقَاتُ المُسْلِمِينَ عَلَى مِيَاهِهِمْ (٣)]. وفي حديث عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه حين استعمل مولي له يدعى هُنَيَّا على الحِمَى [إِنَّهَا لَيِلَادِهِمْ وَمِيَاهِهِمْ، قَاتَلُوا عَلَيْهَا فِي الجَاهِلِيَّةِ وَأَسْلَمُوا عَلَيْهَا فِي الإِسْلَامُ (٤)].

كما جاء جمع كلمة [مياه] فيها رواه مالك بسنده أنَّ عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه اعتمر في ركب فيه عمرو بن العاص رفي أنَّه عرَّس ببعض الطَّريق قريبا من بعض المياه (٥)]. وقوله [عَرَّسَ]: من التَّعريس ومعناه الملازمة، أي نزل آخر اللَّيل للنَّوم والاستراحة، ثمَّ يرتحل أي وقت كان من ليل أو نهار [(٢)].

<sup>(</sup>١) انظر المعجم الوجيز [ص٥٩٥].

<sup>(</sup>٢) انظر لسان العرب [١٣/ ٤٤٥].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن صحيح أخرجه ابن ماجه [٤٧٤] وأورده في الصَّحيحة [١٧٧٩]

<sup>(</sup>٤) من حديث أخرجه البخاري [٥٠٥٩] ومالك في الموطَّا [١٨٢٧]

<sup>(</sup>٥) أخرجه مالك بإسناد صحيح [١١٣]

<sup>(</sup>٦) انظر التَّوقيف للمناوي [ ص ٨٤].

# مسميّات الماء فى اللُّغة العربيّة

لما كانت المياه عزيزة في الجزيرة العربية ولا سيّما المياه النقيّة العذبة ، فإنّ العرب خصّوا الماء بجملة من المفردات اللّغوية سوى المعنى المعروف للماء المتبادر إلى الذّهن ، وما ذلك إلاّ لعظمتها عندهم ، كما أنّ كثرة الأسماء عندهم تدلّ على عظمة المسمّى ، فكانت اللّغة العربيّة أغنى لُغات الأرض بمدلول كلمة [المياه] فاستعملوها حقيقة ومجازا، ونطقوا بها في المعانى وجرت بها ألسنتهم في التّعبير عن أنواعه والتي نذكرها على النّحو التّالى:

١ - [الْمَاءُ الزُّلاَلُ]: وهو الماء العذب الصّافى البارد السَّلس من قولهم: ماء زُلاَلٌ
 وزَليلٌ: أى سريع النّزول والمرور على الحلق، وقيل هو الصّافى الخالص [(١٠)].

٢ - [الْمَاءُ الشَّبِمْ]: وهو الماء الصّافى الذى يجرى فى البطاح وقد ضربته ريح الشّمال الباردة، وحين ذلك يصير هذا الماء عذب باردا، ولمّا سأل رسول الله عَلَيْ جرير بن عبد الله البجلى قائلا «أَيْنَ تَنْزِلُونَ؟ قَالَ جريرٌ: نَنْزِلُ في أَكْنَاف بَيْشَةَ بَيْنَ سَلَم وأَراكَ، شَتَا وُنَا رَبِيعٌ، وَرَبِيعُنَا مَرِيعٌ، وَمَا وُنَا يَميعٌ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلِيهٌ: أَمَا إِنَّ خَيْرَ الْمَاءِ الشَّبِمُ، وَخَيْرَ الْمَاءُ الْمَرْعَى الأَراكُ وَالسَّلَمُ (٢)».

وفيه قال القُتْبِيُّ [وأنا أحسبه هو الماء المرتفع على وجه الأرض لأنّه قال «وَمَاوُنَا يَمِيعُ»: أي يجرى، وإنّما يجرى الماء جريًا مُنبسطا في هيئته إذا كان ظاهرا على وجه الأرض، وقال ابن الأثيرالجزرى: والماء الشّبِمُ البارد [(٣)].

٣ ـ [الْمَاءُ الفُرَاتُ]: هو الشّديد العذوبة من قولهم: فَرُتَ الْمَاءُ فَرُوتَةً: إذا اشتدّت عُذُوبته [(٤)]. يقال: مَاءٌ فُرَاتٌ ومياهٌ فُرَاتٌ كما في قوله سبحانه ﴿ وَأَسْقَيْنَكُم مَّآءُ فُرَاتُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

فَسَاغَ لَى الشَّرَابَ وَكُنْتُ قَبْلاً أَكَادُ أُغَمِصُ بالْمَاء الْفُرَات

٤ - [الْمَاءُ الْحَشْرَجُ]: هو الماء الذي يجرى على الرَّضْراض صافيا رقيقا، (قال)
 الأزهرى [الحشرج النَّقرة في الجبل يجتمع فيها الماء فيصفو، والحشرج الماء الذي لا يُفطن له في أباطح الأرض فإذا حُفر عنه ذراع جاش الماء، وتُسمِّيها العرب

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب البن منظور [١١/٣٠٧].

<sup>(</sup>٢) أورده الزَّمخشري في غريب الحديث [ ١ / ٤٣٢] والمناوي في فيض القدير [ ٠٣٠ ٤ ].

<sup>(</sup>٣) انظر منال الطالب لابن الأثير [ص ٨٥].

 <sup>(</sup>٤) انظر بصائر ذوى التّمييز [٤/١٧٧].

الأحساءُ والكرارُ والحشارجُ [(١)].

(قال) ابن دريد [الحشرج الماء الصافى البارد من ماء الحسمي]. وهو السَّهل من الأرض يُستنقع فيه الماء وجمعه أحساء، ويتميّز الرّمل المتراكم تحته بالصّلابة فإذا نزل المطر منع الرّمل حرّ الشّمس أن تنشّفه ومنعته الصّلابة أن يغور، فإذا حُفر نَبع الماءُ باردا عذبا.

٥ - [الماءُ الرَّاكد]; هو الدَّائم السَّاكن الذي لا يجرى، يقال: رَكَدَ الماءُ رُكُودًا: إِذَا دَامَ وسكنَ، تقول: ليل راكد وريح راكد، وكلّ ثابت في مكان فهو راكد ومنه قولهم: رَكَدَتِ الشَّمْسُ: إِذَا قامِ قائم الظَّهيرة، وفي الحديث المروى عن جابر رضى الله عنه «أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيَّةٌ نَهَى أَنْ يُبَالَ فِي الْمَاءِ الرَّاكِدِ (٢)». والرُّكود في الصّلاة الطُّمانينة والسُّكون الذي يفصل بين حركاتها.

وجاء عند أحمد بلفظ «لا يَبُولَنَّ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ الدَّائِمِ ثُمَّ يَغْتَسلُ فِيه (٣)». أي السّاكن الذي لا يجرى، ونهيه عن الاغتسال فيه يدلّ على أنّه يسلبه حكمه كالبول فيه لا ينجّسه لأنّ بدن المؤمن ليس بنجس والبول ينجّسه لنجاسته في نفسه [(ئ)].

آ - [الْمَاءُ السَّلْسَلُ والسَّلْسَالُ]: هو الماء العذب السَّلسل السّلس السّهل إذا شُرب تسلسلَ في الحلق، وقيل: هو العذب البارد، وتسلسل الماء: جرى في انحدار أو صُبب، ومَاءٌ سَلْسَلٌ وسَلْسَالٌ: سهل الدُّخول في الحلق لعذوبته وصفائه، و[السُّلاسلُ] بضم السّين المشدّدة: هو العذب البارد الصّافي السّهل النّزول في الحلق، وسُميت غزوة ذات السّلاسل لعين الماء بأرض حذام، وفي الحديث «اللَّهُم اسْقي عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفِ مِنْ سَلْسَلِ الْجَنَّة (٥)».

٧ - [الْمَاءُ السَّلْسَبِيلُ]: هو الهنيء العذب السَّهل، والسَّلسبيل: مُفرد وجمعها: سلاسبُ وسلاسيبُ، وجمع السَّلسبيلة سلسبيلات وبه سُمِّيت عين الماء في الجنَّة كما في قوله سبحانه ﴿عَيْنَا فِيهَا تُسَمَّىٰ سَلْسَبِيلا﴾ [الإنسان: ١٨].

(قال) الزّجاج [سلسبيل اسم عين في الجنّة، ولمّا كانت مياهها في غاية السّلاسة

<sup>(</sup>١) انظر المعجم الوجيز [ص ١٥٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٤ ٩ / ٢٨١ ] والنّسائي [ ٣٥ ].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٨٥٣٩] ومسلم [ ٩٥ / ٢٨١].

<sup>(</sup>٤) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٣٣].

<sup>(</sup>٥) رواه ابن الأثير في كتابه النّهاية في غريب الحديث [٢/ ٣٨٩].

فكأنّ العين سُمِّيت لصفتها، و (قال) الزَّمخشرى [سُمِّيت سَلْسَبِيلاً لسلاسة انحدارها في الحلق وسهولة مساغه، يعني أنّها في طعم الزّنجبيل وليس فيها لذعة ولكنّ نقيض اللّذع هو السّلاسة، يقال: شَرابٌ سلسالٌ وسلسبيلٌ، وقد زيدت الباء في التركيب حتى صارت الكلمة خُماسيَّة ودلَّت على غاية السَّلاسَة، لأنَّ الزِّيادة في المبنى تدلُ على الزِّيادة في المعنى (1)].

٨ - [الْمَاءُالفَضَضُ والْفَضيضُ ]: هو الماء العذب وقيل الماء السّائل ومنه: فَضَ الماء إذا سَال، وَفَضَ الماء وَافْتَضَّهُ: إذا صَبَّهُ، ومكان فضيض: كثير الماء، والفضيض: الماء الذي يخرِج من العين أو ينزل من السّحاب [(٢٠)]. والفضيض: المتفرِّق من ماء المطر والبَرد، والدَّمع تفيض فيضا: إذا سالت كما في قول الله تعالى ﴿ تَسرَكَ أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِن الدَّمع مِمَّا عَرَفُواْ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ [المائدة: ٨٣].

والفضفاض من المياه: الكثير، ومن الثّياب: الواسع، وفاض الماء: تدفَّق، وأفاض الماء على نفسه: أي أفرغه، والحوض فائض: أي ممتلىء بالماء، والفضّة جوهر معروف سُمّى بذلك لصفاء معدنه ورقَّته وشبَّهَهُ بالماء.

9 - [الْمَاءُ المعين والمعيون]: وهو الماء الظَّاهر الذي تراه العيون جاريا على سطح الأرض، يقال: [مَعَنَ الماءُ مَعْنَا] سَهُل وسَال فهو مَعِينٌ، وفي تفسير قول الله تعالى ﴿وَءَاوَيْنَاهُمَآ إِلَىٰ رَبْوَة ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعْينِ ﴾ [المؤمنون: ٥٥]. (قال) الطبرى [وأقرب الأقوال بتأويل ذلك أنّها مكان مُرتفع ذو استواء وماء طاهر]. وفي قوله تعالى ﴿فَمَن يَأْتِيكُم بِمَآءٍ مَّعِينٍ ﴾ [الملك: ٣٠]. (قال) ابن عبّاس رَوْلِيْنَ [المعينُ هو الماء العذبُ (٣٠)]. وأماءٌ معيُونٌ ]: ظاهر تراه العين جاريا على وجه الأرض [(٤٠)].

١٠ [الْمَاءُ الآسن]: هو المتغير الريح والطّعم [(٥)]. ومنه قوله تعالى ﴿مَثَلُ ٱلْجَنَّةِ النّي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ فِيهَا ٓ أَنْهَارٌ مِّنِ مَّآءٍ عَنْير ءَاسن ﴾ [محمد: ١٥]. والآسن: هو الذي لا يشربه أحد من نتنه، وأسن الماء يأسن: إِذَا تغيَّر، وآسن الرّجلُ يأسن: إِذَا غُشى عليه من ريح خبيثة فهو آسن [(٢)]. و[أسن] بالقصر للحال فالمعنى: غير مُتغيِّر فى

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الزّمخشرى [ج٥ ص١٩٣].

<sup>(</sup>٢) انظر لسان العرب [١٢٦/١٠].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح القدير للشوكاني [٥/٢٦٤].

<sup>(</sup>٤) انظر لسان العرب [١٣ / ٣٠٤].

<sup>(</sup>٥) انظر النّهاية في غريب الحديث [ ١ / ٤٩].

<sup>(</sup>٦) انظر لسان العرب [١٧/١٣].

حال جريه، ومن قرأ [آسن] بالمد بزنة فاعل فهذا بناء لما يُستقبل، فالمعنى: من ماء لا يتغيّر على كثرة المُكث [(١)].

11 - [الماء الآجن]: هو الذي يتغيّر في المكان من غير مُخالطة شيء يُغيِّره وهو باق على إطلاقه ويصح الوضوء به. [والآجن]: اسم فاعل من أَجَنَ الماءُ أُجُونًا وأَجَنًا: إذا تغيّر طعمه أو لونه أو ريحه بسبب طول مُكثه أو غشيه الطُّحلب والورق، وقيل: ما تغيّرت رائحته من القدّم، ويقرب [الآجن] من [الآسن] إلا أنّ الآسن أشد تغيُّرا بحيث لا يُقدر على شُربه، ولم يفرّق بعضهم بينهما [(٢)]. وفي حديث الحسن البصري رضي الله عنه [أنّه كان لا يرى بأسًا بالوضوء من الماء الآجن (٣)]. وقال ثعلب: هو الماء المتغير غير أنّه شَروب.

11 ـ [الماء الحميم]: إذا كان الماء حارًا فهو سَخِن فإذا كان شديد الحرارة فهو حميم، والحميم والحنميمة بمعنى واحد وهو الماء الحارّ، يقال: أحموا لنا الماء أى أسخنوه [(ئ)]. والحميم هو المطر الذي يأتي في شدّة الحرّ، والحميم: القيظ [(°)]. وأصل الاستحمام: الاغتسال بالماء الحارّ، ثمّ صار كلّ اغتسال استحماما بأي ماء كان. و (قال) ابن الأعرابي [الحميم من الأضداد بمعنى الحارّ جدًّا والبارد جدًّا].

١٣ ـ [الماء الغَيْلُ]: وهو الذي يجرى على وجه الأرض وبين الشّجر أو بين الحجارة وجمعها [أغيال] وسُمِّيت [غيلا] لأنّ الماء يتغلغل بين الشّجر، وجاء في الحديث «مَا سُقِيَ بِالْغَيْلِ فَفِيهِ الْعُشْرُ، وَمَا سُقِيَ بِالدَّلْوِ فَفِيهِ نِصْفُ الْعُشْرِ (٦)».

1 1 - [الماء البحر]: هو الماء الكثير ملحًا كان أو عذبًا وجمعه: أبحرٍ وبحور وبحار، وقد غلب استعماله على الملح حتى قل في العذب، وإنما سُمِّي بحراً لسعته وانبساطه، فعلى هذا يكون البحر للملح والعذب ومنه قولهم: إنّ فلانًا لبحر: أي واسعٌ في الكرم أو في العلم.

وقد أجمع أهل العلم على أنّ [الْيَسمَ ] هو البحر ومنه قوله تعالى ﴿فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَمِّرُ وَلَا تَحَافِى وَلا تَحَافِى السّودان

<sup>(</sup>١) انظر زاد المسير في علم التّفسير [ج٧ ص ٤٠١].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٣ ص ١٩١] والموسوعة الفقهيّة [ج ١ ص ٩٤].

<sup>(</sup>٣) انظر لسان العرب [ ج ١٣ ص ٨] والنّهاية في غريب الحديث [ ج ١ ص ٢٦].

<sup>(</sup>٤) انظر فقه اللُّغة للثِّعالبي [ص ٢٥٠].

<sup>(</sup>٥) أورده الجوهرى في صحاح اللُّغة [ج ٥ ص ١٩٠٤].

<sup>(</sup>٦) أورده الجوهري في صحاح اللُّغة [ج ٥ ص ١٧٨٧].

ومصر]. أمّا [البحر]: فهو كلّ نهر لا ينقطع ماؤه مثل دجلة والنيل وما أشبههما من الأنهار العذبة الكبار، وسُمِّيت الأنهار بحارا لأنها مشقوقة في الأرض شقًا، وسُمِّي عبد الله بن عبّاس رضي الله عنهما [بَحْراً]: لسعة علمه وكثرته وفقهه في الدّين وعلمه بالتّأويل، وسُمِّي الْفَرسِ السَّريعِ العَدْو [بَحْراً] ومنه قول النّبي في الدّين وعلمه بالتّأويل، وسُمِّي الْفَرسِ السَّريعِ العَدْو [بَحْراً] ومنه قول النّبي على الماركب فرس أبي طلحة الأنصاري «وَجَدْنا فرسكم هذا بحراً)». فكان بعد ذلك لا يُجارى. وزاد مسلم في روايته «أوْ إِنَّهُ لَبَحْرٌ». أي واسع الجري.

10 - [الْمَاءُ الْغَدَقُ]: هو العامر الكثير وإن لم يكن مطرا، (قال) ابن الأعرابي [الْغَدَقُ المطر الكثير العام كما في قوله تعالى ﴿ لَأَسْقَيْنَاهُم مِّلْمَ عَلَقًا ﴾ [الجنّ: ١٦]. أي واسعا كثيرا، يقال: غَدَقَت الْعَيْنُ غَدَقًا فهي غدقَةٌ إِذا فاضت وكثر ماؤها من قول النبي عَلَيْهُ في الحديث عند دعاء الاستسقاء «اللَّهُمَّ اسْقنا غَيْشًا غَدَقًا (٢)». والمراد به الماء الغامر الكثير. (قال) التعالبي [إذا كان الماء كَثيرًا سُمِي غَدَقٌ (٣)]. ومنه ما رواه أحمد في المسند عن جابر بن عبد الله «اللَّهُمُّ اسْقنا غَيْشًا مَرِيعًا مَرِيعًا طَبَقًا غَدَقًا عَيْرَ رَائِثٌ ، أي محمود العافية، لا بَطِييء ولا مُتأخّر عِيلَ إلى الأرض ويُعطّيها.

١٦ - [الْمَاءُ الْقَرَاحُ]: القراحُ بالفتح هو الماء الخالص الذي لا يشوبه شيء، وقريحُ السّحاب: ماؤه حين ينزل، والقريح: السّحاب أوّل ما ينشأ ومنه القريحة أوّل ماء يُستنبط من البئر [(٥)] وفي لسان العرب: القراحُ الصّافي البارد.

١٧ ـ [الْمَاءُ الْغَسَّاقُ]: وهو الذي جاء به منطوق القرآن العظيم ﴿فَلْيَدُوتُوهُ هَلَا حَمِيمٌ وَغَسَّاقًا ﴾ [س:٥٧]. (قال) هندا حَمِيمٌ وَغَسَّاقًا ﴾ [النبأ:٢٥]. (قال) الثّعالبي [إذا كان الماء باردا مُنتنًا سمَّته العربُّ: غَسَّاقٌ (٢٠]. وهو الزّمهرير البارد، وفي تفسيره قال مجاهد [الغَسَّاقُ الذي لا يستطيعون أن يذوقوه من برده]. وقيل: هو ما يسيل من جلود أهل النّار من الصّديد.

١٨ - [الْمَاءُ الأَجَاجُ]: هو الملحُ المُرُّ الشَّديد المرارة، وجاء تعريفه في قوله جلَّ شأنّه: ﴿ وَهَذَا مِلْحُ أُجَاجُ ﴾ [الفرقان: ٥٣]. ومنه: أَجَّ الْمَاءُ يَـؤُجُّ أُجُوجًا: اشتدَّت

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٨٦٧] ومسلم [٤٨ / ٢٣٠٧].

<sup>(</sup>٢) انظر لسان العرب [١٠ / ٢٨٢].

<sup>(</sup>٣) انظر النّهاية في غريب الحديث [٣/ ٣٤٥].

<sup>(</sup> ٤ ) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٧٩٨٣م] وابن ماجه [١٠٥٥].

<sup>(</sup>٥) انظر مختار الصّحاح [ص ٢٢١].

<sup>(</sup>٦) انظر فقه اللُّغة للنُّعالبي [ص ٢٥١].

مُلوحته ومرارته، وقام اتّفاق أهل اللَّغة على أنّه: الشّديد الملوحة والمرارة المُحرِقُ من ملوحته، [أو] هو ما يلذعُ الفم بمرارته أو ملوحته، ومنه: سُمِّيت شدَّة حرارة النّار بالأجيج ومنها شبَّهوا [يأجوج ومأجوج]: بالنّار المضطرمة [(١٠)].

١٩ ـ [الْمَاءُ الْمَشْفُوهُ والْمَضْفُوفُ]: هو الماء القصود الذى ازدحم النَّاسُ عليه حتى نزحوه بشفاههم فهو ماء مشفوه، وتضافوا على الماء: إذا كثروا عليه، وتقول مضفوف بمعنى مثمود إذا نفد ما عنده لأن من شأن المُزدَحَم عليه أن ينفد [(٢)].

٢٠ [الْمَاءُ العَكرُ]: هو آخر الماء وخائره من قولهم: عَكرَ الماءُ يَعْكُرُ عَكَراً فهو عَكرٌ: أي غير صَاف، والْعَكرُ: الرواسب من كلِّ شيء [(")]. وكيميائيًا: حالة السَّائل حين تعلق به مواد دقيقة مرئينة لا تشاهد جسيماتها بالعين المجردة [(ئ)]. ويُؤثِّر العَكر على نوع الماء وعلى عمليًّات التَّنقية والمعالجة كما يُؤثِّر على درجة استساغة المياه وقبولها للاستهلاك [(٥)].

٢٠ [الماء اللوغر والوغير والوغير]: هو الماء المسخّن، فإذا كان شديد الحرارة فهو [حَميم]، وإذا كَان بين الحار والبارد فهو [فاتر] يقال: قد أوغر الماء إيغارا: إذا سخّنه حتّى غَلَى، وأصل الوغر حرارة الجوف والصّدر، تقول: وغَر صَدْرة يُوغر وغراً: توقّد صدره من الغيظ، وفي الحديث «الْهَديَّة تُذْهبُ وَغَر الصّدر».

٢١ ـ [الماء النُّقَاحُ]: هو الماء البارد العذب الصّافى الخالص الذى يكاد ينقخ الفؤاد ببرده، (قال) ابن شميل [النُّقَاحُ الماء الكثير ينبطه الرّجل فى الموضع الذى لا ماء فيه، وفى الحديث أنّه لمّا شرب من بئر رُوْمَة قال «هَذَا النَّقَاحُ». وهو الماء العذب البارد الذى ينقخ العطش أى يكسره ببرده، ورومة بئر معروفة بالمدينة المنوَّرة على ساكنها أفضل الصَّلاة وأتم السلام (٢)].

### أسماء الماء وأوصافه

### (١) ـ أسماؤه وصفاته من حيث القلَّة

للماء أسماء وصفات من حيث القلَّة فنقول: [ماءٌ قليل وقَلال وقُلال ، وسُمِّيت

<sup>(</sup>١) انظر زاد المسير في علم التَّفسير [٦/ ٩٦] والقاموس القويم [١/٧].

<sup>(</sup>٢) انظر فقه اللُّغة للنُّعالبي [ص ٢٥٢].

<sup>(</sup>٣) انظر المعجم الوجيز [ص ٤٣٠].

<sup>(</sup>٤) انظر المعجم العربي الأساسي-لاروس [ص ٨٥٦].

<sup>(</sup>٥) انظر كتاب الماء للدكتور عصام عبد الماجد [ص ١٩٧].

<sup>(</sup>٦) انظر لسان العرب [٣/ ٢٤ - ٦٥].

القُلَّة بذلك: لقلَّة مائها، ومن هذه الأسماء [(١)]:

1- [الثَّمَدُ]: بسكون الميم وفتحها وهو الماء القليل وجمعه: ثُمَاد والذي لا مادة له، ومنه [ثَمدَ الْمَاءُ ثَمْدًا] إِذَا قَلَّ فهو: ثَمدٌ، وقيل: هو الذي يظهر في الشّتاء ويذهب في الصّيف، و[الماء المشمود]: الذي كثر عليه النّاسُ حتّى فني ونفد، و[رجلٌ مثمود]: إذا نُزفت ماؤه من كثرة جماعه.

٢ [ماء ضحضاح وضحل] -بوزن: خَلْخَال -: أى قريب القعر وكان رقيقا على وجه الأرض ليس له عُمق، وفي الحديث «إِنَّ في النَّارِ أَوْديَةٌ في ضحضاح (٢)». وفيه شبه قلة النَّار بالضّحضاح من الماء استعارة، ومنه الحديث الذي يروي في أبى طالب «نَعَمْ هُوَ في ضَحْضاح من نَارٍ، ولَوْلا أَنَا لَكَانَ في الدَّرْك الأَسْفل من النَّار (٣)». (قال) النووى أوالصّحضاح: ما رَقٌ من الماء على وجه الأرض إلى نحو الكعبين (٤)].

٣ - [ الرَّقْرَاقُ]: الماء الرَّقيق في البحر أو الوادى لا غرزله ومنه [تَرَقْرَقَ الْمَاءُ]:
 تحرَّك واضطرب، وتَرَقْرَقَ الشَّرابُ: لمع وتلألأ.

٥ \_ [الصُّبَابَةُ]: بالضَّم وهي البقيَّة القليلة من الماء ونحوه في السِّقاء والإِناء.

٦ - [الشُّولُ]: القليل من الماء يكون في أسفل القِربة والجمع: أشوال.

٧ - [السُّوُّرُ]: وجمعه أسمارٌ ما يُبقيه الشّارب في قعر الإِناء من الماء أو غيره بعد الشُّرب، وفي الحديث «إِذَا شَرِبْتُمْ فَأَسْتِرُوا (٢٠)». أي أبقوا شَيْنَا من الشّراب في قعر الإِناء.

٨- [الرَّشْفُ]: البقية اليسيرة من السَّائل تُرشف بالشّفاه، أو هو وجه الماء الذي ترشفه الإبل بأفواهها [(٢)].

٩ - [الْحَيْلُ]: الماء المُتجمِّع في بطن الوادي وجمعه: أَحْيَالٌ وحُيُولٌ.

<sup>(</sup>١) انظر المصدر السّابق [ص ٦٢].

<sup>(</sup>٢) ذكره أبو عبيد في غريب الحديث [١٠١٢] والفائق [٢/٥٦].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٩٧] و٢٠٩] وافقه البخاري [٣٢٠٨].

<sup>(</sup>٤) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ٨٧].

<sup>(</sup>٥) انظر مختار الصّحاح [ص ٢٧٧].

<sup>(</sup>٦) أورده في النّهاية [٢/٣٧٧] وانظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج٢ ص٢٢٦].

<sup>(</sup>٧) انظر المعجم الوجيز [ص ٢٦٥].

### (٢) ـ من أسماء الماء من حيث العذوبة

[الْمَاءُ الْعَدْبُ]: هو الماء العذب بين العُدوبة. و[الْمَاءُ النُّقَاخُ]: الماء العذب الشّديد الخالص الذي يكسر العطش ببرده ولذّته. و[الْمَاءُ الفظيعُ]: هو الماء العذب الشّديد العذوبة. و[الْمَاءُ النُّلالُ]: وهو الماء العذب الكثير. و[الْمَاءُ الزُّلالُ]: وهو الماء العذب البارد. و[مَاءٌ هَجْهَجٌ]: هو ماء لا عذب ولا ملح . و[مَاءٌ رضَابٌ]: وهو الماء العذب البارد.

### (٣) ـ أسماء الماء من حيث مرارة الطّعم والمذاق

يقال: (مَاءٌ زُعَاقٌ): هو الماء المرُّ. (والنَّشَعُ مِنَ الماء): هو ما خبُثُ طعمه. (والماءُ الملْحُ]: خلاف العذبُ. (والْمَاءُ الْبَحْرُ): الماء الملح والعذب إذا كشر، وقد أبَحر الماءُ: إذا صار ملحا، ويقال: ماءٌ ملحٌ يفقاً عينَ الطَّائر، يذهب بذلك إلى المبالغة في ملوحته. (ومَاءٌ خَمْجَرِيرٌ): وهو الذي تشربه الأنعام ولا يشربه النّاسُ. (وإذا اشتدّت ملوحة الماء قيل (أجَاجٌ). فإذا اشتدّت مرارته قيل (مَاءٌ قُعٌ وقُعَاعُ). وإذا كان الماء غليظا مُراً قيل (مَاءٌ غَمَلًجٌ (١)).

### (Σ) ـ أسماء الماء من قبَل صفائـه

يقال [الْمَاءُ الصَّفو]: نقيض الكَدر، وقد صفاً الماءُ صفاء وصفوا: وتقول: ماء أزرق وأخضر، وأشهب، وأسود: يعنى صاف. [ومَاءٌ رَهْرَاهُ]: أي ماء صاف ومنه قولهم: تَرَهْرَهُ الجسمُ إِذَا اشتدّ بياضه من النّعمة، وترهره السَّرابُ: تتابع لمعانه. [وماءٌ مُزْمَهِلٌ]: أي صاف يهتز من صفائه. [والرَّعْرَعَةُ]: اضطراب الماء الصّافي، وربّما قالوا: تَرَعْرَعَ السَّرابُ. [والْمَاءُ الْقَرَاحُ]: الذي اشتدّ صفاؤه ونقاؤه وخلص من كلّ شائبة. وقولهم [عَفُوةُ الماء وعَفَاوَتُهُ]: صفوته وصفوه، وفي كلام العرب: خُذ منه ماءً عَفَا وصفاً، قال عمرو بن هند [(٢)]:

وَنَهْرَبُ إِنْ وَرَدْنَا الْمَاءَ صَفْوًا وَيَشْرَبُ غَيْرُنَا كَدَرًا وَطِينًا (0) \_ أصوات الهاء

ذكر العلماء لصوت الماء أسماء منها:

(الْخُرِيرُ): هو صُوت الماء في مضيق. (والأَليلُ والْقَسِيبُ): هو صوت الماء الشّديد، تقول: مَرَرْتُ بنهر له أليل شديد. (والْقَبْقَبَةُ): صوت الماء بين الصّخور.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الماء للدُّكتور عصام عبد الماجد [ص ٦٤].

 <sup>(</sup>٢) انظرا مخصّص لابن سيده [٢/١٤٠].

(وَغَقيقُ الماء): من قولهم: غَقَّ الماءُ وغَقيقُهُ: إذا جرى وله صوت من ضيق إلى سعة، أو من سَعة إلى سعة، أو من سَعة إلى ضيق، وكذلك إذا غلا الماء فسمعت صوته، (والطَّبْطَبَةُ): هي تلاطُم أمواج السَّيل.

(والْبَقْبَقَةُ): صوت حركة الماء إذا خرجت من الأرض إلى أعلى. وكذلك (بَقْبَقَةُ الْقَدْر): إذا غَلَتْ. (والْعَجَّعُ): الدوى والصوت، تقول: عَجَّ الْمَاءُ يَعُجُ عجيجا، وَعَجْعَجَ اللهُ عَجْعَجَ اللهُ عَجْعَجَ اللهُ عَجْعَجَ اللهُ عَجْعَجَ اللهُ عَجْعَجَ اللهُ عَجْعَجَ اللهُ عَجْمَعَ اللهُ دَوِيِّ وصوتُ ومنه قول أعرابي يُفاخر قوما: نحن أكثر ساجًا وديباجًا ونهرًا عَجَّاجًا. (والدَّرْدَرة): هي حكاية صوت الماء في بطون الأودية إذا تدافع [(١)].

#### ثانيا ـ مصادر المياه ومواردها

المصادر مفردها مصدر وهو ما يصدر عنه الشّىء وينبثق منه، وتعريفه عند علماء اللُّغة صيغة اسميّة تدلّ على أَخَدَث فقط، والمورد المنهل والموردة الطَّريق إلى الماء ومنه قوله عَلِيَّ «اتَّقُوا الْبَراز في الْمَوَارِد (٢٠)». أي المجاري والطّرق الموصّلة إلى الماء وواحدها: مورد، ومن أهم الموارد المَائيّة المتاحة للاستخدام العام:

(١) مياه التساقط وترتبط كميته بحجمه وكثافته وفترة هطلانه وعوامل المناخ المؤثّرة فيه من رياح ورطوبة وحرارة، وطرق تجميعها وحفظها وسبل استخدامها.

(٢) المياه السّطحية الجارية أو المستقرّة على سطح الأرض ومنها: المحيطات والبحار والبحدرات والبرد والبرك والأنهار والجداول الصّغيرة والتّرع وما ماثلها.

(٣) المياه الجوفيّة المتكوّنة داخل الأرض من جراء تسرّب المياه السّطحية عبر التّربة، وتعتمد كميّة الميّاه في الخزّان الجوفي على عدّة متغيّرات منها: كميّة التّساقط والنسبة المتسرّبة منه للتّربة وطبوغرافية وجيولوجيّة وجغرافية الموقع.

(٤) الماء المستعذب المعاد استعماله من مصادر غير مباشرة مثل تحلية الماء الملح
 السطحى أو الجوفى، وإعادة استسخدام مياه الصرف الصّحى بعد خضوعها للمعالجة.

ثمّ نعرض لذلك كلِّه من خلال التّفصيل التّالى:

### (١) دورة المياه حول الأرض

من أهم عوامل توفير المياه تلك الدورة المائية المستمرة حول الأرض والتي يتم من خلالها تبخُّر كميّة هائلة من ماء الأرض بتأثير حرارة الشّمس فترتفع على هيئة

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب [٤/ ٢٣٤] وفقه اللُّغة للنَّعَالبي [ص ٢٥٠].

<sup>(</sup>٢) من حديث حسن أخرجه أبو داود [٢٦] وابن ماجه [٢٦٦] وأورده في المشكاة [٣٥٥].

بخار يعلق بأجزاء من الغلاف الغازى للأرض ثمّ يتكثّف في أجزاء منها على هيئة قطيرات دقيقة من الماء مُكوِّنة السُّحب بإِذَن الله تعالى.

ومن نماذج هذا التصريف الإلهى البديع أنّ الفرق بين البخر من أسطح البحار والمحيطات والمطر فوقها [ناقص ٠٠٠ ٣٦٥م] هو نفسه الفرق بين الأمطار على اليابسة، والبخر الصّاعد منها [زائد ٠٠٠ ٣٦٥م] والزّائد على اليابسة يفيض إلى البحار والمحيطات للمحافظة على مستوى منسوب الماء فيها في كلّ فترة زمنية محدّدة.

[ وهذه الدورة المائية المعجزة بدأت منذ أن أخرج الخالق سبحانه ماء الأرض من داخلها وستستمر إلى أن يرث الله الأرض وما عليها، وبهذه الدورة يتحرّك الماء من الغلاف المائى للأرض إلى غُلافها الهوائى ليتطهّر ثمّا يتجمْع فيه من ملوتُات ومواد ذائبة فيه وعالقة به، وتمتدّ هذه الدّورة من نحو الكيلو متر تحت سطح الأرض إلى ارتفاع يقدّر بنحو ٥ اكم فوق مستوى سطح البحر.

ويتم من خلال هذه الدورة المائية المعجزة:

(١) تطهير الماء وتلطيف جو الأرض وتوفير نسبة مُعيَّنة من الرُّطوبة في كلِّ من غُلافها الغازي وتُربتها فتسمح للكائنات الحيَّة لما تحتاجه منها.

(٢) وبواسطة هذه الدورة المائية تتم تسوية سطح الأرض وشق الفجاج والسُبل ويتم تفتيت الصّخور وتكوين كلّ من التُربة والصّخور الرُّسوبية.

 (٣) خَزَن قدر من ماء المطر فيها وفي غيرها من صخور قشرة الأرض وتركيز عدد من الخامات الاقتصادية [(١)].

### (٢) مصادر الهيـاه الأساسية

تتعدَّد مصادر المياه الموجودة في العالم وتتنوَّع مواردها التي تشمل مياه البحار والمحيات والأنهار وكذلك البُحيرات العذبة والمالحة، وهي عبارة عن مُسطَّحات مائيّة تُحاط باليابس من جميع الجوانب، وقد نشأت نتيجة تجمَّع المياه في الأراضي

<sup>(</sup>١) انظر الإشارات الكونيّة للدّكتور زغلول النّجار [٥٠].

المنخفضة المحصورة بين أراض مرتفعة ، وتختلف مصادر المياه المتجمّعة وقد يكون هذا الاختلاف نتيجة تجمُّع مياه السُّيول والأمطار أو مصبّات الأنهار.

وعلى الرّغم من أنَّ مُعظم البحيرات في العالم قد تكوّنت بفعل جغرافيا الأرض المحيطة بها مثل [بحيرة فيكتوريا] إلاّ أنّ هناك العديد من البحيرات الصّناعية التي أنشأها الإنسان للعديد من الأغراض مثل [بحيرة السّد العالى] التي تعدُّ مخزونا للمياه العذبة، كما أنّ هناك مصدرا آخر هو المياه الجوفيّة التي تتكوّن من الآبار والعيون وتعتبر من أهم إمدادات مصادر المياه كذلك.

وعلى هذا النّحو فإنّ للماء عند العلماء أربعة مصادر أساسيّة:

### (المصدرالأول)

### مياه التّساقط:

ويقصد بالتساقط كلّ أنواع الهطلان على سطح الأرض من البخار في الغلاف الجوّى وله ثلاث حالات:

# اَاأُولَى ـ حالة السُّبولة]:

وتشمل الماء النقى النازل من السّحاب ويسمّى [الغيث]، والرّذاذ وهو المطر الضّعيف، والمطر السّاكن الدّائم الصّغير القطر كأنّه غُبار ويأتى الحديث عن ذلك من خلال التّعريف بأمرين:

## (١) ــ إنشاء الله تعالى للسّحاب الثِّقال

تقف بنا الآية الكريمة ﴿ هُو الَّذِى يُرِيكُمُ الْبَرَقَ حَوْفُ ا وَطَمَعً ا وَيُنشِئُ السَّحَابِ المَسخّر بين السّماء والأرض النِّقَالَ ﴾ [الرَّعد: ٢٦]. أمام إبداع الخالق سبحانه للسّحاب المسخّر بين السّماء والأرض كيف ينشئه بالرياح فتثيره كثيفا ثمّ يُؤلِّف بينه ويضمّ بعضه إلى بعض ثمّ تُلقِّحه الرّيح وهي التي سمّاها في الكتاب لواقح، ثمّ يسوقه على ظهورها إلى الأرض المحتاجة إليه، فإذا علاها واستوى أنزل ماءه عليها، فيرسل سبحانه عليه الرّيح وهو في الجو فتذروه وتفرقه لئلا يُؤذي ويهدم ما ينزل عليه بجملته، حتى إذا رويت الأرض وأخذت حاجتها منه أقلع عنها وفارقها فهي روايا الأرض المحمولة على ظهور الرّياح:

\* وفى التّرمذى وغيره أنّ النّبي ﷺ لـمّا رأى السّحاب قال «هَذهِ رَوَايَا الأَرْضِ يَسُوقُهَا اللهُ إِلَى قَوْمٍ لاَ يَشْكُرُونَهُ ولاَ يَذْكُرُونَهُ (١)».

\* وفى الصّحيح عن أبي هريرة عن النّبي عَلِي «بَيْنَمَا رَجُلٌ بِفَلاَةٍ مِنَ الأَرْضِ فَسَمِعَ

<sup>(</sup>١) أورده في مفتاح دار السعادة [ج ١ ص ٢٠٢].

صَوْتًا فِي سَحَابَة: اسْقِ حَدِيقَةَ فُلَانِ، فَتَنَحَّى ذَلِكَ السَّحَابُ فَأَفْرُغَ مَاءَهُ فِي حَرَّةٍ، فَانْتَهَى إِلَى الحَرَّةِ، فَإِذَا هُوَ فِي أَذْنَابِ شِرَاجٍ، وَإِذَا شَرْجَةٌ مِنْ تَلَكَ الشِّرَاجِ قَدْ اسْتَوْعَبَتْ ذَلِكَ المَّاءَ فَإِذَا رُجُلٌ قَائِمٌ فِي حَدِيقَتِه يُحَوِّلُ المَاءَ فَإِذَا رُجُلٌ قَائِمٌ فِي حَديقَتِه يُحَوِّلُ المَاءَ بِمسْحَاتِه، فَقَالَ لَهُ: يَا عَبْدَ اللهِ مَا اسْمُك؟ قَالَ فُلَانٌ، بِالأَسْمِ اللَّذِي سَمِعَ فِي السَّحَابَةِ السَّود، أَمَّا [الشِّرَاجُ] فهى السَّحَابَةِ (١)]. وقوله [الحَرَّة]: الأرض ذات الحجارة السُّود، أمَّا [الشِّرَاجُ] فهى مسيل الماء من الحَرَّة إلى السَّهل، وأذنابها: أطرافها وأسافلها، و[المِسْحَاةُ]: المجرفة من الحديد يُحوِّلُ مها الماء.

وبالجملة فإنَّك إذا تأمَّلت السَّحاب الكثيف المُظلم كيف تراه يجتمع في جوِّ صاف لا كُدورة فيه، وكيف يخلقه الله متى شاء وعندما يشاء، وهو مع لينه ورخاوته حاملً للماء الثَّقيل بين السَّماء والأرض، إلى أن يأذن له ربُّه وخالقه في إرسال ما معه من الماء ويُنزله مقطَّعا بالقطرات، و كلّ قطرة فيه بقدر مخصوص اقتضته حكمته البالغة ورحمته الواسعة، فيرشُّ السَّحاب الماء على الأرض رشًّا، ويُرسله قطرات مُفصَّلة لا تختلط القطرة منها بأخرى، ولا يتقدَّم مُتأخِّرها ولا يتأخَّر مُقدِّمها، بل تنزل كلَّ واحدة في الطَّريق الذي رُسم لها لا تعدل عنه حتَّى تُصيب الأرض قطرة قطرة، قد عُيِّنت كلّ قطرة منها بجُزء من الأرض لا تتعدَّاه إلى غيره بأمره سُبحانه وقُدرته.

فلو اجتمع الخلق كلّهم على أن يخلقوا منها قطرة واحدة أو يُحصوا عدد القطر في لحظة موقَّتة لعجزوا عن ذلك، فتأمَّل كيف يسوق ربُّنا سُبحانه الماء من خلال السَّحاب رزقا للعباد والدَّواب والطَّير والذَّر والنَّمل، كما يسوقه رزقًا للحيوان في الأودية والآكام والظِّراب، فيصل إليها على شدَّة من الحاجة وضيق من العطش في الوقت الذي يشاء ربُّك و يختار، فتبارك الله ربُّ العالمين [(٢)].

#### (۲) ـ هـا، الغيث

وقد جاء ذكره في عدَّة مواضع من القُرآن الكريم كما في قوله تعالى ﴿وَيُمْوَاللَّهِ عَنْ اللَّهِ مَا قَنَطُواْ الْفَيْتُ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ ﴾ [لقمان: ٣٤]. وقوله تعالى ﴿وَهُوَ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَيُطلق مجازا على وَيَنْشُرُ رَحْمَتُهُ ﴾ [الشُّوري: ٢٨]. والغيث المطر أو الخاص منه بالخير، ويُطلق مجازا على السَّماء والكلا وجمعه: غُيوثٌ وأغياثٌ ومنه [غاث الله البلاد غيتًا وغياثًا: أنزل بها الغيث، وغيثت الأرضُ تُغاثُ غيثا فهي أرضٌ مَغيثة، والغيثُ: المُنقذَ من السَّدة لكونه يحمل الإغاثة والمدد الإلهي للبشر.

والغيث المنزَّل لذيذ الاسم على السَّمع وطيِّب المُسمَّى على الرُّوح والبدن، تبتهج الأسهاء بذكره وتسعد القلوب بوُروده، وماؤه أفضل المياه وألطفها وأنفعها وأعظمها

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد (٧٩٢٨].

<sup>(</sup>٢) انظر مفتاح دار السَّعادة [ج١ص ٢٠٢. بتصرُّف].

بركة ولا سيّما إذا كان من سحاب راعد واجتمع في أودية الجبال، وهو أرطب من سائر المياه لأنّه لا تطُل مدّته على الأرض فيكتسب من يُبوستها ولم يُخالطه جوهر يابس ولذلك لم يتغيّر ولم يتعفّن سريعا للطافته وسرعة انفعاله [(١)].

وكان رسول الله عَلِي يتبرُّكُ بماء الغيث عند أوّل مجيئه لحديث أنس رضى الله عَلِي عنه قال «أَصَابَنَا وَنَحْنُ مَعَ رَسُول الله عَلِي مَطَرٌ ، قَالَ: فَحَصَرَ رَسُولُ الله عَلِي تَوْبَهُ حَتَى أَصَابَهُ مِنَ الْمَطَرِ ، فَقُلْنَا يَارَسُولَ الله لَمَا صَنَعْتَ هَذَا ؟ قَالَ: لأَنَّهُ حَدَيثُ عَهْد بربّه تَعَالَى له فيتبرَّك به.

و كان إِذَا سَالَ السَّيلُ قَالَ «اخْرُجُوا بِنَا إِلَى هَذَا الَّذَى جَعَلَهُ اللهُ طَهُورًا، فَنَتَطَهَّرُ مَنْهُ وَنَحْمَدُ اللهُ عَلَيْهِ (")». وكان عَلَيْهُ إِذَا رأى مطرا قَالَ «اللَّهُمَّ صَيِّبًا نَافَعًا (")». وكان إِذَا رأى مطرا قَالَ «اللَّهُمَّ صَيِّبًا نَافَعًا (")». وكان إِذَا هَطَلَ المَاءُسُرِّى عنه وقال «رَحْمَةٌ (٥)». أي بما يجمعه من خصائص الحَياة التي تقوم عليه. (قال) الخطَّابي [الصَّيِّب مَن اسال من المطر وجرى وأصله من صَابَ يَصُوبُ إِذَا نزل، قال الله تعالى ﴿ أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ ٱلسَّمَاءِ ﴾ [البقرة: ١٩ (١٠)].

واستسقى ﷺ فى بعض غزواته لمّا سَبق المشركون المسلمين إلى الماء فأصابهم المعطش، فَشَكُواْ ذلك إلى رسول الله عَن ، فقال بعض المنافقين: لو كان نبيًا لاستسقى لقومه كما استسقى موسى لقومه! فبلغ ذلك رسول الله عَن فقال «أَوَ قَدْ قَالُوهَا، عَسَى رَبُّكُمْ أَنْ يَسْقَيكُمْ، ثُمَّ بَسطَ يَدَيْه وَدَعَا، فَمَا رَدَّ يَدَيْه مِنْ دُعَانه حَتَّى أَظَلَّهُمُ السَّحَابُ وَأَمْطِرُوا، فَأَفْعَمَ السَّيلُ الْوَادِي فَشَرِبَ النَّاسُ فَارْتَوَوْ ((٢))».

وكان عَلَى إِذَا استسقى أخذُ فى الدَّعاء مستقبل القبلة والنّاس كذلك، ثمّ نزل فصلًى بهم ركعتين كصلاة العيد من غير أذان ولا إقامة ولا نداء، وجَهَر فيهم بعد الرَّكعتين بالأعلى والغاشية لما أخرجه البخارى من حديث عبد الله بن زيد «أَنَّ النَّبي عَلَي خَرَجَ إِلَى المُصلَى فَاسْتَسْقَى، فَاسْتَقْبَلُ الْقبْلَةَ وَقَلَبَ رِدَاءَهُ وَصَلَى رَكْعَتَيْنِ ( أَ ) ». والاستسقاء طلب السُّقْيَا وهو استفعال من سَقَى، يقال: سَقَيْتُهُ وَأَسْقَيْتُهُ، وقالَ الزَّرقاني في معناه

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد لابن القيم [ج ٤ ص ٣٤٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٣ / ٨٩٨] وأبو داود [ ١٠٠٥].

<sup>(</sup>٣) رواه الشَّافعي في الأمِّ [ ١ / ٢٥٢] والبيهقي [٣ / ٥٥٠] وإسناده منقطع.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٤٠٢٦] والبخاري [٢٣٢] وأبو داود [٩٩٥].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم [١٤/ ٨٩٩].

<sup>(</sup>٦) انظر معالم السُّن [ج ٤ ص ١٣٥].

<sup>(</sup>٧) أورده ابن القيم في زاد المعاد [ج ١ ص ٥٥ ٤].

<sup>(</sup>٨) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٠١٢] ومسلم [١/٨٩٤].

[طلب السِّقْياً وهي المطر من الله تعالى عند الجدب على وجه مخصوص(١)].

وحُفظ من دُعاء رسول الله ﷺ في الاستسقاء «اللَّهُمُّ اسْقِ عبَادَكَ وبَهيمَتك ، وَانْشُرْ رَحْمَتك ، وَأَحْي بَلَدَكَ الْمَيِّت (٢)». وقوله ﷺ «اللَّهُمُّ اسْقنا غَيْثًا مُغيثًا مُغيثًا مُويئًا، مَرِيعًا، نَافعًا غَيْرَ ضَارً، عَاجِلاً غَيْرَ آجِل، قَالَ: فَأَطْبَقَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ (٣)». و «مَريعًا»: أي ذَا مراعة وخصب ، يقال: أَمَرَعت البلادُ إِذَا أخصبت .

والغيث إمّا أن يكون شتويا أو ربيعيا:

(١) فمن رجّح الشُّتوى قال إِنَّ حرارة الشَّمس تكون حينئذ أقلَّ من معدّلاتها في باقى العام فلا تجتذب من ماء البحر إلا الطفه، كما أنَّ خُلُوً الجوّ من الأبخرة الدّخانية والغبار المُخالط للماء يجعله أكثر لُطفا ونقاء.

(٢) ومن رجّح الرَّبيعى قال إِنَّ الحرارة تُوجب تحلُّل الأبخرة الغليظة وتعمل على رقْة الهواء ولطافته، وبذلك يخفّ الماء وتقلّ أجزاؤه الأرضية وتُصادف وقت حياة النّبات والأشجار وطيب الهواء [(²)].

ولقد شاءت إرادة الله الغالبة أن يتنزل ماء السّماء عَذْبًا طهورا بعدما يرفعه بلُطفه وتقديره من البحار والمحيطات حتَّى يُطيَّب ويُطهَّر، ثمّ يُنزله مرّة أخرى إلى الأرض ماء مُباركا زلولا بالمقدار الذي ينصلح به أمر العباد والبلاد كما في قوله سبحانه ﴿وَٱنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً مُ فِعَلَمُ فَي الْأَرْضِ ﴾ [المؤمنون: ١٨]. والتنزيل الحكيم يُبيِّن عظمة القُدرة الإلهيّة في إنزال هذا الماء من خلال التّعريف بمسألتين:

(الأُولى) أن لُطف الله بعباده جعل هذا التنزُّل بمقدار مُصلح، فلا يكون سيلا جارفا<sup>(٥)</sup> ولا طُوفانا مُغرقا يُؤدِّى إلى التَّدمير والخراب، ولا يكون قاصرا عن الحاجة فيُهلك الحرث والنسل، وإنّما أنزله بالقدر الذى تحتاجه الأرض كما فى قوله تعالى ﴿وَمَا نَنْزَلُهُ إِلَّا بِقَدَرِمُعْلُومِ ﴾ [الحجر: ٢١]. أى لا ننزله إلا بحسب مشيئتنا وعلى قدر حاجة الخَلق إليه منّا، (قال) ابن عبّاس [أى ليس كما أنزل على قوم نوح بغير قَدْر حتَّى أغرقهم]. بل هو بقدر معلوم رحمة منه بعباده وفضلا.

<sup>(</sup>١) انظر النّظم المستعذب [١/٩٩١].

<sup>(</sup>٢) حديث حسن أخرجه أبو داود [١١٧٦] ومالك في الموطأ [٣٥٤] واللُّفظ لـه.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١١٦٩] والبيهقي [٣/٥٥٥].

<sup>(</sup>٤) انظر زاد المعاد [ج٤ ص٢٤٣].

<sup>(</sup>٥) السيل: الماء الكثير السائل إذا جرى مُسرعا فوق سطح الأرض وجمعه: سُيُول، فإن ثقُل ماء المطر وكثر سُمَى [وابلاً] من قوله تعالى ﴿ فَأَصَابَهُ وَابِلْ ﴾ [البقرة:٢٦٤]. وهو المطر الشّديد، ومنه قيل للأمر الذي يُخاف ضرره [وبال]: من قوله تعالى ﴿ ذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ ﴾ [الحشر: ١٥].

(الثّانية) أنّ الله سبحانه بعدما أجراه في الأنهار والأودية وجعل فيه للنّاس المنافع والمعايش أسكنه في الأرض رصيدا طاهرا يُستدعى عند الحاجة إليه كما في قوله سبحانه ﴿فَكَنْ كُنَّهُ فِي الْأَرْضِ ﴾: وإذا شاء الله لهذا القدر من ماء المطر أن يتسلّل إلى التّربة ويصل إلى الطّبقات الصّخرية عالية المساميّة والنّفاذية ، فإنّه يتحر ك رأسيًا بالجاذبيّة الأرضيّة حتى يصل إلى مخزون الماء تحت سطح الأرض، فيعمل على تجديد عُذوبته وتعويض ما يفيض أو يُضحَح منه للدَّلالة على أنَّ خزائن الخير لا يملك مفاتيحها غير الله تعالى ولا ينعم على الخلق بفيضه سواه.

وقوله تعالى ﴿ اللهُ الَّهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّينِ فَتُعْيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّماءِ كَيْفَي سَأَءُ ﴾ [الرّوم: ٤٨]. يُشير إلى قدرة الله جل وعلا في هذا الكون عندما جعل من الرّيح قُوة دافعة لهذا السّحاب فتغيره بين السّماء والأرض، ثمّ سخّر له الحاملة التي تحمله على متنها كالجمل الذي يحمل الرّاوية من قوله تعالى ﴿ حَتّى إِذَآ أَقَلَتْ سَحَابًا ثِقَالًا سُقْنَهُ لِبَلَد مَّيّتِ فَأَنزَلْنَا بِهِ الْمَآءَ ﴾ [الأعراف: ٥٧]. ثم سُخُرت له المؤلفة فتؤلف بين كسفه وقطعه، ثمّ يجتمع بعضها إلى بعض فتصير طبقا واحدا: ﴿ اللهُ تَرَ اللهُ يُرْجِي سَحَابًا ثُمَّ يُولِنُهُ اللهُ يُرْجِي سَحَابًا الذي يُلقِّح الأنثى فتلقُحه بالماء: ﴿ وَارْسَلْنَا الرِّيَحَ لَوَقِحَ ﴾ [الحجر: ٢٢]. ولولاها لكان جهاما لا ماء فيه، ثمّ سُخِّر له المزجيّة التي تُزجيه وتسوقه إلى حيث أمر فيفوغ ماءه هنالك: ﴿ وَاللّهُ الّذِي اللهُ الرّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَىٰ بَلَدِ مَّيّتٍ ﴾ [فاطر: ٩].

وقول الله تعالى ﴿ هُو آلَدِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَقَ حَوْفَ ا وَطَمَعً ا وَيُنْشِيُ ٱلسَّحَابِ آلتَقَالَ ﴾ [الرّعد: ١٢]. يُبيِّن كيف يُنشىء الخالق جلّ وعلا الماء في السَّحَاب إنشاء ثُمَّ يُنزله على الأرض من عُلُو ليعُمَّ بسقيه وهادها وتلولها وظرابها وآكامها ومُنخفضها ومُرتفعها إعمالا للحكم البالغة التي اقتضت ضرورته لحياة النّاس، ولو أنّه ساقه من البحر إلى الأرض جاريا على ظهرها لم يحصل عموم السّقى إلاّ بتخريب الكثير منها فصاعده سبحانه إلى الجو بلُطفه وقُدرته ثمّ أنزله على الأرض بغاية من اللَّطف والحكمة.

وجاء في الموطَّأ عن مالك قال «أَنَّهُ بَلَغَهُ أَنَّ رَسُولَ الله عَلَیُّ كَانَ يَقُولُ: إِذَا أَنْشَأَتْ بَحْرِيَّةً »: أَى ظهرت بَحْرِيَّةً فَمَّ تَشَاءَمَتْ فَتلْكَ عَيْنٌ غُدَيْقَةٌ (١)». وقوله «إِذَا أَنْشَأَتْ بَحْرِيَّةً»: أَى ظهرت سحابة في ناحية البحر، وقوله « تَشَاءَمَتْ »: أَى أَخذت ناحية الشَّام، قال مالك [ معناه إذا ضربت ريح من ناحية الشِّمال فتلك إذا ضربت ريح من ناحية الشِّمال فتلك علامة المطر الغزير، والعين مطر أيّام لا يُقلع (٢)].

<sup>(1)</sup> أخرجه مالك في الموطَّأ [ ٣٨ ٤ ] وأورده ابن القيّم في مفتاح دار السّعادة [ ١ ص ٢٢٣ ].

<sup>(</sup>٢) انظر موطأ الإمام مالك [ص ١٥٤ - الهامش].

ثمّ تأمَّل الحكمة البالغة من ارتباط الماء بالهواء عندما جُعل مهبَّ الشَّمال عليها ارفع من مهبِّ الجنوب، وحكمة ذلك أن تتحدَّر المياه على وجه الأرض فتسقيها وترويها ثمّ تفيض فتصبُّ في البحر، فكما أنّ الباني إذا رفع سطحًا علا بأحد جانبيه وخفض الآخر ليكون مصبًّا للماء، ولو جعله مُستويا لقام عليه الماء فأفسده، كذلك جعل مهبَّ الشِّمال في كلِّ بلد أرفعَ من مهبِّ الجنوب ولولا ذلك لبقي الماء واقفا على ظهر الأرض، فمنع النَّاس من العمل والانتفاع وقطع الطُّرق والمسالك، وهذا كلُّه من تدبير العزيز الحكيم الذي أتقن كلَّ شيء وأبدعه [(١)].

### [الثانية – حالة التَّجُّد]:

وتشتمل على أمرين:

(١) -[الثَّلج]: وهو ما جمُد من الماء وجمعه ثُلوج، ومنه: أثلجت السَّماء أي أمطرت الثَّلجَ، وثَلَجَتْنَا: أي أمطرتنا.

(٢) - [الْبَرَدُ]: بتحريك الرَّاء وهو الماء الجامد النَّازل من السَّحاب قطعًا صغيرة نصف شفَّافة، وقد ذُكر مع الثَّلج في حديث واحد، تقول: بُرِدَتِ الأرضُ، وسَحابٌ بَرِدٌ، ويُسمَّى حبَّ الغهم وحّبَّ المُزْن، ثم يأتي الحديث تفصيلا عن: [ماء الثَّلَة والبَرَد]

جاء ذكر الشَّلج والبَرِّد في أكثر من رواية صحيحة للدَّلالة على أنَّها من ماء السَّهاء الطَّهور الذي لم تمسُّه الأيدي ولم يمتهنهُ الاستعمال لقوله على أنَّه من حديث أبي هريرة رَوَّفَتُ [اللَّهُمَّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالثَّلْجِ وَالْمَاءِ وَالْبَرَدِ (٢)]. ورواه البخاري بلفظ [اللَّهُمَّ اغْسِلْ خَطَايَايَ بِالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ (٣)]. وجاء قوله البخاري بلفظ [اللَّهُمَّ طَهِرْنِ بِالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ (٣)]. وجاء قوله البَّارِدِ (٤)]. والنَّلْجِ وَالنَّالِجِ وَالْبَرَدِ وَالمَاءِ البَارِدِ (٤)]. والثَّلج له في نفسه كيفيَّة حادَّة دُخانيَّة فِماؤه كذلك.

وَكَهَا أَنَّ الدَّاء يُداوَى بضدِّه فإنّ في الخطايا والذُّنوب من الحرارة والحريق ما يضادُّه الثَّلج والبَرَد والماء البارد، ولا يُقال إنّ الماء الحارّ أبلغ في إزالة الوسخ، لأنّ في الماء البارد من تصليب الجسم وتقويته ما ليس في الحارّ.

والخطايا تُوجب أثرين:

الأوَّل [التَّدنيس المعنوي]

والثَّاني [الإرخاء] فالمطلوب مُداواتهما بها يُنظِّف القلب ويصلبه، ففي ذكر الماء البارد والثَلْج والبَرَد إشارة إلى علاج هذين الأمرين، وهذا وجه الحكمة في

<sup>(</sup>١) انظر مفتاح دار السَّعادة [ج ١ ص ٢١٨].

<sup>(</sup>٢) حديث أخرجه مسلم [٧٤٧/ ٩٨] وأبو داود [٧٨١] والنسائي [٦٠].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه البخاري [٤٤٧].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٩٢٩٧] وأبو عوانة [ ٢/ ١٧٨].

طلب الغَسْل من الخطايا بمائه لما يحتاج إليه القلب من التَّبريد والتَّقوية، ويُستفاد من هذا أنّ أصل طبّ الأبدان والقلوب معالجة أدوائها بضدْها.

وقطرات الماء في طبقات الجوّ العُليا تتحوّل إلى كلّ من الثَّلج والْبَرَد أو تنمو إلى أحجام تمكِّنها من النَّزول إلى الأرض مطرا حسب مشيئة الله وتقديره وهو ما جاء بيانه في قوله تعالى ﴿ وَيُنْزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن جِبَالِ فِيهَا مِن بَرَدٍ فَيُصِيبُ بِمِ مَن يَشَآءُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَّن يَشَآءُ ﴾ [النور: ٤٣]. فكان من كمال الإبداع الإلهي أن جعل في السّماء جبالا من برد يصيب بها من يشاء عقابا ونقمة ، ويصرفها عمن يشاء فضلا ورحمة.

وماء البَرَد ألطف وألذ من ماء الثّلج، أمّا ماء الجَمَد وهو الجليد فبحسب أصله، والثّلج يكتسب كيفيّة الجبال والأراضى التى سقط عليها فى الجودة والرّداءة، وينبغى أن يتجنّب شرب الماء المثلوج عقيب الحمّام والجماع والرّياضة والطّعام الحار، كما يتجنّبه أصحاب السُّعال ووجع الصّدر وضعف الكبد وأصحاب الأمزجة الباردة [(١٠)].

### (الثَّالثة ـ حالة التَّبخُر]:

البخر فعل البخار، تقول: تبخَّر الماءُ يتبخَّرُ تبخُّراً: تحوَّل إلى بخار، وبخار القدر ما ارتفع منها وكذلك بخار الدُّخان، وكلّ بخار يسطع من ماء حار فهو بخار وكذلك من النَّدَى، وبخار الماء ما يرتفع منه كالدُّخان، وهو عبارة عن تحوُّل العنصر من الحالة السَّائلة إلى الحالة الغازية بانتقال الطَّاقة الحرارية.

ويُعتبر التكثُّف على سطح الأرض فى بعض الأحيان تساقُطا غير أنّ كميّاته قليلة ومنه يتكوّن النَّدى، وهو بخار الماء الذى يتكاثف فى طبقات الجوّ الباردة أثناء اللَّيل ويسقط على الأرض قَطَرات صغيرة ومنه الصَّقيع وهو الجليد الذى يسقط من السّماء فيجمد على الأرض.

وبخار الماء عادة لا يكاد يُرى إِلا إِذا تعرض لعمليّات التكثُّف على هيئة قُطَيرات دقيقة من الماء تظلّ عالقة بأجزاء من الغلاف الغازى للأرض على هيئة النّدى أو الضّباب بالقُرب من سطح الأرض، وعلى هيئة السُّحب الختلفة في نطاق التغيُّرات المناخيّة المحيطة بالأرض، وقد تصل تلك السُّحب إلى الأجزاء السُّفلي من نطاق التطبُّق الذي يعلوه [(٢٠)].

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٣٩١].

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الماء للدكتور عصام عبد الواحد [ص ١٣٧].

### (المصدرالثّاني) الهياه السّطحية

يُرمَز للماء الذى لا يتسرّب إلى داخل الأرض بالماء السطحى، ويظهر مُباشرة فى شكل سريان سطحى فوق تربة غير مساميّة مشبعة، ثمّ لا تلبث هذه المياه أن تتجمّع فى شكل بُحيرات أو خزّانات كبيرة وأنهار، أو قد تظهر من المياه الجوفية على سطح الأرض فى شكل ينابيع وغُدران، كما تنشأ البرك والمستنقعات حيث يتمّ تجميع وحجز السّريان السّطحى فى المناطق المنخفضة أو حيثما يتمّ إنشاء خزّانات وسدود كبيرة لخزن هذه المياه [(١٠)].

والحديث عن المياه السطحية يشمل التّعريف بنوعين منها:

### [أولَهُما ـ مـاء الأنهـار]

النهر من مجارى المياه العذبة والجمع: أَنْهَارٌ وِأَنْهُرٌ ونُهُرٌ، واستنهرَ الماء: إذا جرى في الأرض بكثرة وقُوَّة، ونَهَرَ الأرضَ نَهْرا: شَقَّهَا، ولا يُستعمل النّهر غالبا إلا في الماء العذب خلافا للبحر [(٢)]. (قال) الأزهرى [كلُّ نهر لا ينقطع ماؤه مثل دجلة والنّيل، وما شبههما من الأنهار العذبة الكبار فهو بحر]. وسُميت بذلك لأنّها مشقوقة من الأرض شقًا كما في قوله تعالى ﴿وَفَحَجَرْنَا حِلَلُهُمَا نَهَرًا﴾ الكهف:٣٣]. أي أجرينا وشققنا وسط الجنّين نهرا، وقوله تعالى ﴿ وَجَعَلَ خِلَلُهَا اللّهَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا نَهُرًا ﴾ [النّمل: ٣٦]. ومنه قوله عَلَيْ ﴿ أَرَأَيْتُمْ لَوْ أَنَّ نَهْراً بِبَابٍ أَحَدكُمْ (٢٠)».

والرَّافد: ما يمدُّ النَّهر بالماء من قناة أو نهير، وتتكوَّن الأنهار والروافد من الدَّفْق والجَريان السَّطحي لمياه الأمطار أو من الجليد والصّقيع الذّائب في المناطق الباردة، وتختلف كميّة ونوعيَّة مياه الأنهار طبقا لعدّة عوامل مُختلفة تتعلَّق بالظُّروف المناخيّة والدِّيوجرافية والجُيولوجيّة بالمنطقة [(ئ)].

ويُعدُّ [ نهر النّيل] ثانى أكبر أنهار العالم ويقع فى الجزء الشّمالى الشّرقى من قارّة إفريقيا ، ويبدأ مساره من أقصى نقطة عند منبعه من بحيرة فيكتوريا فى وسط شرق القارة ، ثمّ يتّجه شمالا ليمرّ عبر دول مثل أوغندا ، وفى السُّودان ينقسم نهر النّيل إلى

<sup>(</sup>١) انظر المصدر السّابق [ص ١٤٤].

<sup>(</sup>٢) انظر الموسوعة الفقهيّة [ ١ / ١٤].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٨٩٠٨] والبخاري [٥٢٨] ومسلم [٣٦٧ / ٢٦٣].

<sup>(</sup> ٤ ) يُقصد بالدّيموجرافية: علم السُّكَان، أمَّا الجيولوجيّة: فهي علم يبحث في الأرض من حيث تكوينها والعوامل المؤثرة فيها وتاريخها.

فرعين كبيرين هما النّيل الأبيض والنّيل الأزرق ويلتقيان في الخرطوم، ثم يسير إلى الأراضى المصريّة من الجنوب إلى الشّمال ليصُبُ في نهاية الأمر في البحر المتوسّط عبر فرعى دمياط ورشيد حيث تبلغ رحلته إلى مصبّه حوالى ٠٠٠ ميلا ولا يفوقه طولا إلا نهر المسيسبّي الذي يبلغ طوله ٠٠٠ ميلا، ويمرّ مساره بعشر دول إفريقيّة يُطلق عليها دول حوض النيل، ويمثل الدّفق السّنوى لمياهه حوالى ٢٪ من كميّة المطر الهاطل في حوض النّيل، ويُغطّى حوضه مساحة ٤٢ مليون كيلومترا [(١٠)].

ونهر النيل أحد أنهار الجنة كما جاء فى الصّحيح وسيوله بمدُّ بعضها بعضا فيسوقه الله تعالى إلى الأرض الجُرُز التى لا نبات فيها فيُخرج به زرعا تأكله الأنعام والآنام، ولمّا كانت الأرض التى يسوقه الله إليها إبليزا صلبة إن أمطرت مطر العادة لم ترو ولم تتهيّأ للنّبات، وإن أمطرت فوق العادة أضرّت بالمساكن والسّاكن، وعطلت المصالح والمعايش.

فاقتضت مشيئته سبحانه أن يُمطر البلاد البعيدة ثمّ يسوق تلك الأمطار إلى هذه الأرض في نهر عظيم، حيث يجعل سبحانه زيادته في أوقات معلومة على قدر ريّ \_\_\_\_\_\_\_\_

(١) من أهم الأنهار في العالم بعد نهر النّيل:

\* (دجلة والفُرات): وينبُعان من مرتفعات جنوب شرق هضبة الأناضول في تركيا، ليدخلا بعد ذلك أراضى العراق عند بلدة فيش خابور، وتصب في النّهرين مجموعة من الرّوافد المنتشرة في أراضى تركيا وإيران والعراق أهمها الخابور والزّاب العظيم والزّاب الصّغير وديالي، وكان نهر دجلة يلتقى بنهر الفرات عند القرنة بعد رحلته عبر أراضى العراق ليُكوننا معا ما يُعرف بشط العرب الذي يصب في الخليج العربي، ولكن مجرى الفرات تغيّر في الوقت الحاضر وأصبح يلتقى بنهر دجلة عند منطقة الكرمة القريبة من البصرة، ويبلغ طول مجرى النّهر حوالي ١٧١٨ كيلو مترا.

\* (نهر الدّانوب): من أشهر أنهار أوربا وأطولها، ينبع من البحر الأسود ويمرّ بعشر دول مهمّة فى
 أوربا أهمّها ألمانيا، ويبلغ طوله ٢٨٥٧ كيلو مترا.

\* (نهر الأورال): يُشتهر ليس بسبب طوله أو عرضه ولكن بسبب أهميّته الاستراتيجية خاصة في فترة العهد الشّيوعي، حيث كان بمثابة الحدّ الطّبيعي الفاصل بين أوربا وآسيا.

\* (نهر الأمازون): أطول نهر في قارة أمريكا الجنوبية، ويأتي في المرتبة الثّانية بعد نهر النّيل من حيث الطُّول، إذ يبلغ طوله ٦٤٦٣ كيلو مترا، وينبع من منطقة جبال الإنديز في بيرو ويسير شمالا ثم شرقا عبر الجزء الشّمالي من البرازيل ليصب في المحيط الأطلنطي، ونهر الأمازون هو أعرض الأنهار لدرجة أنّ الواقف على ضفّة النّهر في بعض المناطق لا يمكنه رؤية الضّفة الأُخرى.

\* (نهر المسيسبي): يقع هذا النّهر في أواسط الولايات المتّحدة ويُعتبر أحد أكبر أنهار العالم، ينبع من الجزء الشّمالي الغربي من ولاية مينيسوتا، وينطلق جنوبا ليصبّ في خليج المكسيك.

\* (نهر جوادا): من أشهر الأنهار في إسبانيا ويتمتّع بتاريخ عظيم، وهو يشكل جزءا مهمًّا من تاريخ إشبيلية نفسها، وهو الشّريان الوحيد للمدينة. البلاد وكفايتها من الماء، فإذا أروى البلاد وعَمّها به أذن الله تعالى بتناقُصه وهبوطه لتتمّ المصلحة بالتمكُّن من استزراع الأرض وعمارتها .

ومياه الأنهار تكون من أجود وألطف المياه وأخفّها وأعذبها وأحلاها إِذا توفرّت فيها عشرة شروط:

[أحدها] من لونها بأن تكون صافية.[الثّاني] ألاّ تكون لها رائحة.[الثّالث] أن تكون عنبة الطّعم طيّبة المذاق.[الرّابع] أن تكون في وزنها خفيفة رقيقة القوام. [الخامس] أن تكون بعيدة المنبع.[السّابع] أن تكون بارزة للشّمس والريح ولا تكون مُختفية تحت الأرض. [الثّامن] أن تكون حركتها سريعة الدّفق.[التّاسع] أن تدفع بكثرتها الفضلات الخالطة لها. [العاشر] أن يكون مصبها آخذا من الشّمال إلى الجنوب أو من ناحية المغرب إلى ناحية المشرق [(١١)].

وإذا اعتبرت هذه الأوصاف لم تجدها بكمالها إلا في الأنهار الأربعة [النّيل والفُرات وسَيحان وجَيْحان] وهي الأنهار التي ورد ذكرها في الأحاديث الصَّحيحة المنقولة عن نبي الأُمَّة عَلَيْ والتي منها حديث مسلم وغيره عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليه الله عنه أن والتي منها حديث مسلم وغيره عن أنهار الْجنة (١٠) . وجاء في صحيح الجامع الصَّغير بلفظ «أَرْبَعَةُ أَنْهَارٍ منْ أَنْهَارِ الْجَنَّة : سَيْحَانُ وَجَيْحَانُ وَالنّيلُ وَالنّيلُ وَاللّهُ اللهُ الل

وأمّا كون هذه الأنهار من ماء الجنَّة ففيه تأويلان ذكرهما عياض:

(أحدهما) أنّ الإيمان عمّ بلادها أو أنّ الأجسام المتغذّية بمائها صائرة إلى الجنة.

(والثّانى) أنّها على ظاهرها وهو الأصحّ وأنّ لها مادّة من ماء الجنّة، والجنّة مخلوقة موجودة اليوم عند [أهل السُّنَّة والجماعة] لما ذكره مسلم عن أنس في حديث الإسراء أنّه قال «وَحَدَّثَ نَبِيُّ الله عَلَيْ أَنَّهُ رَأَى أَرْبَعَةَ أَنْهَارِ يَخْرُجُ مِنْ أَصْلها نَهْرَان ظَاهرَان وَنَهْرَان بَاطنَان، فَقُلْتُ يَا جبْرِيلُ مَا هَذه الأَنْهَارُ؟ قَالَ: أَمَّا النَّهْرَان الْبَاطنَان فَي الْجَنَّة، وأَمَّا الظَّاهرَان فَالنِّيلُ وَالْفُرَاتُ ('')". وجاء عند البخارى الفظ «وَرُفعتْ لَى سدرةُ الْمُنْتَهَى فَإِذَا نَبِقُهَا كَأَنَّهُ قِلاَلُ هَجَرَ، ووَرَقُهَا كَأَنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلال هَجَرَ، ووَرَقُهَا كَأَنَّهُ

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد [ج٤ ص ٣٨٨ ـ بتصرّف].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٨٧٣] ومسلم [٢٦ / ٢٨٣٩].

<sup>(</sup>٣) حديث أخرجه في صحيح الجامع [ ٨٧٦] وأورده في الصّحيحة [ ١١١] .

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٦٤ / ٢٦٤].

آذَانُ الْفُيُول، في أصْلهَا أَرْبَعَةُ أَنْهَارِ(١)، الحديث.

ولقد حاول بعض العلماء أن يؤولوا هذا الحديث فأولوه تأويلات شتى، والظَّاهر أن من أنهار الجنَّة الفُرات والنِّيل، فأهل الجنَّة يُختار لهم من مُسمَّيات ما عرفوا في الدُّنيا ما يزدادون به أنسا وتشريفا، كما أنّ هناك اتّجاه إلى أنّ سيْحان وجَيْحان والفُرات والنيل التى ورد ذكرها مُجتمعة في تلك النُّصوص قد شَرُفت بأن نُسبت إلى الجنَّة في الدُّنيا إشارة إلى أنّها ستكون من أنهار المسلمين في الدُّنيا فكان لها فضلها بهذا الانتساب.

ويمكن أن يكون فى المسألة جانب غيبى يقتضى منّا التّسليم بذلك لما ذهب إليه القاضى عياض أنّ أصول سدرة المنتهى فى الأرض بدليل أنّنا نشهد أنّ النّيل والفُرات ينبُعان من الأرض، وقد ذكرنا أن السّموات السّبع والجنّة والنّار مُغيّبة عنّا، ثمّا يُبيّن أنّ فى المسألة جانب غيبى يجب التَّسليم فيه دون البحث عنه. (قال) القرطبي [ وقيل إنّما أطلق على هذه الأنهار أنّها من الجنّة تشبيها لها بأنهار الجنّة لما فيها من شدّة العُذوبة والحُسن والبركة، وعلى هذا فالنيل والفُرات المذكوران فى الحديث نهران موجودان فى الجنة وهما غير الفُرات والنيل الموجودين على الأرض، وفى ذلك إيناس لأهل الجنّة وتشريف للنبيل والفُرات الأرضيين والله أعلم (٢٠)].

### الثّاني ـ ماء البحار]

البحر الماء الكثير ملْحًا كان أو عَذْبًا، وسُمِّى بذلك لعُمقه واتساعه وجمعه: أَبْحُرٌ وبحَارٌ، فجاء ذكر الأول في قوله تعالى ﴿وَٱلْبَحْرُ يَمُلُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَهُ أَجْرٍ ﴾ [لتحوير: ]. والبحر الكبير هو [لقمان: ٢٧]. وقال في الثّاني ﴿وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِّرَتْ ﴾ [التّكوير: ٦]. والبحر الكبير هو مغيض لكلّ الأنهار فلا يكون إلا ملحًا أُجَاجًا ولا يكون ماؤه إلا راكدًا، وقيل: هو الماء الكثير ملحا كان أو عذبا وقد عَلب استعماله في الماء الملح حتى قلّ في العذب، والبُحيْرة: مَجتمع الماء تحيط به الأرض [(٣)].

ومن آيات الخالق سبحانه وعجائب مصنوعاته البحار المختلفة لأقطار الأرض والتى هى خلجان من البحر الأعظم المحيط بجميع الأرض، حتى إنَّ المكشوف من الأرض والجبال والمدن بالنسبة إلى الماء كجزيرة صغيرة في بحر عظيم وبقية الأرض مغمورة بالماء، ولولا إمساك الخالق تعالى له بقدرته ومشيئته وحبسه الماء لطَفَح على الأرض

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٢٠٧].

<sup>(</sup>٢) انظر الأساس في السُّنَّة وفقهها للشّيخ سعيد حوّى [ص ٦٩٧].

<sup>(</sup>٣) انظر المصباح المنير [ص ١٤] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٣٥٨].

وعلاها كلُّها، ولهذا حِار عقلاء الطُّبيعيين في سبب بروز هذا الجزء من الأرض مع اقتضاء طبيعة الماء للعَلوِّ عليه، ولم يجدوا ما يُحيلون عليه ذلك إِلاَّ الاعتراف بالعناية الأُزَليّة والحكمة الإِلهيّة التي اقتضت ذلك من أجل أن يعيش الإِنسان والحيوان والشّجر والنّبات على ظهر هذه الأرض.

وقد جاء حُكِم النِّبي عَالَيْهُ فيه أنّه «الطُّهُورُ مَاؤُهُ الْحلُّ مَيْتَتُهُ (١)». وقد جعله الله تعالى ملحاً أُجَاجًا مَرًّا زَعَافًا لتمام مصالح من هو على وجه الأرض من المهاد والعباد، وماء البحر دائم راكد كثير الحيوان الذي يموت فيه كثيرا ولا يقبر، فلو كان ماؤه حلوا لأنتن من إقامته أو موت حيواناته وجيّفه، ولكان الهواء المحيط بالعالم قد اكتسب نتنه فيفسد جو الحياة على الخلق أجَمَعين.

والماء في كتاب الله الخالد نوعان : عَذْبٌ فُرَاتٌ وملْحٌ أُجَاجٌ، فإِذا ما التقي البحران في مجرى واحد فصَلَت بينهما يدُ القُدرة الإِلهيَّة ببرزِخ فلا يبغيان كما في قوله تعالى﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ هَاذَا عَدْبُ فُرَات وَهَذَا مِلْحُ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا برَّزَخًا وَحِجْرًا مَّحْجُورًا ﴾ [الفرقان: ٣]. فكان من عظيم قدرته سبحانه وإبداعه في خلقه أن أجرى الماءين مُتجاورين فيختلطان دون امتزاج أو أن يلتبس أحدهما بالآخر التباسا كاملا:

(١) فهذا عذب فَرَات شديد العذوبة طيِّب المذاق مائل إلى الحلاوة، وهو ماء الأنهار والعيون التي فرّقها سبحانه بين خلقه في كلّ أرض بحسب حاجتهم لهِــا وكفايتهم منها، وسُمِّي هذا الماء فُراتا لأنّه يفرت العطش أي يقطّعه ويكسره ريّــا وصحّة وتنعّما .

(٢) والآخر ملح أجاج شديد الملوحة والمرارة وهو ماء البحار على اختلاف درجات ملوحتها وسمِّي أجاجًا اشتقاقا من تلهَّب النَّار لأنَّ شَربه يزيد العطش.

فانظر كيف فصل الخالق سبحانه بين الماءين في الجرى الواحد بحاجز من قدرته المبدعة فلا يغلب أحدهما على الآخر منعا من وصول أثر أحدهما إلى الآخر وامتزاجه به كما جاء بيان ذلك في قوله تعالى ﴿مَرَجَ ٱلبَحْرَيْنِ يَلتَقِيَان ﴿ بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لا يَبْغِيَان ﴾ [الرّحمن:١٩ - ٢٠]. وقوله تعالى ﴿وَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْنَ حَاجِزًا ﴾[النّمل: ٦١].

وما كان القاسم المشترك بين البحرين [العذب الفُرات] و[الملح الأجاج] إِلاّ عفو الله ورحمته وجوده وكرمه، وإنعامه على خلقه بفيوضات رزقه تجقيقا لجلال قوله ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلَّبِحْرَانِ هَلَا عَدْبُ فُرَاتُ سَابِغٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِلَّحُ أَجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٨٣] والتّرمذي [٢٩] والنّسائي [٣٣١].

لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةَ تَلْبَسُونَهَا ﴾ [فاطر: ١٧]. فاجتمعا في الأوّل وانفرد الملح بالثّاني.

[والآيات الكريمة تشير إلى نعمة الله تعالى على عباده بعدم اختلاط الماء المالح المتسرّب من البحار في الصّخور القريبة من الشّاطىء بالماء العذب المتسرّب إليها من البرّ اختلاطا تامًا بل إنّهما يلتقيان مجرّد تلاق فيطفو العذب منها فوق المالح كأنّ بينهما حاجزا خفيًّا مستورا لا نراه يمنع بغي أُحدهما على الآخر.

وليس هذا فقط بل يقول الأكاديميون أن هناك قانونا ثابتا يحكم هذه العلاقة ويتحكّم فيها لمصلحة البشر ممن يسكنون في تلك المناطق وتتوقّف حياتهم على توافر الماء العذب، لما ثبت أن طبقة الماء العذب العُليا يزداد سُمكها مع زيادة الارتفاع عن منسوب البحر بعلاقة منتظمة حتّى إنّه يمكن حساب العمق الأقصى للماء العذب الذي يمكن الوصول إليه فهو يساوى قدر الفرق بين منسوب الأرض ومنسوب البحر ٤٠ مرة.

كما أنّ كثافة الماء العذب [في حدود جرام واحد / سم ] تكون أقل من كثافة الماء المالح [في حدود ٢٦ • ١٦ إلى ٢٨ • ١ جرام / سم ] فإنّ الماء العذب يطفو فوق سطح الماء المالح على الرّغم ممّا يحمله من رسوبيّات، ويسمّى هذا التّدفّق المائى باسم التّدفّق المتباين الكثافة.

ويظلّ الماء العذب طافيا فوق سطح الماء المالح حتّى تتمكّن كلّ من تيارات المدً والجَزْر والأمواج والتّيارات البحريّة من المزج بين حواف هذه الطبقة الرّقيقة من الماء العذب والماء المالح مُكوِّنة ماء قليل الملوحة يفصل بينهما، وهنا يتأثَّر تدفُّق الماء العذب بكلّ من قوّة الاستمرار في الاندفاع [القصور الذاتي] وشدّة الاحتكاك بقاع المجرى وفرق الكثافة بين الماءين العذب والمالح وتلك من آيات الله الباهرات (١)].

(قال) في ظلال القرآن [هو الذي ترك البحرين الفرات العذب والملح المر يجريان ويلتقيان فلا يختلطان ولا يمتزجان، إِنّما يكون بينهما برزخ وحاجز من طبيعتهما التي فطرها الله سبحانه، فمجارى الأنهار غالبا ما تكون أعلى من سطح البحر، ومن ثمّ فالنّهر العذب هو الذي يصبّ في البحر المالح ولا يقع العكس إِلا نادرا.

وبهذا التقدير الدّقيق لا يطغى البحر وهو أضخم وأغزر على النّهر الذى منه تكون الحياة للنّاس والأنعام والنّبات، ولا يكون هذا التّقدير مُصادفة عابرة وهو يطرد هذا الاطراد، إنّما يتمّ بإرادة الخالق الذي أنشأ هذا الكون لغاية تحُقّقها نواميسه في دقّة

<sup>(</sup>١) انظر الإشارات الكونيّة في القرآن الكريم للدّكتور زغلول النّجار [٥١].

وإحكام، وقد رُوعى فى نواميس هذا الكون ألا تطغى مياه المحيطات الملحة لا على الأنهار ولا على اليابسة حتى فى أشد حالات المد والجزر التى تحدث من جاذبية القمر للماء الذى على سطح الأرض ويرتفع بها الماء ارتفاعا عظيما (١٠).

ومن معانى التفسير فى قوله تعالى ﴿ وَٱلْبَحْرِ ٱلْمَسْجُورِ ﴾ [الطُّور: ٢]. أنه المجبوس وفى تفسير القرطبى عن ابن عبّاس رضى الله عنه قال «السجور الحَبوس (٢)». قالوا: ومنه [ساجور الحيوان] التى تمسكه وهى قلادة من عود أو حديد، وكذلك البحر لولا أنّ الله تعالى حبسه وأمسكه لفاض على الأرض وعلاها وأمكن منها.

ويشير الأستاذ الدكتور زغلول النّجار إلى الدّلالة العلمية لقوله تعالى ﴿وَهُو اللّهِ مَرَجَ اللّهِ حَرَيْنِ ﴾ [الفرقان: ٥٣]. بأنّ لفظة [البحر] تُطلق في اللّغة العربية على كلّ من النّهر ذى الماء العذب والبحر ذى الماء المالح، ولولا أنّ الله تعالى قد أراد لهذه الأنهار أن تفيض من تضاريس القارّات المرتفعة فوق مستوى سطح البحر فتلقى بمائها العذب وما تحمله من رسوبيّات في الخضم المالح، ولولا هذا النّظام المحكم والمبهر في ترتيب مستويات كلّ من اليابسة وقيعان البحار والمحيطات لطغي ماء البحر المالح على اليابسة بما فيها من ماء عذب وأفسدها إفسادا كاملا ودمّر كلّ صور الحياة فيها.

ومع استمرار نشاط الحركات الدّاخلية للأرض وانعكاس ذلك على تحرُّك ألواح غلافها الصَّخرى وما صاحبه من هزّات أرضيّة وثورات بُركانيّة ومُتداخلات ناريّة تكوّنت السّلاسل الجبليّة التي أعطت سطح الأرض تضاريسه الشّامخة، ولولا تلك التّضاريس ما كان من الممكن فصل الماء العذب عن الماء المالح أبدا.

ومع دورة المياه حول الأرض تلك التي تحرِّكها بتدبير من الله تعالى كلّ من حرارة الشّمس وتصريف الرياح وإزجاء السُّحُب، والتّأليف بينها وبسطها أو ركمها، وتكثُف قطرات الماء فيها وإنزال المطر أو الثّلج أو البرد منها بإذن الله تعالى وحيثُما شاء وبالقدر المقسوم تشكّل سطح الأرض وشُقَّت الفجاج والسُبُل وسالت الأنهار والجداول وتدفّق الماء في الأودية ودارت دورات عديدة على سطح الأرض، ولولا ذلك لفسد ماء الأرض منذ اللّحظة الأولى لخروجه من داخلها [(")].

<sup>(</sup>١) انظر في ظلال القرآن [ج ١٩ ص ٢٩٧٢].

<sup>(</sup>۲) انظر تفسير القرطبي [ج ۱۷ ص ۲۲].

<sup>(</sup>٣) انظر الإشارات الكونيّة في القرآن الكريم للدُّكتور زغلول النّجار [ ٥ ].

### (المصدرالثالث) الهياه الجوفيية

تُؤكد الحقائق العلمية التى توصل إليها العلماء أنّ [ 80 ] من إجمالي المياه العذبة الموجودة على سطح كوكبنا بصفة عامّة توجد تحت الأرض، وهي ما تعرف باسم المياه الجوفيّة، أمّا النّسبة الباقية من المياه العذبة فهى الموجودة في الأنهار، والمياه الجوفيّة من الموارد المائيّة التي تُوصف بالصّعبة، فهى غير مُتاحة بسهولة أمام الإنسان، فربَّما تكون هذه المياه مُخزَّنة أو مُختبئة في باطن الأرض دون أن يعرف أحد بوجودها إلا بعد مرور مئات السّنين.

وبالتّالى فهى فى كثير من الإحيان تكون صعبة الاستغلال لأنّها يُمكن أن تسير أحيانا داخل الفراغات الموجودة بين الرّمال والحصى، وأحيانا تجدها عبر تشقُّقات الصُّخور، أو قد تجتمع داخل طبقة صخريّة مائيّة، أو فوق طبقة من الصّلصال أو من الصّخور، أو فى قنوات كبيرة فى الطبقات الجيريّة من الأرض.

وتتكوّن المياه الجوفية عادة بفعل مياه الأمطار أو ذوبان الجليد أو ترشيح المياه السطحية إلى أسفل داخل التُربة، وتعتمد مُعدّلات الاختزان على الطبيعة الجيولوجيّة بالمنطقة وظروف الطقس بها، ولكنّ هذه المياه تجد طريقها إلى سطح الأرض بأكثر من صورة، فهى إمّا أنّها تتفجّر بشكل طبيعي في صورة ينابيع، وقد تصبّ في البحيرات والأنهار والبحار.

وهناك احتمال [العامل الإنساني] الذي يدفع بالبعض أن يتولَّى استخراجها بنفسه من باطن الأرض عن طريق حفر الآبار، إلا أن مُشكلة المياه الجوفية تتمثّل في أن مُعدّلات سحبها إلى أعلى يزيد أحيانا عن مُعدّلات تخزينها، بمعنى أن الإنسان في بعض الدول يسحب أكثر ممّا هو موجود ومُخزَّن تحت سطح الأرض وهو ما يُعرِّض كميّات المياه الجوفية في كثير من المناطق إلى النّفاذ.

ممّا سبق عرضه يتبيّن لنا أنّ المياه الجوفيّة تمثّل ذلك الجُزء من الماء المحجوز في الحزّان الجوفي المسامّى، والنّاتج من تسرَّب وتخلخُل مياه الأمطار إلى التَّربة وبعض الطّبقات السَّفلى من الأرض، ومن المصادر الهامّة للمياه الجوفيّة تسرَّب مياه الأمطار أو المياه السّطحية إلى الخزون الجوفى الذى يضخ ماءه بعد ذلك بقدر الله من خلال الينابيع والعيون التى تتفجّر بفيوضات الرّحمة ماء ذلالاً يتطهّر به الإنسان ويحيا وهو ما يُعبِّر عنه قول الله تعالى ﴿أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَنْهَا ﴾ [النّازعات: ٣١].

ويُستفاد بالمياه الجوفيّة من خلال مصدرين:

### [الأول] ـ الينابيع

الينابيع جمع ينبوع وهي عين الماء تتفجّر وتخرج من الأرض، يقال: نَبَعَ الْمَاءُ ونَبِعَ ونُبِعَ نَبْعًا والينبوع: الجدول ونَبعَ ونُبعَ ونُبعَ والْمَاءُ والينبوع: الجدول الكَثير المَاء، والجمع ينابيع، ومنه قوله سبحانه ﴿ وَقَالُواْ لَن تُؤْمِنَ لَكَحَتّى تَفْجُرَ لَكَ عَتَى الْفَاءَ، والجمع ينابيع، ومنه قوله سبحانه ﴿ وَقَالُواْ لَن تُؤْمِنَ لَكَ حَتّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴾ [الإسراء: ٩٠]. وكما في قوله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللهُ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكُهُ يَنَئِيعً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الزُّمر: ٢١].

وكذلك العين وجمعها عيون وهى ينبوع الماء يتفجّر من الأرض ويجرى، وفى القرآن قوله تعالى ﴿فِيهِمَا عَيْنَانِ القرآن قوله تعالى ﴿فِيهِمَا عَيْنَانِ جَرِيَانِ ﴾ [القمر: ١٢]. وقوله تعالى ﴿فِيهِمَا عَيْنَانِ نَضَّا خَتَانِ ﴾ [الرّحمن: ٥٠]. وهى العين الفوارة الغزيرة الماء.

والينبوع هو دَفْق مُركَّز للماء الجوفى المُنساب فوق سطح الأرض فى شكل تيّار من الماء، ويمكن تقسيم الينابيع إلى ينابيع تحت الجاذبيّة وأخرى لا تخضع لهذه الجاذبيّة، وهذه الأخيرة تنتج بفعل الحرارة والغازات، كما يمكن تقسيم الينابيع إلى:

- (١) ينابيع دائمة إذا كان الدَّفْق منها طيلة أيَّام السَّنة.
- (٢) ينابيع مُؤقَّتة أو منقطعة إذا كان دفقها غير مستمر.
- (٣) ينابيع دوريّة إذا كان دَفْقُهَا على فترات مُتباينة [(١)].

#### (الثّاني) ـ ميناه الأبنار

البئر عبارة عن حُفرة عميقة داخل الأرض تتصل بالخزّان الجوفى ويتم استخراج الماء منها بالنّزح اليدوى أو باستخدام المضخّات والرَّوافع الكهربية وأنواعها كثيرة، وعادة ما يكون قطرها بين اللي ١٥٣ متر ولا يزيد عُمقها عن عشرة أمتار، أمّا البئر الأرتوازية فهى بئر يرتفع فيها مستوى الماء عن السّطح العلوى للخزّان الأرتوازى سواء فاض الماء على سطح الأرض أو لم يفض ((٢٠)).

والبئر مُؤنَّثة مهموزة ويجوز تخفيفها وجمعها في القلَّة: [أبار] و [آبار] بالمدّ، و[أبؤر] وفي الكثرة على [بيار] أو [بئار]. وهي مسمّى قرآني ورد ذكره في الكتاب مرّتين:

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الماء للذكتور عصام عبد الماجد [ص ١٦٨].

<sup>(</sup>٢) انظر القاموس الوجيز [ص ٣٤].

[الأوّل] عندما تضمّنه قوله تعالى ﴿ وَبِثْرِ مُّعَطَّلَةٍ وَقَصْرِ مَّشِيدٍ ﴾ [الحجّ: ٤٥]. أى أنها متروكة بعد أن فقدت ماءها بذهابه في الأرض، أو أنّها غائرة لبعد قعرها فلا يستطيع طالب الماء أن يصل إليه من قوله تعالى ﴿ يُصْبِحَ مَآوُهُا عَوْرًا فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَبًا ﴾ [الكهف: ٤١]. أى أصبح ماء عميقا يصعب الوصول إليه.

[الثّاني] عندما أُطلق على البئر مُسمَّى [الجُبِّ] في قوله تعالى ﴿ وَأَجْمَعُوٓاْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَيْبَتَ ٱلْجُبِّ ﴾ [يوسف: ١٥]. والجبُّ البئر الواسعة العميقة التي تُخالف الأُولى في العُمَق والاتساع.

ومياه الآبار قليلة اللّطافة أمّا ماء القنوات المدفونة تحت الأرض فثقيل لأنّ أحدهما مُحتقن لا يخلو عن تعفُّن والآخر محجوب عن الهواء، وينبغى ألاّ يُشرب من هذا الماء على الفور حتّى يعرّض للهواء وتأتى عليه ليلة، وأردؤه ما كانت مجاريه من رصاص أو كانت بئره غير جارية ولا سيّما إذا كانت تُربتها رديئة فهذا الماء وخيم [(۱)].

ومن مياه الآبار:

### (ماء زمزم المبارك)

زمزم - بزايين مفتوحتين - اسم للبئر المشهورة في المسجد الحرام، بينها وبين الكعبة المشرقة ثمان وثلاثون ذراعا، يُتبرك بها ويستشفى بمائها، وهي عين معين، يرتوى المسلم منها فيتذوَّق طعما لذيذا طيِّبا حُلوا فيستشعر البُرء من سقمه، ويجد الصّحة والعافية في جسده، أمّا ماؤها فهو سيِّد المياه وأشرفها رفعة، وأجلُها قدْرا، وأحبُّها إلى النّفوس الطّاهرة وأطيبُها إلى القلوب المؤمنة، وهي هزمة جبريل عليه السّلام وسُقيا الله وغياثه لولد خليله إبراهيم فبقى غياثا لمن بعده، وبها غَسلَ أمين الوحي جبريل عليه السّلام صدر النّبي الكريم عَلَيْ كما في قوله من حديث أنس عند البخارى «فَفَرَّ جَ صَدْرى ثُمَّ غَسَلَهُ بمَاء زَمْزَمَ (٢٠)».

وماء زمزم طعام لا يُشبع من أكله وشراب يُستشفى به من كل مرض لما ثبت عن نبينا عَلَي الله عنه وقد أقام بين الكعبة وأستارها أربعين يوما ما بين يوم وليلة ليس له طعام غير ماءها «إِنَّها لَمُبَارَكَةٌ، هِي طَعَامُ طُعْمٍ وَشَفَاءُ سُقْمٍ (٣)». وخير الماء على وجه الأرض هو ماء زمزم لقوله عَلَي من حديث ابن عبّاس رضى الله عنهما «خَيْرُ مَاءٍ عَلَى وَجْهِ الأرْضِ مَاءُ زَمْزَمَ لَقُولُهُ عَنِهما «خَيْرُ مَاءٍ عَلَى وَجْهِ الأرْضِ مَاءُ زَمْزَمَ لَقُولُهُ عَنِهما «خَيْرُ مَاءٍ عَلَى وَجْهِ الأرْضِ مَاءُ زَمْزَمَ ، فِيهِ طَعَامٌ مِنَ

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد لابن القيم [ج ٤ ص ٣٩١]. (٢) من حديث أخرجه البخارى [١٦٣٦] ومسلم [١٦٣٨]. [٢٤٣٥].

الطُّعْم و سَفاءٌ من السُّقْم (١) ».

ولا تأتير لماء زمزم إلا بالنية عند شُربه، فبالإضافة لما يحمله من طَهُور وبَركة فإن ذلك يزيد من قدره عند تعاطيه بنية الشّفاء المُبارك من الله تعالى، لما ثبت من قوله عَلَيْ «مَاءُ زَمْزَمَ لَمَا شُرِبَ لَهُ (٢)». فمن شربه بإخلاص وجد فيض ذلك الغيث وتذوقه، فمن شربه لمرضَ شفاه الله، أو لجوع أشبعه الله، أو لحاجة قضاها الله، وإنّما ينال العبد منه على قدر نيّته ويقينه بحديث رسول الله عَلَيْ وإيمانه به:

[\*] لحديث ابن عبّاس رضى الله عنه أنّ النّبى ﷺ قال «مَاءُ زَمْزَمَ لَمَا شُرِبَ لَهُ، إِنْ شَرِبْتَهُ لِشَبَعَكَ أَشْبَعَكَ اللهُ، وَإِن شَرِبْتَهُ لِشَبَعَكَ أَشْبَعَكَ اللهُ، وَإِنهْ شَرِبْتَهُ لَقَطْعِ ظَمَتُكَ قَطَعَهُ اللهُ، وَهِي هَزْمَةُ جَبْرِيلُ عَلَيْهُ السَّلاَمُ، وَسُقْيَا إِسْمَاعِيلُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ». وَزاد الحاكم «إِنّ شَرِبْتَهُ مُسْتَعِيذًا أَعَاذَكَ اللهُ. قَالَ: وَكَانَ ابْنُ عَبَّاسَ إِذَا شَرِبَ مَنْ زَمْزَمَ قَالَ: وَكَانَ ابْنُ عَبَّاسَ إِذَا شَرِبَ مَنْ زَمْزَمَ قَالَ: وَكَانَ ابْنُ عَبَّاسَ إِذَا شَرِبَ مَنْ زَمْزَمَ قَالَ: وَلَا لَهُمُ أَسْأَلُكُ عِلْمًا نَافِعًا، وَرِزْقًا وَاسِعًا، وَشَفَاءً مِنْ كُلِّ دَاء (٣)».

[\*] وروى البخارى عن أبى حمزة الضَّبعى قال «كُنْتُ أُجَالِسُ ابَنَ عَبَّاسِ بِمَكَّةَ فَأَخَذَتْنِى الْحُمَّى فَقَالَ: أَبْرِدْهَا عَنْكَ بِمَاء زَمْزَمَ، فَإِنَّ رَسُولَ اللهِ عَظَّ قَالَ: الْحُمَّى مِنْ فَيْحِ جَهَنَّم فَأَبْرِدُوهَا بِالْمَاءِ، أَوْ قَالَ: بِمَاء زَمْزَمَ ( ) ...

[\*] وجاء عن ابن عبّاس رضى الله عنه «سَقَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلِي مَنْ زَمْزَمَ فَشَرِبَ وَهُوَ قَائمٌ (٥)». وقيل: فَعَل ذلك لبيان الجواز.

والحديث عن ماء زمزم يستلزم الإشارة إلى ما يلى:

## (١) ـ التَّضلُّع من مـاء زمزم

والتّضلُّع من ماء زمزم شبعًا وريًّا من سُنن الحجِّ وهدى نبيِّنا الأكرم عَلَيْ فيه، ويُقصد به الإكثار من الشَّرب منه حتّى تتمدّد الأضلاع والأجناب لدلالة فاعل ذلك أنه إنّما فَعَله إيماناوتصديقا بما جاء به الشّارع الحكيم عَلَيْ من ندب الإكثار منه لاعتقاد فضله ونوال بركته ومُصادفة قوله عَلَيْ «التَّضَلُع مِنْ مَاء زَمْزَمَ براءةٌ من النّفاق (٢٠)». وفي الارتواء والشُّبع من هذا الماء المُبارك قال ابن عبّاس «إِذَا شَرِبْتَ منْها فَاسْتَقَبْلِ الْقِبْلَةَ وَاذْكُر اسْمَ الله تَعَالَى، وتَنفَسْ ثَلاَثًا وتَضلَعْ مِنْها، فَإِذَا فَرغْتَ

<sup>(</sup>۱) أورده في صحيح الجامع [ ٣٣٢٧] والصّحيحة [ ٣٣٢٧]. (٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١ ٤٧٨٥]. (٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٥ ٤٧٨٥] وابن ماجه [ ٢ ٥٠٠] وصحيح الجامع [ ٢ ٥٠٠]. (٣) أخرجه الحاكم [ ١٧٧٤] وقال هذا حديث صحيح الإسناد. (٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٣٢٦١] والفَيْحُ سُطوع الحرّ وفورانه. (٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٦٣٧] ومسلم [ ٢٠٢٧ / ٢٠١١] والنّسائي [ ٢٠٢٧]. (٢) ذكره الأرزقي في تاريخ مكة عن ابن عبّاس وأورده في فيض القدير [ ٣٤٠٦].

فَاحْمَد اللهَ عَزَّ وَجَلَّ، فَإِنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ قَالَ: إِنَّ آَيَةَ مَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْمُنَافقينَ أَنَّهُمْ لاَ يَتَضَلَّعُونَ مِنْ مَاء زَمْزَمَ كراهة لَه بعدما على الله عَلَيْ الله على الله

والرّغبة في الاستكثار من ماء زمزم عنوان الكرام الذين يشتاقون لمناهل الأحبة ومواطن أهل المودّة، وقد علموا أنّ زمزم منهل المصطفى عَلَيْ وأهل بيته الكرام وأصحابه العظام، ومحلّ تنزُّل الرّحمات وفيض البرركات، فالمتعطّش إليها والممتلىء منها قد أكّد شعار الحبّة وأحسن العهد إلى الأحبّة، فلذلك جُعل التّضلُّع منها علامة فارقة بين النّفاق والإيمان، ولله درُّ القائل [(٢)]:

وَمَا شَغَفِى بِالْمَاءِ إِلاَّ تَذَكُّراً لِمَاءٍ بِهِ أَهْلُ الْحَبِيبِ نُزُولُ

لذلك تحظى مياه زمزم بفضل عظيم لمن شربها كما أنّ تناول كميّات كبيرة منها تُعدُّ من الأشياء التي يحرص عليها الحجيج والمُعتمرون خاصّة في فترة راحتهم ما بين الطّواف بالبيت والسّعى بين الصّفا والمروة.

### (۲) ـ ماذا عن مُسمِّی زمزم

سُمِّيت زمزم بهذا الاسم لكثرة مائها فيقال [ماء زمزم وزمزوم]: إذا كان كثيرا، وقيل لاجتماعها لأنه لمّا فاض منها الماء على وجه الأرض قالت هاجر للماء: [زم زم] أى اجتمع يا مُبارك فاجتمع فسُمِّيت زمزم، وأخرج الفاكهي بإسناد صحيح عن مجاهد «إِنَّمَا سُمِّيت ْزَمْزَمُ لأَنَّهَا مُشْتَقَّةٌ مِنَ الْهَزْمَةِ (٣)». أى: «النقرة» وهزمت البئر إذا حفرتها.

ونُسبت الهزمة لجبريل عندما ضرب الأرض بقدمه فنبع ماء زمزم ودليل ذلك قوله ﷺ من حديث أبي بن كعب «إِنَّ جبْرِيلَ لَمَّا رَكَض زَمْزَمَ بِعَقبِه جَعَلَت أُمُّ إِسْمَاعَيلَ تَجْمَعُ الْبَطْحَاءَ ، رَحِمَ اللهُ هَاجَرَ لَوْ تَركَتْهَا كَانَت عَيْنا مَعِينًا ( أَنَى وذكر الله المناوى عن السهيلى قال [ وحكمة تفجيرها له بعقبه دون يده أو غيرها الإشارة إلى أنّها لعقبه ووارثه من بعده وهو مُحمَّد ﷺ وأُمّته إلى يوم القيامة من قوله تعالى ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَة أَبَاقِيَة فِي عَقِيمِهُ ﴾ [ الزُّخرف: ٢٨]. أي في ذريته وأتباعه.

وقيل لأنّ هاجر عليها السّلام لـمّا زمّت التُّراب حين انفجرت وخرج منها الماء فمنعت انطلاقه بجمع التُّراب حوله، ويتأيّد هذا بما جاء عن ابن عبّاس رضى الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم [۱۷۷۳] على شرط الشّيخين والبيهقى [٥/١٤٧] بسند رجاله ثقات. (٢) انظر فيض القدير [ج ١ ص ٨١]. (٣) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ٥٧٦]. (٤) أخرجه فى صحيح الجامع [٥٥٠ ] وأورده فى الصّحيحة [٦٦٦٩].

عنه أنّ رسول الله عَلَيْ قال يَرْحَمُهَا الله، لَوْ تَرَكَتْهَا لَكَانَتْ عَيْنًا سَائِحَةً تَجْرِى إِلَى يَوْم الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عُلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله أُمَّ إِسْمَاعِيلَ لَوْ تَركَتْ وَمْزَمَ - أَوْ قَالَ - لَوْ لَمْ تَغْرِفْ مِنَ الْمَاء لَكَانَتْ عَيْنًا مَعِينًا (٢)». أى ظاهراً جاريًا على وجه الأرض. (قال) ابن الجوزى [كان ظهور زمزم نعمة من الله محضة بغير عمل عامل، فلمّا خالطها تحويط هاجر دَاخَلها كسب البشر فقصرت على ذلك (٣)].

وجاء من أسماء زمزم: بَرَّة، والمضنونة، وتَكْتُم ـ بوزن تكْتُب ـ وهزمة جبريل، وشفاء سُقم، وطعام طُعم، وشراب الأبرار، وطيبة. وقيل: إِنَّ عليًا رضى الله عنه قال «خَيْرُ بِعْرٍ فِي الأَرْضِ بَرْهُوتُ ( أَنَّ)».

### (٣) ـ جواز حمل مـاء زمزم مـن مكة

يجوز نقل ماء زمزم إلى غير مكة من البلاد لما رُوى عن عائشة رضى الله عنها «أنّها كَانَتْ تَحْملُ منْ مَاء زَمْزَمَ وَتُخبرُ أُنّهُ عَلَىٰ يَحْملُهُ (٥)». وجاء فى رواية «كَانَ رَسُولُ الله عَلَىٰ يَحْملُ منْ مَاء زَمْزَمَ (١٠)». أى من مكة إلى المدينة ويهديه المصحابه، كما كان يستهد به من أهل مكة فيسن فعل ذلك، وفيه دليل على استحباب حمل ماء زمزم إلى المواطن الخارجة عن مكّة، ويتأيّد هذا بما أخرجه البخارى فى تاريخه عن عائشة «أنّها حَملَتْ مَاء زَمْزَمَ فى الْقَوَارِيرَ وَقَالَتْ : حَملَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ الْمَرْضى ويَسْقيهم (٢٠)».

#### (Σ) ـ اختلاف العلماء في الوضوء بماء زمزم

افترق العلماء في حُكم التّوضُّو بماء زمزم على قولين:

(الأوّل) أنّه منهى عن الوضوء منه والأصل في النّهي قول ابن عبّاس رضى الله عنه «لا أُحِلُّهَا لِمُغْتَسِلٍ وَهِي لِشَارِبٍ حِلٌّ وَبِلٌ \*\*)». أي الحلال شربها ارتواء لما

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٢٢٨٥]. (٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٣٦٨] وأورده في صحيح الجامع [ ٢٠٧٩]. (٣) انظر الموسوعة الفقهية في صحيح الجامع [ ٢٠٧٩]. (٣) انظر الموسوعة الفقهية [ ٤ / ٤ / ١]. (٥) حديث حسن أخرجه الترمذى [ ٣٦٣] والبيهقى [ ٥ / ٢٠٢]. (٦) أخرجه في صحيح الجامع [ ٤٩٣١] وأورده في الصحيحة [ ٨٨٣]. (٧) أخرجه البخارى في الكبير [ ٣ / ١٨٩]. (٤) جاء في هذا عن ابن عبّاس رضى الله عنه بحُكم انتقال سقاية الحاج إليه من أبيه عبد المُطلب، وسقاية الحاج إليه من أبيه عبد المُطلب، وسقاية الحاج في الموسم من قول الله تعالى ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ ٱلْحَاجُ وَعِمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ كَمَنْ لسقاية الحيجيج في الموسم من قول الله تعالى ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ ٱلْحَاجُ وَعِمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ كَمَنْ المسقاية الحيد في المؤسم من قول الله تعالى ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ ٱلْحَاجُ وَعِمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ المَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ المَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ المُسْعِد وَالله الله تعالى والجهاد في سبيله المناه المسجد وبين الإيمان بالله تعالى والجهاد في سبيله سُبحانه طبقا لترتيب الآية الكريمة.

فيها من الاستشفاء، واختلف في السَّبب الذي لأجله ثبت النَّهي ِفيه وفيه طريقان:

(١) أنَّه اختيار الواقف وشرطه وهو قول العبَّاس رَرِّ اللهُ وبالتَّالي لا يجوز الوضوء به لأنَّه خلاف مُراد الواقف، فعلى هذا لا يجوز الوضوء بهاء زمزم.

(٢) أنّ سبب ذلك كرامة ماء زمزم وتعظيمها ويتعلَّق بذلك بثلاثة أمور:

(الأوَّل) إن قيل أنَّ ما ينحدرُ عن أعضاء المتوضِّيء طاهر غير مُطهِّر كأُشهر الرّوايات كره الوضوء بهاء زمزم.

(الثَّانى) إن قيل أنَّه يُحكم بنجاسة ما ينفصل من أعضاء الوضوء حرُم به الوضوء كذلك.

(الثَّالث) إن قيل أنّ المُنفصل طاهر مُطهّر لم يحرُم به الوضوء ولم يُكره، لأنّ الوضوء لم يُكره، لأنّ الوضوء لم يُؤثر فيه بها يُوجب رفع التَّعظيم عنه، فأمّا إن أُزيل به نجاسة وتغيَّر لونه كان فعله محرَّما، وإن قيل إنّ الماء لا ينجس إلَّا بالتغيُّر فمتي انفصل غير مُتغيِّر في أي الغَسُلات كان على الكراهة ولم يحرُم.

قَال ابن القيِّم [وطريقة ابن تيميَّة كراهة الغُسْل به دون الوضوء، وفرَّق بأنَّ غُسْل الجنابة يجري مجرى إزالة الجنابة من وجه، ولهذا عمَّ البدن كلَّه لما صار كلَّه جُنُبًا ولأنَّ حَدَثها أغلظ، ولأنَّ العبَّاس رَقِّكُ إنَّما حجزها على المُغتسل خاصَّة، وجواب أبي الخطَّاب وابن عُقيل أنَّه يصحُّ الوضوء به رواية واحدة (١)].

#### (0) – ماء زمزم مُعجزة مستمرة

لا ريب في أنّ استمرار تدفّق مياه بئر زمزم دون انقطاع منذ أيّام نبى الله إبراهيم عليه السّلام يُمثّل مُعجزة حقيقيّة تؤكّد قدسيَّة الأرض الحرام في مكَّة المكرَّمة التي تضمُّ أوَّل بيت وُضع للنَّاس وقبلة المُسلمين في شتى بقاع الأرض مشارقها ومغاربها.

فهذه البئر نشأت عندما فجَّرها جبريلُ بعقبِه لإسهاعيل عليه السَّلام وأمَّه هاجر بعدما تركها إبراهيم عليه السَّلام في ذلك الوادى المُقفر الذي لا زرع فيه ولا نهاء، ونفد ما معها من زاد وماء وأصيبت هاجر بالعطش الشَّديد والإعياء وهي تسعى بين جبلي الصَّفا والمروة بحثًا عمَّن يغيثُ لهفتها، ولما بلغ منها الجهد مبلغه أغاثها الله تعالى بمياه البئر المُباركة التي ظلَّت تتفَّجر من الأرض بالهاء

<sup>(</sup>١) انظر بدائع الفوائد لابن القيِّم (ج ٤ ص٥٥. ٥٠]

العذب منذ هذه اللّحظة وحتّى يومنا هذا دون توقُّف أو انقطاع.

وماء زمزم مياه طبيعية لا تتم مُعالجتها أو إضافة مادة الكلور إليها، كما أنّه من المُعتاد أن تنمو الفطريّات والنّباتات في الآبار ثمّا يُسبّب اختلاف طعم المياه ورائحتها، أمّا بئر زمزم فلا تنمو فيها فطريّات أو نباتات، والأهم من ذلك أنّه تبيّن من خلال التّحاليل أنّ مياه زمزم تتميّز عن غيرها من مياه الآبار في مكّة والمدينة المنورة بأنّ بها نسبة كبيرة من أملاح الكالسيوم والمغنسيوم، كما تحتوى على مادّة الكلور التي تعمل على إبادة الجراثيم والتّخلّص منها.

### (٦) ـ مـاء زمزم لا يتغيّر طعمه

لقد كشفت دراسة علمية حديثة أنّ ماء زمزم به تركيبات ربّانية لم يعرف أحد أسرارها بعد ، فهو لا يتعفَّن ولا يتغيَّر طعمه أو لونه أو رائحته ، فهو مثل عسل النَّحل الذي لا يتأثر بتعرُّضه للجو على خلاف ما يحدُث في جميع أنواع المياه الأُخرى مثل مياه البحار والأنهار والأمطار وكذلك المياه الجوفية .

وأرجعت الدّراسة ذلك إلى غياب نشاط الجراثيم والبكتيريا والفطريات منه لزيادة نسبة التّعدين به والتى تراوحت ما بين [٢,٢٨ و ٤,٥ جم / لتر] وكذلك لنوعية المكوّنات الكيميائيّة المسبّبة لتعدينه، وأوضحت هذه الدّراسة العلميّة أنّ مياه زمزم المُباركة تميل إلى القلَوية ثمّا يجعلها من أعظم المياه المعدنيّة المُستخدمة في العلاج والاستشفاء في العالم.

وتشير الدراسة إلى أنّه على الرّغم من زيادة الأملاح الكليّة لماء زمزم فإنّه حُلو المذاق، فمن يشربه لا يشعر بهذه الملوحة العالية على الرّغم من أنّ نفس الكميّة من هذه الأملاح لو وُجدت في أيّ ماء آخر لما استطاع أحد أن يشربه، وهذا أحد أسرار الإعجاز الإلهى في هذا الماء حيث يحتوى على نسبة من ١٧٪ إلى ١٨٪ من كلوريد الصُّوديوم الذي يُعطى الإحساس بالملوحة وهي نسبة تُقارب النّسبة المثويّة للمُلوحة الموجودة في الماء العذب، ففي ماء النّيل توجد ١٤٪ إلى ١٥٪ نسبة ملوحة، وعلى الرّغم من وضوح الفارق بين نسبة الملوحة في ماء النّيل وماء زمزم فإنّ الأخير يبقى دائماً حُلواً لا ملوحة فيه.

## (٧) ـ موقع بئر زمزم من الكعبة المُشرُّفة

تقع بئر زمزم بالقُرب من الكعبة المُشرَّفة ولها فتحة تحت سطح المطاف على عُمق [ ٢٥١سم] وهي تنقسم إلى قسمين: (الأوّل) جُزء مبنى عُمقه ١٢٥٨٠ متر عن فتحة البئر.

(والثَّاني) جُزء محفور في صخر الجبل وطوله ٢٠٢٠ متر.

ويبلغ عُمق البئر من فتحته إلى قعره حوالى ٣٠ مترا، كما يبلغ عُمق مستوى الماء عن فتحة البئر حوالى أربعة أمتار، وقطر البئر يختلف باختلاف العُمق والذى يتراوح بين ٥ر١ متر و٥ر٢ متر، وهناك ثلاثة عيون تُغذِّى بئر زمزم الأولى منها عين فى جهة الكعبة ومُقابلة للرُّكن ويتدَّفق منها القدر الأكبر من المياه، والثّانية منها تُقابل جبل أبى قبيس والصَّفا، والثَّالثة تقع جهة المروة، وهذه العيون مكانها فى جدار البئر على عمق ١٣ مترا من فتحة البئر المباركة.

## المصدر الرابع الميام المستعذبة

تُعدُّ عمليَّات تحلية مياه البحر واحدة من أبرز الإنشطة التي تقوم بها الدول الواقعة في المناطق الحارة والتي تندر فيها موارد المياه الأخرى، والتحلية من الناحية العلميّة هي تحويل المياه المالحة إلى مياه نقيّة خالية من الأملاح وصالحة للاستخدام حيث يتم ذلك عبر طرق عديدة، وتنتشر محطّات التحلية في الكثير من الدول الحارة أو الفقيرة في مواردها المائيّة الطبيعيّة، وعلى رأسها دول الخليج العربي.

وفى وصف مُبسَّط لكيفيَّة القيام بعمليَّة التَّحلية يمكن القول بأنّها تبدأ بإدخال مياه البحر إلى ما يُشبه الخزَّانات من خلال عدد من المصافى وذلك لمنع الشّوائب من الدّخول إلى مضخّات مياه البحر التى تُضخُّها إلى المبخّرات، ويتم حقن مياه البحر بمحلول [هيبوكلوريد الصُّوديوم] قبل دخولها هذه المبخّرات لمعالجتها من المواد البيولوجيّة العالقة بها، ويتم تجهيز هذا المحلول في خزّانات ومن ثمّ يتمّ حقنه بمعدّلات حسب الطّلب.

وبعد ذلك يتم انتقال مياه البحر إلى المبخّرات التى تتكوّن من عدَّة مراحل يتم خلالها تبخير مياه البحر ومن ثم تكثيفها وتجميعها، وتتم فى مرحلة ما قبل دخول المياه إلى المبخّرات إضافة بعض الكيماويّات والتى منها [البولى فوسفات] وذلك لمنع التّرسُبات داخل أنابيب المكثّفات والمبادلات الحراريّة.

وبعد ضخ الماء المنتج إلى المحطّة الكيماوية تتمّ معالجة المياه المنتجة بالمواد المختلفة مثل الكلور وثاني أكسيد الكربون والجير حتّى يُصبح مُطابقًا للشروط

والمواصفات المطلوبة عالميا، وبعدها يتم نقله من محطة المعالجةالكيماوية إلى الخزانات الكبيرة التي تمد الشبكة بالماء الصالح للشرب، كما يتم عادة استغلال جزء من البخار المنتج من محطّات التّحلية في عملية توليد الطّاقة الكهربية لتغذية احتياجات محطة التّحلية والجمّع السّكني ومحطّات الضّخ، وعليه يتم تصدير باقي الطّاقة المنتّجة من هذه الحطّة إلى الشّبكة الكهربية.

وتعتمد دول الخليج العربى بشكل رئيسى على إقامة محطّات تحلية المياه في المدن الرّئيسية من أجل توفير إمدادات المياه اللازمة للمواطنين والزّراعة إلاّ أنّ هذه المياه المعالجة تكون عادة غير صالحة للشّرب

أمّا المياه المعدنيّة فهى مياه الينابيع المشبَّعة ببعض الأملاح المعدنيّة والغازات الأخرى التى تستمدّها من الصّخور والتُّربة خلال جريانها تحت سطح الأرض مثل غاز ثانى أكسيد الكربون، وكثيرا ما يتمّ اللَّجوء إلى معالجة هذه المياه بُغية إزالة فائض الحديد منها وكذا تعديل مُحتواها من الملح وثانى أكسيد الكربون، وتُعرف المياه المعدنيّة التى عُولجت بإضافة بعض الأملاح إليها أو بشحنها بثانى أكسيد الكربون [ بالمياه المعدنية المصنّعة ].

ويرجع اكتشاف المياه المعدنية إلى العصور الرومانية واليونانية وتستخدم فى الأغراض الطبية، وأشهر ينابيع هذه المياه ينابيع [سبا] فى بلجيكا [وفيشى] فى فرنسا [وباث] فى انجلترا [وكارلسباد] فى سلوفاكيا، ويتم شرب المياه المعدنية اليوم فى زجاجات تنتجها شركات تجارية خاصة وهى تساعد على الهضم والتخلُّص من الرمل والحصى، وكثيرا ما يقصد الناس الينابيع الحارة من أجل العلاج من بعض الأمراض مثل الروماتيزم.

### ثالثًا ـ الدَّلَالَ العلميّة لطبيعة الماء و مكوناته

تبرز أهميّة المياه في حياة الإنسان من خلال فهم الدّلالات العلميّة التي أكّدها الباحثون في طبيعته ومكوّناته باعتباره آية عظمي من آيات الله المعجزة، ونقدّم لذلك من خلال بحث علمي للدّكتور زغلول النّجار حول آيتين من كتاب الله تعالى:

(الأُولى) قوله تعالى ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُوْمِنُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٠]. (والثّانية) قوله تعالى ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً طَهُورًا ﴾ [الفرقان: ٨٤].

ومن الدّلالات العلميّة التي يمكن استخلاصها من قول الحقّ سبحانه وتعالى في الآية الأولى ما يلي:

## (١) ــ أنّ بـدء الخلق كان مـن المـاء

ويرجع ذلك إلى دراسات علوم الأرض التى أثبتت أنّ خلق هذا الكوكب الذى يرجع عمره إلى بلايين السّنين قد جاء على مراحل متطاولة من الزّمن بهدف إعانة الإنسان على تتبع سُن الله تعالى فى الأرض وعلى حُسن توظيفها فى عمارة الدُّنيا، ولذلك خلق الله تعالى كلّ صور الحياة الأرضية الباكرة من الماء، لأنّ الأوساط المائية فى بدء خلق الأرض كانت أنسب البيئات لاستقبال هذه الحياة، ودراسات بقايا الحياة فى صخور الأرض تشير إلى أنّ الحياة المائية استمرّت على الأرض قرابة ٣٣٦٠ مليون سنة قبل خلق أوّل نباتات على اليابسة.

كذلك أثبتت دراسات علوم الأرض أنّ خلق النّبات كان دوما سابقا خلق الحيوان وأنّ عمليّة الخلق قد تُوِّجت من الله تعالى بخلق الإنسان، وكذلك خلق النّباتات الأرضيّة على اليابسة كان سابقا لخلق الحيوانات عليها، وكلّ ذلك كان سابقا لخلق الإنسان الذى كرّمه الله تعالى وفضّله على كثير مّن خلق تفضيلا.

وحكمة ذلك واضحة جلية لأنّ الإنسان يعتمد في غذائه على النبات ولأنّ النباتات لعبت ولا تزال تلعب الدّور الرئيسي في إمداد الغلاف الغازى للأرض بالإكسيجين الذي بدونه ما كانت حياة أي من الحيوان أو الإنسان ممكنة، يُضاف إلى ذلك أنّ النبات الأخضر هو المصنع الرّباني الذي تتخلّق فيه الجُزيئات العضوية اللازمة لبناء أجساد كلّ صور الحياة النباتية والحيوانية والإنسانية، وذلك بواسطة الماء المقبل مع العصارة الغذائية المستمدة من الأرض وثاني أكسيد الكربون المستمد من الغلاف الغازى للأرض والطّاقة المستمدة من الشّمس.

# (٢) ـ الماء وأثره في بناء أجساد كلّ الكائنات الحيّة

إِنَّ عمليَّة التَّمثيل الضَّوئى فى النَّباتات الخضراء لا تتم فى غيبة الماء الذى يتكوّن كلّ جزء فيه من ذرّتى أيدروجين وذرّة أكسيجين واحدة ، وكذلك يستمدّ النّبات الماء من العُصارة الغذائيّة التى تمتصُّها جذوره من تُربة الأرض وصُخورها ، كما يستمدّ الطَّاقة من ضوء الشّمس بواسطة الصّبغة الخضراء التى أو دعها الخالق سبحانه فى خلايا النّبات والمعروفة باسم [اليخضور] والتى أعطاها الله تعالى القدرة على تحليل جُزىء الماء إلى أيُسون (١) واحد من الأيدروجين الذى يحمل شُحنة كهربائية موجبة ، وأيون آخر من الأيدروكسيد الذى يحمل شحنة كهربائية ما الذى يحمل شحنة كهربائية ما الله عنه الماء الله عنه المناه الله عنه المناه الله عنه المناه الله عنه المناه المناه الله عنه المناه المناه الذي يحمل شحنة كهربائية المناه ا

<sup>( 1 )</sup> الأيون فرّة أو مجموعة متماسكة من الذرّات ذات شُحنة مُوجبة أو سالبة ، ويُطلق أيضا على الإِلكترون وسواه من الجسيمات المشحونة [المعجم الوجيز ص ٣٢].

وباتحاد كلّ من أيونات الأيدروكسيد يتكوّن جُزىء من الماء وذرّة من ذرّات الأكسيجين الذى ينطلق إلى الغلاف الغازى للأرض لتعويض ما تستهلكه بقيّة الكائنات الحيّة من هذا الغاز الضّرورى للحياة عن طريق التّنفُّس.

وتتّحد أيونات الأيدروجين النّاتجة عن عمليّة تحلُّل الماء مع جُزيئات ثانى أُكسيد الكربون الذى يستمدّه النّبات من الجوّ المُحيط به ليُكوِّن جميع أنواع الجُزيئات العضويّة اللاّزمة لبناء الخلايا الحيّة مُبتدأ بأبسطها وهو سُكَّر العنب [الجلوكوز] وغيرها من النشويّات [الكربوهيدرات] منتهيًا إلى البروتينات والزيوت وغيرها من الدّهون، ومركّبات ذلك من الأحماض الأمينيّة والأحماض النّووية التي تُكتب بها الآن الشّفرة الوراثيّة لكلّ كائن حيّ.

وبهذه العمليّة يَختزن جزء من طاقة الشّمس على هيئة روابط كيميائيّة تلعب الدّور الرّئيسي فيها [أيونات الأيدروجين] الموجودة في الماء، بينما يُستخدم الأكسيجين المُنطلق من الماء إلى الجوّعن طريق عمليّة التّمثيل الضّوئي بواسطة بقيّة الكائنات الحيّة في عمليّة التّنفُس، وهي عمليّة ينتج عنها أكسدة الموادّ العضويّة في الطّعام والمأخوذة أصلا من النّبات مُباشرة، وبذلك يسترجع الغلاف الغازي للأرض ثاني أكسيد الكربون الذي أخذه من النّبات، كما يسترجع قدرا من طاقة الشّمس التي استفاد بها النّبات على شكل حرارة ناتجة عن جميع الأنشطة التي تقوم بها الكائنات الحيّة أو تتركها على هيئة بقايا وفضلات تتأكسد وتعود هي الأُخرى إلى الجور .

وممّا يُؤكّد ضرورة وجود الماء لبناء أجساد كلّ الكائنات الحيّة على ظهر الأرض ومُساعدتها على القيام بمُختلف أنشطتها ومظاهرها الحيويّة ما يلي:

(١) أنّ الماء يُمثّل أعظم مُذيب يعرفه الإنسان ولذلك يُشكّل الوسط المُذيب للعديد من العناصر والمُركِّبات التي يقوم بنقلها من تُربة الأرض وصُخورها إلى مُختلف أجزاء النّبات، ومن الطّعام إلى مُختلف أجزاء جسم كلّ من الإنسان والحيوان وذلك بما له من درجة عالية من اللَّزوجة والتوتَّر السّطحي وتمتُّعه بالخاصية الشَّعرية الفائقة.

(٢) أنّ الماء يُشكِّل العنصر الأساسى في بناء أجساد جميع الكائنات الحيّة لما ثبت بالتّحليل العلمي أنّ نسبة الماء تتراوح بين [ ٧١٪] في الإنسان البالغ و [ ٩٣٪] في الجنين ذي الأشهر المحدودة، بينما يُكوِّن الماء أكثر من [ ٨٠٪] من تركيب دم الإنسان وأكثر من [ ٩٠٪] من أجساد العديد من النّباتات والحيوانات.

(٣) أنّ جميع الأنشطة الحياتية وتفاعُلاتها المتعدِّدة من التَّغذية إلى الإخراج ومن النُّمو إلى التَّكاثر لا تتم في غيبة الماء بدءا من التّمثيل الغذائي وتبادل المحاليل بين الخلايا وبعضها البعض وبينها وبين المسافات الفاصلة بينها، وذلك بواسطة الخاصية الشَّعرية للمحاليل المائية التي تعمل من خلال جُدُر الخلايا، وانتهاء ببناء الخلايا والأنسجة الجديدة ممّا يُعين على النّمو والتَّكاثر، وقبل ذلك وبعده التخلُص من سموم الجسم وفضلاته عن طريق مختلف صور الإفرازات والإخراجات.

(٤) أنّ الماء يقوم بأدوار أساسية في عمليّات بلع الطَّعام وهضمه وتمثيله ونقله وتوزيعه ونقل كلّ من الفيتامينات والهرمونات وعناصر المناعة ونقل الأكسيجين إلى جميع أجزاء الجسم وإخراج السُّموم والنّفايات إلى خارج الجسم، وتنظيمه لضغط الدّم وحفظه لحرارة الجسم ورُطوبته بما له من سعة حراريّة كبيرة.

(٥) يؤدّى نقص الماء في الجسم إلى ظمأ الخلايا واضطراب عملها وتيبَّس الأنسجة وتلاصق المفاصل وتجلُّط الدّم وتخشره (١) في الشّرايين التّاجية ممّا يُعرِّض الكائن الحيّ للموت والهلاك.

وعلى سبيل المثال فإِنّ الإِنسان إِذا فقد ١٪ من ماء جسده أحسّ بالظَّمأ ، وإِذا ارتفعت هذه النسبة إلى ٥٪ جَفَّ حلقه ولسانه وصعب نطقه وتغضَّن جلده وأصيب بانهيار تام ، فإِذا زادت النسبة المفقودة إلى ١٠٪ أشرف على الهلاك ، وفي المقابل فإِنّ الزّيادة في نسبة الماء بجسم كائن حيّ على القدر المناسب له قد تقتله ، فالزّيادة في نسبة الماء بعسم كائن حيّ على القدر المناسب له قد تقتله ، فالزّيادة في نسبة الماء قد تُسبِّب الغَثَيان والضَّعف العام وتنتهى بغيبوبة قد تُفضى إلى الموت .

### (٣) ـ الجغرافيا المائية للأرض

يغطِّى الماء فى الوقت الرّاهن حوالى ٧١٪ من مساحة الأرض المقدُّرة بنحو ٥١٠ مليون كيلو متر مربع بينما تشغل مساحة اليابسة حوالى ٢٩٪ من تلك المساحة، وتُعتبر الأرض من أغنى كواكب المجموعة الشّمسية بالماء الذى تقدّر كميّته على سطحها بنحو ٤ر١ بليون كيلومتر مكعّب، بالإضافة إلى مخزون يقدّر بمئات أضعاف هذا الرّقم فى نطاق الضّعف الأرضى الذى يُخرجه الخالق سبحانه بقدر معلوم مع ثورات البراكين.

ويتوزّع أغلب الماء على سطح الأرض [حوالى ٢٢ر٩٧٪] فى البحار والمحيطات التى تغطّى مساحة قد تزيد على ٣٦٢ مليون كيلو متر مربّع بمتوسّط عمق يقدّر بحوالى ٣٨٠٠ مترا، ثمّا يُعطى لبحار ومحيطات الأرض حجما يزيد قليلا على ١٣٧٥ مليون كيلو متر مكعّب من الماء المالح.

<sup>(</sup> ١ ) التخثُّر في علم الطّب هو تجلُّط اللّم في الشّرايين التّاجية بسبب تغيُّر مَرَضي بجُدُرها [ الوجيز ص ١٨٦].

هذا بالإضافة إلى حجم الجليد الذى يُعطِّى قطبى الأرض وقمم الجبال بسمك يصل إلى أربعة كيلومترات في القطب الجنوبي وإلى ٣٨٠٠ متر في القطب الشمالي، كما يقدّر حجم الماء في هذا الغطاء الجليدي بحوالي ٣٢٠٠٪ من مجموع الماء على سطح الأرض، والنسبة الباقية والتي تُقدَّر بحوالي ٣٣٠٠٪ من مجموع ماء الأرض تمثّل أغلبها المخزون المائي في صخور قشرة الأرض ونسبته ٣١٣٠٪ ويمثّل الباقي [ونسبته تقدّر بحوالي ٢١٠٠٪] مخزون البُحيرات الدّاخلية والماء الجارى في الأنهار والجداول ورطوبة كلّ من الجوّ والتُّربة التي تُعين الأرض على الإنبات وتلعب دورا مهمّا في تكوين السُّحب التي تدفع عن الأرض جُزءًا كبيرا من حرارة وأشَعات الشمس بالنهار، كما تُردُّ إلى الأرض مُعظم الدَّفء الذي تشعّه صخورها إلى الجوّ بمجرّد غياب الشمس.

ولقد أدّى هذا التوزيع المعجز للماء على سطح الأرض ولا يزال يؤدّى دورا أساسيًا في تهيئة مناخ الأرض لاستقبال الحياة، فلولا هذه المساحات المائية والجليديّة الشّاسعة لاستحالت الحياة التى نعرفها، لأنّ درجة حرارة نطاق المناخ كان من الممكن أن تصل إلى أكثر من ١٠٠ درجة مئويّة بالنّهار وأن تنخفض إلى ما دون المائة درجة تحت الصّفر المئوى باللّيل، وهو تباين لا تقوى عليه كلّ صور الحياة المعروفة لنا، ولكن شاءت إرادة الله تعالى ورحمته بخلقه أن تحمينا من هذه المخاطر بواسطة الغلاف المائى للأرض الذى يُنظُم درجة حرارتها وحرارة الهواء المحيط بها في نطاق المناخ.

ويتحقّق ذلك بتكرار عمليّات التبخير بكميّات كبير ة من الماء والتى تُقدَّر سنويا بحوالى ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، كعَّب وتكثيف هذا الكمّ الهائل من بخار الماء على هيئات السّحاب والضّباب والنّدى وإنزاله إلى الأرض على هيئة المطر والثّلج والبرد وما يصاحب ذلك من رعد وبرق (١) وما ينزل معهما من مُركَّبات النّيتروجين وغيره من العناصر التى تثرى تربة الأرض بما يحتاجه النّبات من مركّبات وما يصاحب كلّ ذلك من إحياء للأرض وعمارة لها بعد موتها بتقديد من الخالق كما فى قوله تعالى ﴿وَيُننزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَيُحْيِء بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إلرّوم: ٢٤(٢)].

<sup>( )</sup> الرّعد هو صوت يُحدَّثه احتراق أجزاء من الهواء بسبب انفجار كهربى بين السُّحُب المحمَّلة بالتّيارات الكهربية، منها السّالب ومنها الموجب، فيتخلّل الهواء ويصفق بعضه ببعض فجأة، وبمقدار قوة الاحتراق يكون امتداد البرق واشتداد الرّعد، والبرق والرّعد مُتلازمان يحدثان في لحظة واحدة، ولكنّنا نرى البرق أوّلا بسرعة الضّوء، ثمّ نسمع الرّعد بسرعة الصّوت فيتأخّر الرّعد بمقدار الفرق بين السَّرعتين، وتساعد الرّياح التي تحرّك مياه السَّحُب على توليد التّيارات الكهربيّة التي تُحدث البرق والرّعد، وفي قوله تعالى ﴿وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمَّدِهِ ﴾ [ارَعد: ١٣] • دليل على عظيم قدرته وجزيل نعمته. [انظر الإفصاح في فقه اللَّغة ٢ / ٩٤٦ والمصباح المنير ص ٨٨].

<sup>(</sup>٢) انظر الإشارا الكونية في القرآن الكريم [٧٧] للدكتور زغلول النجار.

## (Σ) ـ الخصائص الغيزيائيّة التي يتمتّع بها الماء

ميّز الخالق جلّ وعلا الماء بعدد من الخصائص الفيزيائيّة التي لا تتوافر لغيره من العناصر وُمركّباتها ومن أبرزها قلَّة كثافة الماء عند تجمُّده ثمّا يضطرّه إلى الطّفو على سطح مياه البحار والمحيطات في المناطق الباردة والمتجمِّدة بدلا من الغوص إلى قيعانها والقضاء على مُختلف صور الحياة فيها.

كما يقوم الجليد الطّافى على سطح الماء بدور العازل بين درجات حرارة الهواء الشّديد البرودة من فوقه والماء الدّافىء من تحته وما فيه حياة ذاخرة، وهذا قليل من كثير ممّا حبا الله تعالى به الماء من خصائص (١) طبيعيّة وكيميائيّة فريدة والتى من أهمّها:

- (١) قدرته الفائقة على إذابة أعداد كبيرة من المواد الصُّلبة والسَّائلة والغازيّة.
  - (٢) بناؤه الجُزيئي ذو القُطبيّة المزدوجة والمُقاوم للتَحلُّل والتأيُّن.
  - (٣) درجتا التّجمُّد والغَلَيان المُتميزتان والحرارة الكامنة العالية فيه.
    - (٤) اللُّزوجة والتوتُّر السَّطحى الفائقان وقلَّة كثافته عند التّجمُّد.
- (٥) قدرته الكبيرة على الأكسدة والاختزال، وعلى التفاعل مع العديد من المركبات الكيميائية.
  - (٦) القُدرة على تصديع التُّربة وشقُها لمساعدتها على الإنبات.

وبذلك هيأ الله سُبحانه الماء للقيام بدوره الرّئيسى فى أجساد كلّ أنواع الحياة النّباتية والحيوانيّة والإنسيّة ممّا يُعتبر مُعجزة كُبرى من معجزات الخالق سُبحانه الذى أنزل فى الكتاب ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيّ أَفَلَا يُوْمِنُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٠].

وجاء ذلك مُباشرة بعد تقرير الآيات خلق السّموات والأرض بعمليّة فتق الرّتق وهي من أعظم إبداعات الله تعالى في هذا الكون، والخطاب في مطلع الآية الكريمة مُوجَّهٌ للذين كفروا ولذلك خُتمت بهذا الاستفهام الذي جاء على سبيل التّقريع والتّوبيخ في قوله ﴿ أَفَلَا يُوْمِنُونَ ﴾.

وهذه الحقائق لم يصل إليها علم الإنسان الكسبي إلا في منتصف القرن العشرين ، وورودها في كتاب الله تعالى بهذه الدّقّة العلميّة المبهرة والإيجاز المعجز مع الشّمول

<sup>(</sup>١) الخصائص جمع خاصّية وهى فى علم الكيمياء: الصّفات الطّبيعيّة أو الكيميائيّة التى تُميِّز مادَّة ما عن غيرها، والكيمياء: علم يبحث فى تكوين المادّة والتّغيِّرات التى تلحق بها من أجل عوامل مُختلفة ككمياء التَّربة فى الزّراعة، والكيمياء الإحيائيّة فى علم الحياة. [المُعجم العربى ـ لاروس ص ٦٤ م ١٠].

فى الإِحاطة لممّا يقطع بأنّ القرآن الكريم هو كلام الخالق جلّ فى عُلاه [(١)]. وابعا ـ صاء السّماء الطهور

في الوقت الذى تضاربت فيه أقوال العلماء حول أصل الماء جاء القرآن الكريم مُؤكِّدا أنّ الله تعالى قد أخرج كلّ ماء الأرض من داخلها وهو المقصود بقوله جلّ شأنه في التّنزيل الحكيم ﴿أُخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَلْهَا ﴾ [النّازعات: ٣١]. في عملية دائمة مستمرة بين الأرض والسّماء تستهدف أمرين:

(الأول) تطهيره وإنزاله ماء طَهُورًا على هيئة المطر والبَرَد ليجرى على سطحها في أشكال وهيئات مُتعددة ، لتلعب أدوارًا مُهمَّة في تشكيل سطح الأرض وشق فِجاجه وسُبُله، وتفتيت صُخوره وتكوين تُربته وتركيز ثرواته.

(الثّاني) توفير القدر المطلوب من الرُّطوبة في كلّ من التُّربة والأجزاء السُّفلي من الغُلاف الغازي للأرض.

وكان من أبرز فوائد الدّورة المائيّة حول الأرض:

(١) تطهير هذا الماء من عوالقه وشوائبه المُختلفة، فحينما ينزل ماء المطرعلى الأرض ويجرى على سطحها فإنه يحمل معه من نفاياتها كمية كبيرة إلى أحواض البحار والمُحيطات في عملية تنظيف دائم وتطهير مُستمر لسطح الأرض وغسل أدرانها المُختلفة.

(٢) والماء في جَريانه على سطح الأرض يُذيب كلّ ما يُمكن إِذابته من مُكوِّناتها من مُكوِّناتها من مُحوِّناتها من مُختلف العناصر والمُركبات، كما يحمل ملايين الأطنان من العوالق غير المُذابة والتي تترسّب علي طول مجارى الأنهار والأودية وفوق قيعان البحار والمُحيطات وغيرها من التّجمعات المائية والبُحيرات.

(٣) وفى هذه الأوساط المائية تحيا وتموت بلايين الكائنات الحية ولذلك يتعفّن الماء غير الجارى فى التّجمُّعات المائية المحدودة بسرعة كبيرة وبدرجات أقلّ من البحار الواسعة والمحيطات، ويزيدمن تلوُّث هذه الأوساط المائية ما يُدفع إليها من مُخلَّفات المصانع والمنازل.

(٤) وحينما يتبخّر الماء عن طريق أشعّة الشّمس فإنّه يتطهّر ممّا فيه من المُلوِّثات ويصعد إلى الطّبقات الدُّنيا من الغلاف الغازى على هيئة ماء نقى طاهر من كلّ ما كان فيه من أدران وأوساخ وأملاح وهو الأمر الذى يُمثّل عمليّة التّطهير الرّئيسية

<sup>(</sup>١) انظر الإشارات الكونيّة في القرآن الكريم للدّكتور زغلول النّجار [٧٧].

المستمرَّة لماء الأرض.

(٥) إنّ أنقى صورة للماء الطَّبيعي هي ماء المطر على الرَّغم من أنَّه عند نزوله من السَّماء قد يُذيب نسبة ضئيلة من مكوِّنات الغلاف الغازي للأرض، كما قد يحمل معه نسبة لا تكاد تُدرك من ذرَّات بعض الأملاح اللَّازمة لصحَّة الإنسان وغيره من الكائنات الحيَّة وذلك لأنَّ الماء الصَّافي تماما قد يكون ضارًا لجسم الإنسان.

ويختتم الدُّ كتور زغلول النَّجار بحثه الشَّيق بتوضيح العوامل المؤثِّرة في إفساد ماء السَّماء من خلال:

[\*] الملوِّثات التي قد يُطلقها الإنسان مثل أكاسيد الكبريت التي تُسبِّب نزول ما يُسمَّى بالأمطار الحمضيَّة أو إطلاق بعض الغُبار المُشعِّ كالذي ينتج من التَّجارب النَّووية أو المُتسرِّبة من المنشآت القائمة على مثل هذا النَّشاط كما حدث في مُفاعلات [تشرنوبل] في أبريل ١٩٨٦ والذي أدَّى إلى سقوط أمطار مليئة بالإشعاع عبر كلّ من أوربا والمشرق العربي وأثَّر ذلك على كلِّ من الإنسان والحيوان.

[\*] الرُّسوبيات اللَّحيَّة التي تُقدَّر بملايين الأطنان بين مختلف التَّتابعات الصَّخرية المُكوِّنة لقشرة الأرض وهي من بقايا عمليَّة تطهير ماء الأرض بتبخيره ثمّ تكثيفه في الغلاف الغازي للأرض بطريقة مستمرَّة.

الله الله الملوحة المُتباينة في كلِّ مياه الأرض المالحة والمُتزايدة بمرور الزَّمن وهي من نواتج عملية التَّبخير المستمرَّة ما بقيت الأرض حتَّى لا يفسد ماؤها بتراكم الأملاح والنِّفايات وإفرازات الكائنات الحيَّة المُختلفة وتكدُّس بقاياها بعد موتها وتحلُّل تلك البقايا وتعفُّنها.

وباستعراض ما سبق يتضح بجلاء:

(أولا)-أنَّ القُرآن الكريم قد وصف في عدد من آياته الباهرات حقيقة إخراج كلّ ماء البسيطة على كثرته من داخل الأرض وهي حقيقة لم يُدركها الإنسان إلا في العقود المتأخِّرة من القرن العشرين.

ي (ثانيا) - كما وصف دورات الماء حول الأرض بدقَّة علمية فائقة، وأثبت أنَّ مُختلف صُور الماء على سطح الأرض ناتج من هذه الدَّورة المائيَّة التي يُطهِّر الخالقُ سُبحانه بها هذا السَّائل المهمّ.

(ثالثا)-أنَّ تطهير الماء من خلال هذه الدَّورة يُعتبر ضرورة للحياة وتجدُّدها عن طريق تبخيره إلى الغلاف الغازي المُحيط بالأرض ثمَّ تكثيفه منه وإنزال ماء

طهورا ، وهو الوصف الذي جاء به منطوق القُرآن المنزَّل على نبيِّ الإسلام في قوله ﴿وَأَتُولْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَآءَ طَهُورًا ﴾ [الفُرقان : ٤٨]. ويُبرز التَّعبير القُرآني من خلالها معنى الطَّهارة والتَّطهير ليُلقي على الحياة ظلَّا خاصًّا عندما يغسلُ وجه الأرض بالماء الطَّهور ثمَّ يمدُّها بها ينشيء الحياة عليها كها في قوله تعالى ﴿لِنَحْبِيَ بِهِ بَلْدَةً مِّيْنَا وَنُسْقِيَهُ مِلْ طَلَقَنَا آتَعَالَى ﴿لِنَحْبِي بِهِ بَلْدَةً مِّيْنَا وَنُسْقِيَهُ مِلْ طَلَقَنَا آتَعَالًى ﴿لِنَحْبِي بِهِ بَلْدَةً مِّيْنَا وَنُسْقِيَهُ مِلْ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَالمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّا لَا لَلْمُلْلّا اللّهُ ول

## الأوصاف الثلاثة للماء الطمور (اللون – والطعم – والرائدة)

اشترط الفُقهاء في الماء الطَّهور أن يكون باقيًا على أصل خلقته دون أن يتغيَّر أحد أوصافه الثَّلاثة وهي اللَّون والطَّعم والرَّائحة، وإذا افتقد الماء واحدًا من هذه الصِّفات انتفت عنه صفة الطُّهورية التي ترفعُ الحدَثَ وتزيلُ الخبَثَ، وعندما اتَّفق الأئمَّة الثَّلاثة والجمهور على استحباب تقديم المضمضة والاستنشاق على غسل الوجه في الوضوء أشاروا إلى أن حكمة تقديمها اختبار أوصاف الماء الثَّلاثة، لأن لونه يُدرك بالبصر، وطعمه يُستساغ بالفم، وريحه يُعرف بالأنف.

وللهاء عند أهل العلم خواص فيزيائية يسهل من خلالها التعرُّف على طبيعته وتحديد قيَمه وآثاره، ومن هذه الخواص:

(۱) درجة تركيز المواد الصّلبة (۲) والعَكر (۳) والطَّعم (٤) واللَّون (٥) والرَّائحة (٦) والحُرارة (٧) والموصليَّة الكهربية (٨) ودرجة المُلوحة (٩) والكثافة بأنواعها (١٠) والمعيار الحجمي (١١) ودرجة اللُّزوجة (١٢) والتوتُّر السَّطحي (١٣) ومحتوى النَّداوة (١٤) والرُّطوبة (١٥) والإشعاعية [(١)].

وأغلب هذه الخواص يتعلَّق بالجانب البحثي للعاملين في مجال تُكنولوجيا المياه فيها عدا تلك التي تؤثِّر تأثيرا مُباشرًا في حُكم الماء المُطلق لتحقيق الجوانب التعبُّدية في طُهوريَّة المسلم وهي الصِّفات الثَّلاثة التي اشترطها العُلهاء لتحقيق هذه الطُّهوريَّة والتي نعرض لها بشيء من التَّفصيل على النَّحو التَّالي:

#### (۱) خاصيـة لـون الماء

اللَّون جمعه ألوان وهي صفة الشَّيء من بياض وسواد وغيرهما، والمتلوِّن أحيانا ما يظهر بألوان تختلف بحسب الظُّروف البيئيَّة أو الفسيولوجيَّة المُختلفة، وقيل: اللَّون هيئة السَّواد والحُمرة، ولون كلِّ شيء ما فَصَل بينه وبين غيره، ومن المُفترض أنّ الماء المُطلق لا لون له غير أنّ اللَّون في المياه الطَّبيعية ينتجُ من عدَّة جُزيئات عضويَّة كبيرة، ويُمكن تقسيم اللَّون إلى حقيقي وظاهري، حيث يُقاس اللَّون

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الماء للدُّكتور عصام عبد الماجد [ص ١٩٥].

الحقيقي بعيِّنات من الماء المرشَّح ويتأتي من وجود مواد ذاتيّة أو من مُستخلصات مواد عضويَّة في الماء، ومن أهم المواد المُنتجة للَّون الحقيقي نذكر مايلي:

\* أيونات المعادن الطَّبيعية الذَّاتية مثل مُركبَّات الحديد التي تُنتج مختلف الألوان الصَّفراء وأُكسيد المنجنيز الذي قد ِيأتي باللَّون البنِّي أو الأسود.

« مواد الدّبال وهي من أكبر مصادر اللّون النّباتية والتي قد تأتي بألوان زرقاء
 وخضراء وصفراء وبُنيّة عند زيادة تركيز هذه المواد ووجودها بكميّات كبيرة.

\* كربونات الكالسيوم والتي تنتج لونا أخضرا عند وجودها بكميات كبيرة.

\* مُستخلصات نواتج تفسُّخ المواد العضوية كأوراق الشَّجر والخشب وفحم المُستنقعات والأعشاب.

أمَّا اللَّون الظَّاهري فهو الذي يظهر للمُشاهد ويُنسب إلى وجود مواد عضويَّة عالقة في المحلول ويُنتج مادَّة من الحُبيبات العالقة والضَّوء البيئي ويكون مثل لون السَّماء والسَّاحل وهو اللَّون الحقيقي للهاء.

#### (٢) خاصية طعم الما،

الطَّعم ما تُدركه حاسَّة التّذوُّق من الطَّعام والشَّراب كالحلاوة والمرارة والملوحة والحُموضة وما بينها، وما هو بذي طعم إذا كان غشًا وهو لا طعم له إذا لم يكن مقبولا وجمعه: طُعوم، والطَّعم بالفتح: ما يُؤدِّيه التذوُّق، يقال: طعمه مُرُّ، وطعم كلِّ شيء حلاوته ومرارته وما بينها، وفي التَّنزيل ﴿إِنَّ اللهَ مُبْتَلِيكُوبِنَهَرِفَن شَرِبَ مِنهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَرْ يَطْمَمُهُ فَلَمْ مُرِيَّ ﴾[البقرة: ٢٤٩]. أي من لم يذقه [والذَّوق] الحاسَّة التي يُميَّز بها طعم الأشباء بواسطة الجهاز الحسِّي في الفم ومركزه اللِّسان ومنه: ذاق الطَّعام [ذوقًا وذوقانًا ومذاقًا]: اختبر طعمه، وذاق الشَّيءَ: جرَّبه و اختبره فهو ذائق وذوَّاق، وتغيَّر طعمه: أي خرج عن وصفه الخِلْقي [(١)].

ويُؤثِّر الطُّعم على استساغة الماء وقبوله بسبب وجُّود مادَّتينِ فيه:

(الأولى) مواد عضوية مثل الفينول والكلور والزُّيوت والشَّحوم والدُّهون والمُّعة.

(الثَّانية) مواد غير عضوية مثل الأملاح الذَّائبة والحديد والمنجنيز والكُلوريدات والغازات النَّاتجة من تفسُّخ الِلواد العضويَّة كالطَّحالب والفِطريات والبكتريا.

ومن الممكن أن ينتج الطُّعم والرَّائحة من جرَّاء تفسُّخ النَّباتات المائبَّة وأوراق

<sup>(</sup>١) انظر المعجم الوجيز (ص٤٨ و٣٩١].

الأشجار والأعشاب والحشائش والخضروات ووجود المواد الكيميائية في الفضلات الصّناعية، ونظرا لصعوبة قياس الطَّعم فإنَّه يمكن تتبُّع تقسيم مناطق الذَّوق في اللِّسان لتحديده، وهذه المناطق تعني بالطَّعم الحامض واللَّاذع والمرُّ والحُلو [(١)]
(٣) خاصية وائدة الماء

الرَّائحة جمعها روائح: ما يُشمُّ سواء كان طيِّبا أو نتنًا وفي الحديث [مَنْ قَتَلَ نَفْسًا مُعَاهَلَةً لَمَ ْ يَرَحْ ]: أي لم يجد، ورائحة الماء فَفْسًا مُعَاهَلَةً لَمَ ْ يَرَحْ ورائحة الماء للهُ المُّمية خاصَّة دلل عليها قيام النُسلمَ باستنشاقه واسْتنشاره عند الوضوء كما في قوله ﷺ [وَبَالغْ في الاسْتنْشَاقِ إلَّا أَنْ تَكُونَ صَائِمًا (٣)].

وانبثاق الرَّائحة في الماء يكون بسبب تفسُّخ المركَّبات النِّروجينية والفُسفورية والكبريتية العُضوية وغير العُضوية، أو موت الطِّحالب والأحياء المجهرية وتفتُّتها، أو إنتاج بعض الغازات مثل الأمونيا والكلور والسِّيانيد وكبريتيد الهيدُروجين، أمَّا قياس الرَّوائح فيركِّز على الشِّدة والطِّبيعة والتَّحديد والمُوائمة.

كما تُوجد طرُق أخرى مختلفة لتقليل الرَّوائح الكريهة والطَّعم البغيض في الماء كالتَّحكُّم في الرَّوائح في مناطق الإنتاج والمصادر والانتزاز عبر الكربون النَّشط والتَّرشيح والأزونة والكلورة والأكسدة بمركَّبات الكُلور [(٤)].

### (٤) تغيرُّ حكم الماء بتغيُّر أحد أوصافه

ولا يتغيَّر حُكم الماء إذا لاقته نجاسة إلَّا إذا تغيَّر وصف من أوصافه الثَّلاثة واستُدلَّ على ذلك بقوله على من حديث أبي أمامة [إنَّ المَاءَ طَهُورٌ إلَّا إِنْ تَغَيَّرَ واستُدلَّ على ذلك بقوله على من حديث أبي أمامة [إنَّ المَاءَ طَهُورٌ إلَّا إِنْ تَغَيَّر رِيحُهُ أَوْ لَوْنُهُ أَوْ طَعْمُهُ بِنَجَاسَة تَحْدُثُ فِيهِ (٥)]. وقد اتَّفق أهل الحديث على ضعف هذه الزِّيادة إلَّا أنَّ إجماع العُلماء قام على مضمونها، ومن الأئمَّة من قال أنَّ هذه الزِّيادة تعتَضد وتأخذ قوَّة فتصير من قبيل الحسن لغيره، وبذلك تقوي وتصلح للاحتجاج بها فتكون دليل إجماع.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الماء للدُّكتور عصام عبد الماجد [ص ١٩٩].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري [٣١٦٦] وابن ماجه [٢١٩٢].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه أحمد [١٧٧٧٢] وأبو داود [١٤٢].

<sup>(</sup>٤) انظر كتاب الماء للَّذُّ كتور عصام عبد الماجد [ ص٢٠٠].

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقى في سُننه [ ١/ ٢٦٠].

(قال) ابن المنذر [أجمع العلماء على أنّ الماء القليل والكثير إذا وقعت فيه نجاسة فغيَّرت له طعمًا أو لونًا أو ريحًا فهو نجس (١)]. ومن المعلوم أنّ الإجماع حُجَّة ودليل من أدلة الشريعة المطهّرة وإن لم يظهر لنا مأخذه لأنّه لا ينعقد إلاّ عن دليل كما هو مقرَّر، فلا ينجس الماء بما لاقاه من النّجاسة ولو كان قليلا إلاّ إذا تغير، وبذلك قال ابن عبّاس وأبو هريرة وابن المسيّب والثّورى ومالك وهو الرّاجح.

و (قال) أكثر الشّافعية والحنفيّة وأحمد وإسحاق: ينجس القليل بما القاه من النّجاسة وإن لم تتغيّر أوصافه، إذ تستعمل النّجاسة باستعماله، ولقوله على من حديث أبي هريرة «إذا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُم من اللَّيْلِ فَلاَ يَعْمسْ يَدَهُ فِي الإِنَاءِحَتَّى يَعْسلَها ثَلاَثَ مَرّات فإنّه لاَ يَدْرِى أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ (٢) ». وذهب أكثر أهل العلم إلى أنّه إذا غمس يده في الإِنَاء قبل غسلها فإنّ الماء طاهر ما لم يتيقن نجاسة بيده، وذلك لقوله «فَإِنَّهُ لاَ يَدْرِى أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ وَارتياب، والأمر المضمّن بالشّك والارتياب لا يكون واجبا وأصل الماء الطهارة وبدن الإنسان على حُكم الطهارة كذلك، وإذا ثبتت الطهارة يقينا لم تُنقض بأمر مشكوك فيه [(٢)].

(قال) ابن حبيب في الواضحة [إنّما أمر بذلك لما لعلّه أن ينال به ما قد يبس من نجاسة خرجت منه لا يعلم بها، أو غير نجاسة ممّا يُستقذر (1). والمحققون على أنّ هذا الحكم ليس مخصوصا بالقيام من النّوم بل المعتبر فيه الشّك في نجاسة اليد، فمتى شكّ في نجاستها كره له إدخالها في الإناء قبل غسلها سواء قام من اللّيل أو النّهار، أو شكّ في نجاستها من غير نوم، وهذا مذهب جمهور العلماء.

واستدل من قال بتغيَّر حُكم الماء إذا لاقته نجاسة بتغيَّر وصف من أوصافه الثَّلاثة بحديث الشَّهيد وفيه قال رسول الله عَنَّ «إلاَّ جَاءَ يَوْمَ الْقيَامَة وَاللَّوْنُ لَوْنُ دَمِ وَالرِّيحُ ربيحُ الْمسْك (٥)». والمقصود من إيراده التَّأكيد على أنّ الماء لا يتنجّس بمجرّد الملاقاة ما لم يتغيَّر، كما استُدل به على أن تبدُّل الصِّفة يؤثِّر في الموصوف، فكما أن تغيَّر صفة الدم بالرّائحة الطّيبة يُخرجه من الذَّم إلى المدح فكذلك تغيُّر صفة الماء إذا تغيَّر بالنّجاسة يُخرجه عن صفة الطّهارة إلى النّجاسة.

(قال) ابن رشيد [مُراده أنّ انتقال الدّم إلى الرّائحة الطّيبة هو الذي نقله من حالة

<sup>(</sup>١) انظر الأوسط لابن المنذر [١/ ٢٢ أ] والإقناع [٣/ ٢٠] والمغني [١/ ٢٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٨١٦٧] والبخاري [١٦٢] وأبو داود [١٠٣].

<sup>(</sup>٣) انظر معالم السُّن للخطَّابي [ج ١ ص ٤١].

<sup>(</sup>٤) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ٣٢٨].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٨٠٣] ومسلم [١٨٧٦ / ١٨٧٦] والنّسائي [٣١٤٧].

الذّم إلى حالة المدح، فحصل من هذا تغليب وصف واحد وهو الرّائحة على وصفين وهما: الطّعم واللّون، فيُستنبط منه أنّه متى تغيّر أحد الأوصاف الثّلاثة بصلاح أو فساد تبعه الوصفان الباقيان، وكأنّه أشار بذلك إلى ردّ ما نُقل عن ربيعة وغيره أنّ تغيّر الوصف الواحد لا يُؤثّر حتّى يجتمع وصفان، ويُمكن أن يُستدلّ به على أنّ الماء يغيّر الوصف الواحد لا يُؤثّر حتى يجتمع وصفان، ويُمكن أن يُستدلّ به على أنّ الماء إذا تغيّر ريحه بشىء طيّب لا يسلبه اسم الماء، كما أنّ الدّم لم ينتقل عن اسم الدّم مع تغيّر رائحته إلى رائحة المسك لأنّه سمّاه دما مع تغيّر الرّيح، فما دام الاسم واقعا على المُسمّى فالحُكم تابع له (1)].

# خا مسا ـ فقه الماء بين التّطبيق والتّرشيد (١) الحثّ على سقى الماء والتّرغيب في التصدُّق به

لمّا كان الماء من أهمّ الدّعاثم المُحقِّقة لحياة كلّ شيء ومن أقوى العوامل المُؤثرة في البقاء والاستمرار على وجه الأرض، حضّ الإسلام العظيم على سقى الماء والتصدُّق به وبذله للمخلوقات جميعا، وجعل في سقيه الأجر العظيم والجزاء الوفير في الدُّنيا والآخرة، فالتصدُّق بالماء وبذله للمُحتاجين وأبناء السَّبيل من أجلِّ القُربات وأعظمها عند الله تعالى.

وليس أدلّ على ذلك من توجيه النّبى عَلَيْ للرّجُلِ الذى جاءه يسأله عمَّا يُدخله الجُنَّة عندما قال له «فَانْظُرْ إِلَى بَعير منْ إِبلكَ وَسقَاء، ثُمَّ اعْمِدْ إِلَى أَهْلِ بَيْت لاَ يَشْرِبُونَ الْمَاءَ إِلاَّ عَبًّا فَاسْقهمْ، فَلَعَلَّكَ لاَ يَهْلكَ بَعيرُكَ وَلاَ يَنْخَرِقُ سِقَاؤُكَ حَتَّى تَجِبَ لَكَ الْجَنَّةُ (١)». وقوله ﴿إِلاَّ غِبًّا»: أى يشربون المَاء يوما دون يوم.

(الأُولى) قول النّبي عَلَيْ «بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشَى فَاشْتَدَّ عَلَيْهِ الْعَطَشُ، فَنَزَلَ بِعُراً فَشَرِبَ مَنْهَا ثُمَّ خَرَجَ، فَإِذَا هُو بَكُلْبِ يَلْهَتُ يَأْكُلُ الثَّرَى مِنَ الْعَطَشِ، فَقَالَ: لَقَدْ بَلَغَ هَذَا مَثْلَ مَثْلَ اللهَ تَمَّ رَقَى فَسَقَى الْكَلْبَ، فَشَكَرَ الله لَهُ فَغَفَرَ الله لَهُ فَغَفَرَ لَله عَلَا مَثْلَ بَى! فَمَلاً خُفَّةٌ ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيه، ثُمَّ رَقِى فَسَقَى الْكَلْبَ، فَشَكَرَ الله لَهُ فَغَفَرَ الله لَهُ عَلَى الله عَلَى الله وَإِنَّ لَنَا فِي الْبَهَائِمِ أَجْراً ؟ قَالَ: فِي كُلِّ كَبِد رَطْبَةٍ أَجْرٌ (٣)».

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج١ ص٢١٤].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطّبراني في المُعجم الكبير [٢٢٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٣٦٣] ومسلم [١٥٣ / ٢٢٤٤].

وظاهره أنّ الرَّجل سَقَى الكلب حتّى رَوَى عطشه ولذّلك جُموزى بالمغفرة من الله عزّ وجلّ، إِنّ ثمن الجنَّة زهيد غير مُكلِّف لو علم بذلك الرّاشدون.

(والثّانية) قوله عَلَيْ «بَيْنَمَا كَلْبٌ يُطِيفُ بركيَّة كَادَ يَقْتُلُهُ الْعَطَشُ، إِذْ رَأَتْهُ بَغيّ مِنْ بَغَايَا بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَنَزَعَتْ مُوقَهَا فَاسْتَقَتْ لَهُ بِهَ فَسَقَتْهُ إِيَّاهُ، فَغُفرَ لَهَا به (١)». من بغايا بني إسْرَائِيلَ، فَنزَعَتْ مُوقَهَا فَاسْتَقَتْ لَهُ بِهَ فَسَقَتْهُ إِيَّاهُ، فَغُفرَ لَهَا به (١)». وفي رواية ﴿قَدْ وَقَدُ لَهُ مِنَ الْعَطَشِ». أي أخرجه لَشدة العطش. وقوله في الحديث ﴿يُطِيفُ بركيَّةٍ»: أي يَدور حول بئر ذات ماء، [والموقُ]: هو الخُفُ، وقيل: ما يُلبس فوق الخفّ، وكَأنَّ سقيها الكلب اللهمث من عطشه قد ثقُل في ميزان الأجرحتي تعاظم على ذنب المعصية عندما غفر الله لها.

ثم انظر إلى نعمة الخالق سبحانه وما امتن به على عباده من ماء ببارد رقراق وفير يحصلون عليه بكل سهولة ويُسر فيما أخبر به أصحاب السُّن من حديث أبي هريرة أن رسول الله عَلَيه قال «إِنَّ أُوَّلَ مَا يُسْأَلُ عَنْهُ يَوْمَ الْقيَامَة \_يَعْني الْعَبْدَ \_من النعيم أَنْ يُقَالَ لَـهُ: أَلَمْ نُصِحَ لَكَ جَسْمَكَ وَنُرُويكَ مِن الْمَاء الْبَارِد؟ (١)». وقولة «نُرُويك»: من التَّروية أو من الإرواء \_من الرِّي بالكسر وفيه إشارة إلى:

(١) أنّ نعمة الصّحة من أعظم النّعم بعد الإيمان في قوله «أَلَمَ نَصِحَّ لَكَ جِسْمَكَ».

(٢) أنّ نعمة الماء ضرورة من ضرورات البقاء، ولولاها لفنى العالم بأسره ممّا يستوجب الشُّكر عليها في كلّ وقت من ليل أو نهار.

وجاء فى مسلم عن أبى هريرة أن رسول الله عَلَيْ قال «إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمَ الله عَلَى الله عَ

والماء من أفضل الصَّدقات التي يُتقرَّب بها إلى الله تعالى لأنّه أعمّ نفعا في الأجور الدّينية والدّنيوية ولما له من تأثير في إزالة الموانع من العبادة، كما أنّ محلّ أفضليّته التصدُّق به على غيره إذا عظمت الحاجة إليه خصوصا عند قلتّه ونُدرته، وهو ما تشهد به الأحاديث الصّحيحة الصّريحة والتي منها:

(١) ما أخرجه النسائي عن سعد بن عُبادة قال «قُلْتُ يَا رَسُولَ الله إِنَّ أُمِّي مَاتَتْ أَفَاتُ يَا رَسُولَ الله إِنَّ أُمِّي مَاتَتْ أَفَاتً عَنْهَا؟ قَالَ: سَقْى الْمَاء (٤٠)».

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح أخرجه البخاری [۳٤٦٧] ومسلم [۱۵۵/ ۲۲٤٥]. (۲) حدیث صحیح أخرجه التّرمذی [۳۳۵]. (۳) حدیث صحیح أخرجه التّرمذی [۳۳۵]. (۳) حدیث صحیح أخرجه مسلم [۳۲ / ۲۵۹۹]. (۱۲۷۹].

(٢) ما جاء في الجامع الصّحيح عن ابن عبّاس أنّ رسول الله عَلَيْ قال «وَالشَّرْبَةُ مِنَ الْمَاءِ لَكُ الشَّرْبَةُ مِنَ الْمَاءِ يُسْقِيهَا صَدَقَةٌ (١)». وفي رواية «أَفْضَلُ الصَّدَقَةِ سَقْيُ الْمَاءِ (٢)».

[وفى الأحاديث الدّلالة على أنّ سَقى الماء من أفضل الصّدقات، وفيها جواز الصّدقة عن الميت وأنّ ذلك ينفعه بوصول أجر وثواب الصّدقة إليه، وأنّ إظهار الصّدقة قد تكون خيرا من إخفائها عند اغتنام صدق النّية فيه (٣)].

### (۲) التّحذير من منع فضل الماء

وكما رغّب الإسلام في صدقة الماء حذَّر أُولئك الذين يمنعون فضل ما عندهم من ماء عند حاجة النّاس إليه، واتّخذ الإسلام في ذلك منهج التّرغيب حينا ومنهج التّرهيب والتّحذير أحيانا أخرى لقوله عَلِي من حديث أبي هريرة «ثَلاَثٌ لاَ يُمْنعُنَ: الْمَاءُ وَالْكَلاُ وَالنَّارُ<sup>(٤)</sup>». ومعناه الكلا ينبت في موات الأرض ، والماء الذي يجرى في المواضع التي لا تختص بأحد، فماؤها مشترك بين النّاس والحافر ، كأحدهم إذا حفرها بملك أو موات للتمليك مَلكَه أو للارتفاق فهو أولى به حتّى يرتحل ، وفي جميع الحالات يجب عليه بذل الفاضل عن حاجته للمحتاج.

ولمّا كان حفظ الزّرع والضّرع مُستلزما لوجود الماء وقائما عليه فإنّ رسول الله عليه عن منع بذله لغرض من هذه الأغراض كما في قوله من حديث أبي هريرة «لا يُمْنَعُ فَضْلُ الْمَاء ليُمْنَعُ به الْكَلَّا (٥٠)». وجاء عن ابن عمرو بلفظ «مَنْ مَنَع فَضْلَ مَاء أَوْ كَلاٍ مَنَعُهُ الله فَضْلَهُ يَوْمَ الْقيَامَة (١٠)». وكلّها تشير إلى أنّ منع الماء يترتّب عليه حرمان الماشية من الشّرب ومنع الكلاً من الأرض.

كما تشير الأحاديث إلى [وجوب بذل فضل الماء لمن أراده بلا عوض، لأنّه إذا منع بذله امتنع النّاس من رعى ذلك الكلاً خوفا على مواشيهم من العطش ويكون بمنعه الماء مانعا من رعى الكلاً ((<sup>(V)</sup>). وإلى هذا ذهب في معنى الحديث كلّ من مالك بن أنس والأوزاعي وهو معنى قول الشّافعي، والنّهى في هذا عندهم على التّحريم [((<sup>(A)</sup>)].

<sup>(</sup>١) أخرجه في صحيح الجامع [٢٤] وأورده في الإرواء [٢٦١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه في صحيح الجامع [١١١٣] وأورده في المشكاة [١٩١٢].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ٥ ص ٤٥٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٧٤٧٣] وصحّحه البوصيرى في الزّوائد.

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣٦ / ٣٦ ] وأبو داود [ ٣٤٧٣] والتّرمذي [ ١٣٧٢].

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٦٦٧٣] وأورده في صحيح الجامع [٢٥٦٠] والصّحيحة [٢٢٤١]. (٧) انظر نووي مسلم [ج ٥ ص ٤٤٦].

<sup>(</sup>٨) انظر معالم السُّن للخطَّابي [ج ٣ ص ١٠٩].

وقوله ﷺ من حديث أبي هريرة تَرْقَقُ عن الشّلاثة الذين لا ينظر الله إليهم يوم القيامة ولا يزكِّيهم ولهم عذابٌ أليم ومنهم :[رَجُلٌ كَانَ لَهُ فَضْلُ مَاءٍ بِالطَّرِيقِ فَمَنَعَهُ مِنَ ابْنِ السَّبِيلِ (١)]. وعن عمرو بن شُعيب تَرْقُفُ أَنَّ رسول الله ﷺ قال [مَنْ مَنَعَهُ مَنَعَهُ اللهُ فَضْلَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ (٢)]. أي منعه عفوه وكرمه وإحسانه.

وعن ابن عمر مَعْ فَيْ أَنَّ رسول الله عَلَيْ قَال [عُذِّبَتِ امْرَأَةٌ فِي هِرَّة سَجَنَتْهَا حَتَّى مَاتَتْ فَلَخَلَتْ فِيهَا النَّارَ، لَا هِي أَطْعَمَتْهَا وَلَا هِي سَقَتْهَا إِذَّ هِي حَبَسَتْهَا، وَلَا هِي تَرَكَتْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الأَرْضِ (٣)]. ومُقتضى الحديث أنّها عُوقبت على كونها لم تَسْقِها ولو سَقَتها مَا عُذِّبت. (قال) ابن المنير [دلَّ الحديث على تحريم قتل من لم يُؤمر بقتله عطشًا ولو مرَّة، وليس فيه ثواب السَّقي ولكن كفي بالسَّلامة فضلا (٤) ويتمثَّل هذا فيمن سَقَى الكلب حتَّى أرواه فشكر الله له وتقبَّل عمله.

وتتضمَّن الأحاديث الحضّ على الإحسان إلى النَّاس والحيوان بسَقْي الماء وعدم منعه عن طالبه، لأنَّه إذا حصلت المغفرة بسبب سَقْى الكلب فسقيُ المسلم أعظم ثوابًا عند الله تعالى، ولَّا قال الصّحابة [يَا رَسُولَ الله: وَ إِنَّ لَنَا فِي الْبَهَائِمِ أَجْرًا؟] قال عَلَيْ [في كُلِّ ذَاتِ كَبِد رَطْبَة أَجْرٌ (٥)].أي كلّ كبد حيَّة والمرادُ بها رُطوبة الحياة، أو لأنّ الرُّطوبة لازمة للحياة فهي كناية.

وفى الحديث دليل على أنَّ الأجر ثابت في إرواء كلِّ كبد حيَّة وهو عام في جميع الحيوان، ولكن يخرج منه الذي لا يجوز سَقْيُه كالخنزير لأنَّه إذا قَوى بالسَّقي والعَلَف والإحسان إليه ازداد ضرره وأذاه. (قال النووي [إنَّ عموم الحديث مخصوص بالحيوان المُحترم وهو ما لم نُؤمر بقتله فيحصل الثَّواب بسَقيه ويلتحق به إطعامه وغير ذلك من وجوه الإحسان إليه (٢)]

#### (٣) النهي عن بيع فضل الماء

جاء نهى النّبي عَلَى صريحا عن بيع فضل الماء كما في قول جابر رَوَّ الله رَسُولُ الله عَنْ بَيْعِ فَضْلِ المَاءِ (٧)]. وما رُوي عن إياس بن عبد الله رَوَّ الله رَسُولَ الله عَنْ بَيْعِ فَضْلِ المَاءِ (٨)]. والمعنى أن يكون الإنسان بئر ماء مملوكة له بالفلاة وفيها ماء فاضل عن حاجته، ويكون هناك كلا ليس عنده ماء إلّا هذه، فلا يمكن الأصحاب المواشي رعيتها إلّا إذا حصل لهم السّقي من هذه البئر، فيحرُم عليه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري [۲۳۰۸]] وأبو داود [۳٤۷٤]. (۲) حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٦٢٢٣]. (۳) أخرجه البخاري [۷٤٥] ومسلم [۲۲٤٢/۱۰۱]. (٤) انظر فتح البارى [۲۷۵ ]. (٥) من حديث أخرجه أحمد [۱۰٦٤٧] ومسلم [۲۲٤٤/۱۰۳] وأبو داود [۲۲٤٨]. (۵) انظر فتح الباري ج ٥ ص 70]. (۷) حديث أخرجه مسلم [۳٤٧/ ٢٥٦٥] وأبو داود [۳٤٧٨]. (۸) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [۲۲۷۱] والنّسائي [۲۷۵ ] واللَّفظ له.

منع فضل هذا الماء للهاشية، ويجب بذله لها بلا عِوَض، لأنّه إذا منع بذله امتنع النّاس من ريّ ذلك الكلأ خوفا على مواشيهم من العطش ويكون بمنعه الماء مانعا من رعى الكلأ، وعند الشَّافعية [ يجب بذل فضل الماء بالفلاة بشروط:

أحدها - ألّا يكون ماء آخر يستغنى به.

والثَّاني - أن يكون البذل لحاجة الماشية لا لسقي الزَّرع. والثَّالث - ألّا يكون مالكه مُحتاجًا إليه [ <sup>(١)</sup>]

#### (٤) جواز تملك الماء ودكم بيعه

ذهب الجمهور إلى أنّ الماء يُملَّك وصاحبُ الماء عندهم أحقُّ بهائه حتَّى يرْوى، ويأتي تفصيل ذلك على الوجه التَّالي:

(١) القول الصَّحيح عند الشَّافعية أنَّ من حَفَر بِئرًا مَلك ماءها إذا كان ذلك في أرضه المملوكة له أو في الأرض الموات، واستدلُّوا بقوله ﷺ [لَا يُمْنَعُ فَضْلُ المَاءِ ليُمْنَعَ بِهِ الْكَلَأُ (٢)]. وجاء عند مسلم بلفظ [لَا تَمْنُعُوا فَضْلَ المَاءِ لِتَمْنَعُوا بِهِ فَضْلِ الْكَلَإِ (٣)]. والمراد بالفضل ما زاد عن الحاجة، وعن أبي هريرة وَ الله فَضْلُ مَرْعًى (٤)]. وهو محمول عند يُمْنَعُ فَضْلُ مَاءٍ بَعْدَ أَنْ يُسْتَغْنَي عَنْهُ وَلَا فَضْلُ مَرْعًى (٤)]. وهو محمول عند الجمهور على ماء البئر المحفورة في الأرض المملوكة، وكذلك في الموات إذا كان بقصد التَّملُّك، أمَّا الماء المحرَّز في الإناء فلا يجب بذل فضله لغير المضطر على القول الصَّحيح المُعتمد.

(٢) وفي قوله [فَضْلُ المَاءِ]: جواز بيعه عند الجمهور، لأنّ المنهي عنه منع الفضل لا منع الأصل، ومعناه ما فَضَل عن حاجته وعن حاجة عياله وماشيته وزرعه، ومحل النّهي ما إذا لم يجد المأمور بالبذل له ماء غيره.

(٣) كما استدلَّ الجمهور بقوله ﷺ [لتَمْنَعُوا بِه فَضْلَ الْكَلَا]: على أنَّه ليس لصاحب البئر والماء إذا كان حول البئر كلاً وليس هناكَ ماء غيره أن يمنع السَّقيَ لأنَّهم إذا لم يتمكَّنوا من السَّقى لم يتمكَّنوا من الرَّعي النَّابت في الأرض الموات غير المملوكة فيتضرَّروا بالعطش بعد الرَّعي، فيلزم منعهم من الماء منعهم من الرَّعي

<sup>(</sup>۱) انظر نوري مسلم [ج ٥ ص ٤٤٦]. (۲) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٣٥٣] ومسلم [٣٦/ ٣٦]. (٤) أخرجه أخرجه مسلم [٣٧/ ١٥٦٦]. (٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٠٥٦].

فى الأرض الموات، وخصّ الأحناف الحكم المتقدّم بالماشية، وألْحَق المالكيّة الحُكم بالزّرع، كما فرّق الشّافعية بين الماشية والزّرع بأنّ الماشية ذات أرواح يُخشى من عطشها موتها بخلاف الزّرع(١٠)].

وظاهر الحديث الشّريف يدل على بذل ما فضل عن الماء مجّانا من غير ثمن إذا كان الماء يُستخرج بالدَّلو والبَكرة، ولا يجب على صاحب البئر أن يبذل لهم الدّلو وغيره، وله أن يأخذ ثمنا نظير ذلك إذا كانت البئر تعمل بالطّاقة الكهربيّة أو المواد البتروليّة نظير ما أُنفق فيها، وقد تواردت الأحاديث في هذا المعنى والتي ذُكر منها قوله عَلَي «ورَجُل كَان لَهُ فَضْلُ مَاء بِالطّريق فَمَنعَهُ من ابْنِ السّبيلِ(٢)». وفيه دليل على أن صاحب البئر أوْلى من ابن السّبيل عند الحاجة، فإذا أخذ حاجته لم يَجُز له منع ابن السّبيل [٣)].

كما استدل البخارى على أحقية صاحب الحوض والقربة بالماء بما رواه عن أبي هريرة أن رسول الله على قال «وَالَّذَى نَفْسَى بِيَده لأَذُودَنَّ رِجَالاً عَنْ حَوْضَى كَمَا تُذَادُ الْغَرِيبةُ أَن رسول الله عَن الْحَوْضِ إلى النبى عَلَي وكان من الإبل عَن الْحَوْضِ إلى النبى عَلَي وكان أحق به، وأن صاحب الحوض يطرد إبل غيره عن حوضه، ولم ينكر النبى عَلَي على من فعل ذلك فيدل على الجواز. (قال) المهلب [لا خلاف أن صاحب الحوض أحق بمائه لقوله عَلَي «لأذُودَنَّ رَجَالاً عَنْ حَوْضَى» (٥)].

واستدلُّوا كذلك بقولُه عَيِّ من حديث ابن عبّاس رضى الله عنه «يَرْحَمُ اللهُ أُمَّ إِسْمَاعِيلَ، لَوْ تَرَكَتْ زَمْزُمَ لَكَانَتْ عَيْنًا مَعِينًا، وَأَقْبَلَ جُرْهُمُ فَقَالُوا: أَتَأْذَنِينَ لَنَا أَنْ نَنْزِلَ عَنْدَكِ؟ قَالَتْ: نَعَمْ، وَلاَ حَقَّ لَكُمْ فِي الْمَاءِ، قَالُوا: نَعَمْ (٢٠)».

(قال) الخطَّابي [من حفر بئرالماء في فلاة من الأرض مَلكَهُ ولا يُشاركه فيه غيره إلا برضاه، إلا أنه لا يمنع فضله إذا استغنى عنه، وإنّما اشترطت هاجر عليهم أن لا يتملَّكوه (٧٠).

كما روى البخاري عن أبي هريرة مرفوعا في حديث الثّلاثة الدّين لا يكلّمهم الله

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ٥ ص ٣١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٣٥٨] ومسلم [١٧٨/ ١٧٣].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ٥ ص ٣٤].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٣٦٧] ومسلم [٣٨ / ٢٣٠٢].

<sup>(</sup>٥) انظر فتح البارى [ج٥ ص ٢٤].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٣٦٨].

<sup>(</sup>٧) انظر فتح البارى [ج ٥ ص ٥٣].

يوم القيامة ولا ينظر إليهم «رَجُلٌ مَنَعَ فَضْلَ مَائه فَيَقُولُ اللهُ سُبْحَانَهُ: الْيَوْمَ أَمْنَعُكَ فَضْلى كَمَا مَنَعْتَ فَضْل يَدَاكَ (١)». وَيؤخذ من قوله «مَا لَمْ تَعْمَلْ يَدَاكَ »: أَى لَمْ تَنبع الماء ولا أخرجته، ويحتمل أن يكون قد حفرها هو ومنعها من صاحب الشّفة أى العطشان الذي يحتاجها.

(٤) أنّ الماء خلقه الله تعالى فى الأصل مشتركا بين العباد جميعا وجعله سُقيا لهم ولأنعامهم فلا يكون أحد أخص به من أحد ولو أقام عليه لقول عمر رضى الله عنه [إنّ ابن السّبيل أحقُ بالماء من التّانىء عليه]. ومعناه: أنّ ابن السّبيل إذا مرّ ببئر أو ركية عليها قوم مُقيمون فهو أحقّ منهم بالماء لأنّه مجتاز وهم مُقيمون، فابن السّبيل أوّل شارب كقول أبى هريرة رضى الله عنه [(٢)].

وأظهر الأقوال في المسألة عند الحنابلة:

﴿ ﴿ ﴾ أَنَّ مَا فَضَلَ مِن المَاء عن حاجة صاحبه وحاجة بهائمه وزرعه واحتاج إليه آدمي مثله أو بهائمه بذله بغير عوض.

(\*) لكلّ واحد أن يتقدّم إلى الماء ويشرب ويسقى ماشيته وليس لصاحب الماء منعه من ذلك، ولا يلزم الشّارب وساقى البهائم عوض.

(\*) أنّه يجب على صاحب البئر أن يبذل لمن طلب الماء الدّلو والحبل، لأنّه يجب عندهم إعارة المتاع عند الحاجة إليه وهو من الماعون الذي حثّ الخالق سبحانه على عدم منعه، فقال مُخبرًا عن الذين يكذّبون بالدّين أنّهم ﴿يَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ﴾ .

أمّا لو حاز الماء في منزله أو نقله من النّهر أو من بئر بعيدة أو تكلَّف مالا لتعبئته في قوارير أو قرب أو غيرها من أنواع التّعبئة، فيجوز عند سائر العلماء بيع هذا الماء وشراؤه من غير حرج، كما يجوز التصدُّق به ووقفه على النّاس وهبته، والوصية به للأقارب أو للمسلمين أو للبشر عامّة، واستدلُّوا على ذلك بقوله عَلَي عند البخارى «مَنْ يَشْتَرِى بئر رُومَة فَيكُونُ دَلُوهُ فيها كَدلاء الْمُسلمين (٣)».

ووصلة الترمذى والنسائي من طريق ثمامة بن حَزْن قال «شَهدْت الدَّارَ حِينَ أَشْرَفَ عَلَيْهِمْ عُثْمَانُ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ فَقَالَ: أَنْشُدُكُمْ بِاللهِ وَالإِسْلاَمِ، هَلْ تَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْهُ فَقَالَ: أَنْشُدُكُمْ بِاللهِ وَالإِسْلاَمِ، هَلْ تَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْهَ قَدَمَ الْمَدينَة وَلَيْسَ بِهَا مَاءٌ يُسْتَعْذَبُ غَيْرَ بِعُر رُومَة، فَقَالَ: مَنْ يَشْتَرِى بِعُرَ رُومَة فَقَالَ: مَنْ يَشْتَرِى بِعُرَ رُومَة فَيَا دُلُوهُ مَعَ دِلاَءِ الْمُسْلِمِينَ بِخَيْرٍ لَهُ مِنْهَا فِي الْجَنَّة ؟، فَاشْتَرَيْتُهَا مِنْ صُلْبِ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٣٦٩].

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الأموال لأبي عبيدة [ص ٣٧٥].

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخارى مُعلَّقًا [انظركتاب المساقاة ٢٤ باب ١] قبل رقم [ ٣٣٥١].

مَالِي (١)]. أي من أصل ِماله وخالصه.

وتفصيل الحديث أنَّ عثمان رَوْقَ اشترى من اليهودى نصف البئر بإثني عشر الفاً ثمَّ قال له: اختر إمَّا أن تأخذُها يومًا وآخُذُها يومًا، وإمَّا أن تَنْصِبَ لك عليها دَلْوًا وأَنْصِبَ عَلَيْهَا دَلْوًا؟ فاختار اليهودي يوما ويوما، فكان النَّاسُ يستقون منها في يوم عثمان رَوْقَ لليومين، فلمَّا رأى اليهودي ذلك قال له: أَفْسَدْتَ على بئري فاشترى باقيها، فاشتراها عثمان بثمانية آلاف فكان ذلك حُجَّةٌ على:

(١) صحَّة بيع البئر وجوازِ شرائها وتسبيلها وصحَّة بيع ما يُسْقى منها.

(٢) جواز قسمة الماء [بالمُهايأة] وعلى أن يكون المالك أحقُّ بهائها، وجواز قسمة ما فيه حقٌ وليس بمملوك [(٢)].

وقال ابن بطال في حديث عثمان رَفِظَ أنّه يجوز للواقف أن ينتفع بوقفه إذا اشترطَ ذلك، فلو حبس بئرا على من يشرب منها فله أن يشرب منها وإنْ لم يشترط ذلك لأنّه داخل في جملة من يشرب (٣)].

#### (٥) ما يُجزِس، من الماء في الوُضو، والغُسل

أجمع المسلمون على أنّ الماء الذي يُجزى قي الوُضوء والغُسل غير مقدَّر بل يكفي فيه القليل والكثير إذا وجد شرط الغُسل وهو جريان الماء على الأعضاء، إلّا أنَّهم استحبُّوا أن يتوافق ذلك مع القَدْر الذي كان رسول الله على يغتسلُ به أو يتوضَّأ لما جاء في الصَّحيح عن جابر رَضُّكُ قال [كَانَ رَسُولُ الله على يَغْسَلُ بِالصَّاع وَيَتَوَضَّأُ بِالمُدِّ وَيَتُوضَأً بِالمُدِّ وَيَعَوْضَأً بِالصَّاع وَيَتُوضَاً بِالمُدِّ وَيَعَوْضَاً بِالمُدِّ وَيَعَوْضَاً بِالصَّاع وَيَعَوْضَاً بِالمُدِّ وَيَغْسَلُ بِالصَّاع إِلَى خَمْسَةٍ أَمْدَاد (٥)].

وَمَا رُواه مسلَم عن عَائشة رضى الله عنها قالت [أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يَغْتَسِلُ مِنْ إِنَاءٍ هُوَ الْفَرَقُ مِنَ الجَنَابَةِ (٢٠]. و[الفَرَقُ] بفتح الفاء والرَّاء وقد تُسَكَّن الرَّاء: هو مكياً ليتسع من خمسة لترات إلى سبعة وثلاثين لترًا على الاعتبارات الثَّلاثة [(٧)]. وعن أبي ريحانة رَوْفَى عن سَفينة قال [كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُغَسِّلُهُ الصَّاعُ مِنَ الْهَاءِ مِنَ الْجَنَابَةِ وَيُوضَّوُهُ الْمُدِّ ()].

<sup>(</sup>۱) حدیث حسن أخرجه الترمذي [۲۷۱۲] والنسائي [۳۲۱۰]، (۲) انظر زاد المعاد لابن القیّم [۲ مدیث حسن أخرجه الترمذي [۳۷۱۲] والنسائي (۲) حدیث صحیح أخرجه أبو داود [۹۳] وابن ماجه [۲۱۸]. (۵) أخرجه مسلم [۵۱/ ۳۲۵] والنّسائي [۳۶۳]. (٦) أخرجه مسلم [۳۱/ ۴۷] والنّسائي [۳۱۹]. (۸) أخرجه مسلم [۳۱/ ۴۷] وأبو داود [۲۳۸]. (۷) انظر سُنن أبي داود [ج ۱ ص ۱۰۱]. (۸) أخرجه مسلم [۳۲/ ۳۲۸] والتّرمذي [۵۰].

(قال التِّرمذي [هكذا رأى بعض أهل العلم: الوُضوء بالمُدِّ والغُسل بالصَّاع، وقال الشَّافعي وأحمد: ليس معنى الحديث على التوقِّى أنَّه لا يجوز أكثر منه ولا أقلَّ منه، وهو قَدْر ما يكفي وهو القول الرَّاجع المُعوَّل عليه عند أهل العلم (١)].

وتنحصر مقادير الماء التي توضِّأً بها النَّبي ﷺ واغتسل كما تُشير الأحاديت في

(الأوَّل) بمقدار المُدِّ في الوُضوء وهو مكيال يُعادل رطل وثُلث بالعراقي وهو نصف قدح بالكيْل المصرى، وفي القاموس (مُدُّ جمعه: أَمدادٌ ومِدَادٌ وهو مكيال قديم اختلف الفُقهاء في تقديره على قولين :

(١) هو رطلٌ وثُلُث عند أهل الحجاز، وبه قال مالك والشَّافعي وأحمد وفقهاءُ الحجاز وأبو يوسف. (قال) النِّووى [وذلك مُعتبر على التَّقريب لا على التَّحديد وهذا هو الصّواب المشهور (٢)].

(Y) هو رطلان عند أهل العراق وبه أخِذ أبو جنيفة وفُقهاء العراق  $[^{(n)}]$ .

(الثَّاني) بمقدار الصَّاع في الغُسل: يُذكَّر ويُونَّث، فمن أنَّشه قال: أَصْوعٌ ومن ذكَّره قال: أَصْوعٌ لغة في ومن ذكَّره قال: أَصْواعٌ، وفيه قراءات: صُوَاع وصُوع وصُوع، والصُّواعُ لغة في الصَّاع وهو مكيال يسعُ أربعة أمْداد، فيكون [خمسة أرطال وثُلُث] على قول الحجازيين وثهانية أرطال على قول الغراقيين.

ونعرض فيها يلي لتقدير المُسدِّ والصَّاع طبقا لحساب المعايير المصريَّة [(٤)]:

| ی) | رطل بغداد | قدح     | كيلو جرام | لتر ماء | رطل مصری | بيان      |
|----|-----------|---------|-----------|---------|----------|-----------|
|    | ۳۳۳ر۱     | ۳۳ ۳ر ۰ | ٤٤٥ر،     | ٥٧٨٢٠٠  | ۲ر۱      | المُدُّ   |
|    | ۳۳۳ره     | ۱٫۳۳۳   | ۲۷۱۷۲     | ٥٧ر٢    | ۸ر٤      | (الصَّاعُ |

أمَّا قول عائشة رضى الله عنها [كَانَ يَغْتَسِلُ مِنْ إِنَاءٍ هُـوَ الْفَرَقُ]: فيراد به بيان

<sup>(</sup>١) انظر تحفة الأحودي [ج ١ ص ١٣٨).

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ج ۲ ص ۲٤۱].

<sup>(</sup>٣) انظر المعجم العربي الأساسي [ ص١١٢].

<sup>(</sup>٤) انظر معجم المصطلحات الفقهيَّة [ج ٣ ص ٤٧٧]

الجنس والإناء الذي يُؤخذ الماء منه، وليس المراد الاغتسال بهاء قَلْر الفَرَق بدليل قولها رضي الله عنها [كُنْتُ اغْتَسلُ أَنَا وَرَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ قَدَحٍ يُقَالُ لَه الْفَرَقُ (١)]. وإذا كانت دلالة الأحاديث تشير إلى أنّ المُستحبّ في ذلك ينبغي ألّا ينقص في الغُسل عن صَاعٍ ولا في الوضوء عن مُدِّ إلَّا أنّ ذلك مُعتبر عند العُلهاء على التَّقريب لا التَّحديد، وقالوا:

(١) أنّ مقدار الماء الذي كان يغتسلُ به رسول الله ﷺ هو [الصَّاعُ] في الغُسُل [والمُـدُّ] في العُسُل [والمُـدُّ] في الوضوء، فيُطلب من الأمَّة أن تقتدي به في ذلك.

(٢) وأنَّ الزِّيادة على هذا المقدار أو النَّقص عنه قليلًا لحاجة لا حظر فيه.

(٣) كراهة الإسراف في الماء والاعتدال في استهلاكه عند الغُسْل أو الوضوء وعدم الإسراف فيه لكونه منهيٌّ عنه شرعًا.

والحاصل أنَّ الرِّوايات التي وردت في قدر الماء الذي اغتسل أو توضَّا به رسولُ الله وَ وَنَّا به رسولُ الله وَ وَ الله وَ الله

ولذلك لم يأت الغُسْل بالصَّاع أو الوُضوء بالمُدِّ للتَّحديد والتَّقدير بل ربها اقتصر رسول الله على الصَّاع في غُسْله وربَّها زاد أو نقص، فإن قيل: نحنُ نتوضًا من الصَّنابير ومقياسُ الماء معه لا ينضبط فيقالُ: لا تزد على المشروع في غَسْل الأعضاء في الوضوء وهو ثلاث، ولا تزد في الغُسْل على مرَّة واحدة، وبهذا يحصُل الاعتدال ويتحقَّق التَّاسِي بالنَّبي بَاللَّهِ [(٢)].

وجاء في الصَّحيح عن عَقيل بن أبي طالب رَطِي أن رسول الله عَلَي قَال [يُجْزِيءُ مِنَ الوُّضُوءِ مُدُّ وَمِنَ الْغُسُلِ صَاعٌ، فقَالَ رَجُلْ: لَا يُجْزِئُنَا؟ فَقَالَ هَذَا كَانَ يُجُزُىءُ ـ أَيْ يَكُفِي ـ مَنْ هُوَ خَيْرٌ مِنْكَ وَأَكْثَرُ شَعَرًا، يَعْنِي النَّبِيَ ﷺ (٣)].

(قال) ابن دقيق العيد [الواجب في الغُسل ما يُسمَّى غَسْلا وذلك بإفاضة الماء على العضو وسيَلانه عليه ، فمتى حصُل ذلك تأدَّي الواجب ، وذلك يختلف باختلاف النَّاس وحاجتهم، فلا يُقدَّر الماء الذي يُغتسَلُ أو يُتَوضَّأُ به بقَدْر معلوم (٤٠]. وفي ذلك جاء عن الإسام الشَّافعي قوله [ وقد يُرفَق بالقليل فيكفي ويُخرَق بالكثير فلا يكفي، والجمع بين هذه

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه مسلم [ ٣١٩/٤١] والنَّسائي [٢٢٨].

<sup>(</sup>٢) انظر الشَّرح الممتع البن العُّثيمين (ج ١ ص٣٠٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٤٩١٥] وابن ماجه [٢١٩] وأورده في الصَّحيحة [٢٤٤٧].

<sup>(</sup>٤) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ٣٠٦].

الرِّوايات أنَّها كانت اغتسالات في أحوال وُجد فيها أكثر ما استعمله رسول الله عِلَيْ وأقلُّه، فدلُّ على أنَّه لا حدَّ في قدر مِاء الطَّهارة يجب استيفاؤه (١)]. وعن عَائشة رضي الله عنها [أنَّها كَانَتْ تَغْتَسِلُ هِيَ وَالنَّبِيِّ ﷺ فِي إِنَـاءٍ يُسَعُ ثَلَاثَةَ أَمْدَادٍ أَوْ قَرِيبًا مِنْ ذَلِكَ (٢)].

وَّجاء في نيل الأوطار [القدر المُجزيء من الغُسل ما يحصل به تعميم البدن على الوجه المعتمد سواء كان صاعًا أو أقلَّ أو أكثر ما لم يبلُغ في النُّقصان إلى مقدار لا يسمَّى مُستعمله مُغتسلًا، أو إلى مقدار في الزِّيادة يدخل فاعله في حَدِّ الإسراف، وهكذا الوضوء يكون القدر المُجزىء منه ما يحصلُ به غَسْل أعضاء الوضوء سواء كان مُدًّا أو أقلَّ أو أكثر ما لم يبلُغ فى الزِّيادة إلى حَدِّ السَّرَف، أو النَّقصان إلى حَدٍّ لا يحصلُ به الواجب، والإجماع قائمٌ على ذلك، فالقلَّة والكثرةُ عندهم باعتبار الأشخاص والأحوال بشرط عدم الإسراف في الماء (٣)].

### (٦) النَّهي عن الإسراف في استخدامات الماء

عبد الله بن مُغفَّل هو الصَّحابي الجليل ابن عبد نهم بن عفيف المُزنِي، كان من أصحاب بيعة الشَّجرة ، قال عنه الحسن البصري [كان أحدُ العشرة الَّذين بعثهم إلينا عمر يُفقِّهون النَّاس، وكان من البكَّائين في غزوة تَبوكِ الذين أنزل الله عزَّ وجلُّ فيهم قولِه تعالى ﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا أَتُوكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَآ أَجِدُ مَآ أَخْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلُواْ وَأَعْيَنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ حَرَنَا أَلَّا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [النَّوبة: ٩٢].

وفضائلُ هذا الصَّحابي الجليل كثيرة ومُتعدِّدة منها روايته عن رسول الله ﷺ ثلاثة وأربعين حديثا اتَّفق الشَّيخان منها على أربعة، وانفرد البخاري بحديث واحد ومسلم بآخر، ورَوَى عن أبى بكر وعثمان وعبد الله بن سالم، ورَوَى عنه أبو العالية وسعيد بن جُبير والحسن البصري، وسكن مدينة رسول الله ﷺ ثمَّ تحوَّل إلى البصرة وابتنى بها دارًا ومات بها سنة ٥٩ أو ٦٠ من الهجرة النَّبوية الشَّريفة.

يروي أبو داود وابن ماجه عن هذا الصَّحابي الجليل أنَّه سمع ابنه سعيد يقول [اللَّهمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْقَصْرَ الْأَبْيَضَ عَنْ يَمِين الْجَنَّة إِذَا دَخَلْتُهَا، فَقَالَ: يَا بُنَيَّ: سَلَ اللهُ الْجَنَّةَ وَتَعَوَّذْ بِهِ مِنَ النَّارِ، فَإِني سَمَعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: إِنَّهُ سَمَّيَكُونَّ فِي هَذِهِ الأُمَّةِ قَوْمٌ يَعْتَدُونَ فَي الطَّهُورِ وَالدُّعَاءِ (٤)].

<sup>(</sup>۱) انظر نوري مسلم [ج ۲ ص ۲٤۱] (۲) أخرجه مسلم [٤٤/ ٣٢١]

<sup>(</sup>٣) انظر نيل الأوطار للشَّوكاني [ج ١ ص ٢٩٥]

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٩٦] وابن ماجه [٣١٣٠].

(قال) التُوربشتيُ [إِنّها أنكر عبد الله وَ على ابنه هذا الدّعاء لأنّه طمع فيما لا يبلغه عملا حيث سأل منازل الأنبياء، وجعله رضى الله عنه من الاعتداء في الدُّعاء لما فيه من التّجاوز عن حدّ الأدب مع الله تعالى، ونظر الدّاعي لنفسه بعين الكمال، وقيل لأنّه سأل شيئا مُعيّنا فربّما كان مُقدَّرا لغيره، والاعتداء في الدُّعاء أن يخرج فيه عن الحدّ المشروع كأن يدعو بإثم أو يطلب ما لا يليق به [(١)].

وحديث عبد الله بن مغفل رضي الله عنه يدلُّ على:

(1) أنَّ الله تعالى يُطلع نبيَّه عَلَى على ما شاء من المغيِّبات.

(٢) وعلى أنّ الأُمَّة لا تضلّ كلّها لقول النّبي عَلَيْ «سَيَكُونُ في هَذه الأُمَّة قَوْمٌ». ولم يقل: ستعتدى أُمَّتى، ويؤيّده قوله عَلَيْ «لاَ تَزَالُ طَائِفَة مِنْ أُمَّتِى ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ لاَ يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ حَتَّى يَأْتَى أَمْرُ الله وَهُمْ كَذَلكَ (٢)».

(٣) وعلى أنّ تجاوز الحدّ في الوضوء والغُسْل وإزالة النّجاسة وكذلك الدُّعاء أمر مدموم في شرع الدّين.

ولقد استحبّ الصّحابى الجليل أن يعالج هذا الاعتداء اللّفظى الصّادر من ابنه فى الدُّ عاء بالمقارنة مع اعتداء فعلى يتجاوز كثير من النّاس الحدّ فيه، وهو الأمر الذى ذكره رسول الله عَلَيْ بأنّهم «يَعْتَدُونَ في الطُّهُور»: والطُّهُورُ هنا يحتمل أن يكون:

(١) إِمّا بضمّ [الطَّاء] بمعنى الفعل ويكون المقصود: يعتدون في نفس الطُّهور بأن يتجاوزوا الحدّ في الزّيادة في الغَسْل والمسح على العدد المشروع.

(٢) أو بفتحها بمعنى [المطهّر] ويكون المعنى: يعتدون بإراقة الماء الكثير كما يفعله بعض الموسوسين وهذا من باب الإسراف والوسوسة التي هي من الشّيطان.

(قال) النّووى [وأجمع العلماء على النّهى عن الإسراف في الماء ولو كان على شاطىء البحر، والأظهر أنّه مكروه كراهة تنزيه، وقال بعض أصحابنا: الإسراف حرام والله تعالى أعلم (٣) ]. والقول بالكراهة قول الجمهور ومحلّه ما لم يُؤدّ إلى ضرر أو ضياع مال وإلاّ فيحرُم.

وقال الأحناف (٤): الإسراف مكروه تحريما لو تطهّر بماء مُباح أو مملوك أمّا الموقوف على الطّهارة ومنه ماء المساجد فالإسراف فيه حرام لما رُوى عن عمرو بن شُعَيب رضى

<sup>(</sup>١) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ١٤٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٧٠ / ١٩٢٠] وابن ماجه [ ١٠] وأورده في الصّحيحة [١٩٥٧]. (٣) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ٢٤١].

<sup>( \$ )</sup> انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ٧٧].

الله عنه قال «جَاء أَعْرابِي إِلَى النَّبِي عَلَي يَسْأَلُه عَنِ الْوُضُوء ؟ فَأَرَاهُ ثَلاَثَا ثَلاَثَا وَقَالَ عَنَه قَالِ «جَاء أَعْرابِي إِلَى النَّبِي عَلَي هَذَا فَقَدْ أَسَاء وَتَعَدَّى وَظَلَم (١)». ويتأيّد هذا عِما رُوى عن أبى مالك الأشعرى رضى الله عنه قال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَي يَتُوضًا ثَلاَثَا ثَلاَثَا وَفَاعله مُسىء ثَلاَثًا مِن ثِلاث اعتداء وفاعله مُسىء بتركه المطلوب ومُتعد حدًّ السُّنَّة، وظالم بوضِع الشَّيء في غير موضِعه.

ثمّ يأتى وَسُواس الماء ليُمثّل عاملا من عوامل الإسراف فيه والاعتداء على هديه المقرَّر كما في قوله ﷺ «سَيكُونُ في هَذه الأُمَّة قَوْمٌ يَعْتَدُونَ في الطُّهُورِ». فإذا قرنت هذا الحديث بقوله عَلى ﴿ إنَّهُ لا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِيرِ ﴾ [الأعراف:٥٥]. وعلمت أنّ الله يحبّ عبادته كما جاء بها شُرعه، أنتج لك من هذا أنّ وضوء الموسوس ليس بالعبادة التي يقبلها الله عزّ وجلّ وإنَّما أسقطت عنه الفرض، فلا تُفتح له أبواب الجنة الثَّمانية لوضوئه يدخل من أيها شاء.

والإسراف أمر جاء النّهى عنه في أكثر من آية كريمة منها قوله تعالى في سورة الأعراف ﴿ وَلَا تُسْرِفُوا ۗ إِنَّهُ لا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ [ ٣٦]. ومنه تجاوز الحدّ في غسل أعضاء الوضوء، وما جاوز المرء به أمر الله ورسوله على فهو سرف وإسراف، وهو ما زيد بعد تيقُن الواجب أو المطلوب وهو مكروه بخلاف الإسباغ، ومثله إطالة الغرّة تكون بالزيادة على المحدود وفوق الواجب في الوضوء، فهي إسباغ وزيادة [ (٣)]. ولقد استحب الخالق جلّ وعلا من العبد أن ينتهى عن الإفراط ومجاوزة الحدّ في أمور العبادة وهو الأمر الذي كان يستعيذ منه رسول الله على بقوله «اللّهُ مَا غفر لي خطيئتي وجَهْلي، وإسْرافي في أمْرِي كُلّه، ومَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِي (٤)».

### (V) الأداب التي أقرَّها الإسلام عند شرب الماء

تعددت المواضع القرآنية التي أشارت إلى كيفية تعامل المسلم مع تلك النعمة الكبرى المتمثّلة في الماء الذي جعل الخالق سبحانه منه كلّ شيء حيّ ، ثمّ رسم رسول الله على القواعد والآداب التي تجعل من تعظيم هذه النعمة في حياة المؤمنين مددا ربّانيا وافراً لا ينفد برّه وخيراً سابعًا لا ينتهى عطاؤه ، من خلال عبارتين تحملان مدلولا واحدا يتم من خلالهما تعاطى هذه النعمة:

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٦٦٨٤] وأبو داود [١٣٥] والنّسائي [١٤٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٣٤٢]. د سرياننا بالدريمة الفقر تراهم ١٩٨٨ و ما النم مفادة و ١٩٨٨ و ١٩٨٨

<sup>(</sup>٣) انظر الموسوعة الفقهيّة [٣/ ١٤٩] والتّعريفات [ص ١٨].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٦٣٩٨] ومسلم [٧٠ / ٢٧١٩].

(إحداهما) - [السَّقْيُ]: من سَقَى السَّائلَ سقيا: أرواه. واستقى فلانًا ومنه طَلَب السَّقْيَ من الكوب أو الصُّنبور أو البئر ونحوها: أخذ من مائها، وتساقى تساقي القوم: سقى كلُّ واحد صاحبه، ومنه صلاة الاستسقاء: طلب السُّقيا من الله تعالى والسُّقيا: مكان الماء ، وفي الحديث الشَّريف [أَنَّهُ كَانَ يُسْتَعْذُبُ لَهُ المَاءُ مِنْ بُيُوتِ السُّقْيَا (١)]. وجاء في صحيح الجامع بلفظ [يُسْتَسْقَى لَهُ المَاءُ الْعَذْبُ مِنْ بِغُر السُّقْيَا (١)]. وفي التَّنزيل الحكيم:

\* ﴿ وَٱلَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴾ [الشُّعراء : ٧٩].

\* ﴿ وَسَقَنَهُمْ رَبُّهُمْ شَرَّاتِا طَهُورًا ﴾ [الإنسان: ٢١].

\* ﴿ وَأَسْقَيْنَكُم مَّاءَ فُرَاتًا ﴾ [المرسلات: ٧٧]

وحُفظُ من دعائه ﷺ في الاستسقاء [اللَّهُمَّ اسْقنَا غَيْثًا مُغِيثًا مَريئًا، مَرِيعًا، نافِعًا غَيْرَ ضَارِّ، عَاجِلًا غَيْرَ آجِلِ، قَالَ: فَأَطْبَقَتْ عَلَيْهِمُ السَّهَاءُ (٣)]. وقوله نافِعًا غَيْرَ ضَارِّ، عَاجِلًا غَيْرَ آجِلِ، قَالَ: فَأَطْبَقَتْ عَلَيْهِمُ السَّهَاءُ (٣)]. وقوله [مَرِيعًا]: أي ذا مراعة وخصب، يقال: أمرعَت البلادُ إذا أخصبت، وجاء في مسلم عن أبي هريرة رَبِّ فَيُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ [إِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ: يَا ابْنَ آدَمَ اسْتَسْقَاكَ فَلَمْ تَسْقَنِي، قَالَ يَارَبِّ وَكَيْفَ أَسْقِيكَ وَأَنْتَ رَبُّ العالمين؟ قَالَ: اسْتَسْقَاكَ عَبْدِي فُلَانٌ فَلَمْ تَسْقِه، أَمَا إِنَّكَ لَوْ سَقَيْتَهُ وَجَدْت ثوابي وعفوي وكرامتي.

(والثَّانَية) - [الشُّرْبُ]: وَيُحْمَل عليه مَا يقاربه جازا وتشبيها تقول: شَرِبْتُ المَاء أَشْرَبُهُ شُرْبًا وهو المصدر، والشُّرْبُ: الاسم، والشَّرْبُ: القومُ الذين يشربون وعُرِّف الشُّرب بأنَّه: تناول كلّ مائع ماء كان أو غيره [(٥)]. والشُّربة وجمعها شُرَب: قدر ما يُشرب من الماء وأدخله إلى جوفه.

وفي القرآن الكريم:

\* ﴿ أَفَرَ مَيْتُمُ ٱلْمَآءَ ٱلَّذِي تَشْرَبُونَ ﴾ [الواقعة: ٦٨].

\* ﴿ عَيْنَا يَشِرَبُ بِهَا عَبَادُ أَلَذٍ يُفَجِرُونَهَا تَفْجِيرًا ﴾ [الإنسان: ٦].

\* ﴿ كُلُواْ وَآشَرَ رُواْ هَنِيكًا بِمَا كُنتُمَ تَعْمَلُونَ ﴾ [المُرسلات: ٤٣]

وكان هدي النَّبي ﷺ في شرابه للماء وغيره من أكمل الهدَّى وأحفظه لصحَّة

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الأشربة بسند جيد [٣٧٣٥]. (٢) أخرجه في صحيح الجامع [٤٩٥١] وأورده في المشكاة [٢١٨٩] والبيهقي [٣/ ٥٠]. (٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢١٦٩] والبيهقي [٣/ ٥٠]. (٤) حديث صحيح أخرجه التِّرمذي [٣٣٥٨] وأورده في الصَّحيحة [٣٣٥]. (٥) انظر معجم المصطلحات الفقهيَّة [ ج ٢ص ٣٢٥].

الجسم، ممّا لا يهتدى إلى معرفته إلا أهل العلم والطبّ، لذلك كان من أهم الفضائل التي استحبّها رسول الله على في تعاطيه لشرابه:

#### (أولا) ـ استحباب الماء البارد

فإذا جمع الماء بين وصفى العُذوبة والبرودة كان من أنفع الأشياء للبدن ومن أكبر أسباب حفظ صحّته، وحصول التّغذية الكاملة لكلّ أعضائه، ذلك لأنّ الماء البارد بطبيعته رطب يقمع الحرارة ويحفظ على الجسم رطوبته الأصليّة ويردّ عليه ما تحلّل منها ويُرقِّق الغذاء ويُنفذه في العروق بيسر وسُهولة.

لذلك كان الماء العذب البارد من أحب المياه إلى رسول الله عَلَيْ لها ثبت من حديث ابن عبّاس رضى الله عنه فى المسند أنّ رسول الله عَلَيْ لها سُئل «أَى الشَّرَابِ أَطْيَبُ؟ قَالَ: الْحُلُو الْبَارِدُ (١)». وجاء عن عائشة رضى الله عنها بلفظ «كَانَ أَحَبُ الشَّرَابِ إِلَى رَسُولِ الله عَلَيْ الْحُلُو الْبَارِدَ (٢)». وهذا الوصف يُراد على الوجه الأعم في شمل الماء المخلوط به أو بغيره كالعَسَل والتَّمر.

وتزداد حلاوة الماء بعذُوبته النّافعة للبدن والمُنعشة للرُّوح والفؤاد لما ثبت أنّهم كانوا يستسقون للنّبي الأكرم عَنْ الماء العذب الطَّيِّب من بيوت السُّقيا لما جاء في حديث عائشة رضى الله عنها أنّ رسول الله عَنْ «كَانَ يُسْتَسْقَى لَهُ الْمَاءُ الْعَدْبُ منْ بُيُوتِ السُّقْيَا (٣)». وجاء في رواية أبي داود بلفظ «كَانَ يُسْتَعْذَبُ لَهُ الْمَاءَ مِنْ بُيُوتِ السُّقْيَا ». قال ابن قُتيبة [هي عين بينها وبين المدينة يومان].

## (ثانيا) ـ الشُّرب قاعدا

جاء فى السُّن من حديث أنس رضى الله عنه «أَنَّ النَّبَيُّ عَلَيْ نَهَى أَنْ يَشْرَبَ الرَّجُلُ قَالَ : ذَاكَ أَشَرُّ أَوْ أَخْبَثُ ( أَ ) ». وفى رواية «زَجَر عَنِ الشَّرَابِ قَائمًا ». وكما صح عنه عَلَى أنه شرب قاعدا فإنه شرب قائما أيضا لحديث ابن عَبَّاس رضى الله عنه قال «سَقَيْتُ رَسُولَ الله عَلَى مَنْ زَمْزَمَ فَشَرِبَ قَائمًا ، وأسْتَسْقَى وَهُو عَنْدَ الْبَيْتُ ما يشربه ، والمُراد بالبَيت الكعبة زادها الله تشريفا وإجلالا ومهابة.

والاتعارُض بين الحديثين فإِنّه إِنّما شرب قائما عندما جاء إلى زمزم وهم يستقون

<sup>(</sup>۱) أخرجه التّرمذى بإسناد صحيح [ ۱۸۹٦] وأحمد [ ۳۱۲۹] والحاكم [۷۳۵۸]. (۲) أخرجه التّرمذى بإسناد صحيح [ ۷۳۵۸]. وأبو داود بإسناد صحيح [ ۱۸۹۵] وأبو داود [ ۳۷۳۵] وأبو داود [ ۳۷۳۸] والماكم [ ۳۷۳۸] وأبو داود [ ۳۷۲۷] والماكم [ ۳۷۲۷]. (٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ۳۱۱/ ۲۰۲۴] وأبو داود [ ۳۷۱۷]. والتّرمذي [ ۱۸۵۲].

منها فشرب وهو قائم وهذا كان موضع حاجة، ومن ذلك يتبين أنّ النهى فى حديثٍ أنس رضى الله عنه محمول على كراهة التنزيه، فإن قيل: كيف يكون الشُّرب قائماً مكروها وقد فعله النبى عَلَيْ ؟ والجواب: أنّ فعله عَلَيْ إذا كان بيانًا للجواز لا يكون مكروها بل البيان واجب عليه عَلِيْ ، فكيف يكون مكروها وقد ثبت عنه أنّه توضاً مرة مرة وطاف على بعير ، مع أنّ الإجماع على أنّ الوضوء ثلاثًا ثلاثًا والطُّواف ماشيًا أكمل ، ونظائر هذا غير مُنحصرة .

فكان عَلَىٰ يُنبّه على جواز الشّىء مرّة أو مرّات ويُواظب على الأفضل منه، وهكذا كان أكثر وضوئه ثلاثا ثلاثا، وأكثر طوافه ماشيًا، وأكثر شُربه جالسًا، وهذا واضح لا يتشكّك فيه من له أدنى نسبة إلى علم والله أعلم [(1)]. ولقد أشار بعض الأئمة إلى أنّ للشّرب قائمًا آفات عديدة منها: أنّه لا يحصل به الرّيُّ التّام، ولا يستقر في المعدة حتى يَقْسمهُ الكبد على الأعضاء، وينزل بسُرعة وحدَّة إلى المعدة فيُخشى منه أن يُبرد من حرارتها ويُشوِّشها، ويُسرع النُّفوذ إلى أسفل البدن بغير تدريج، وكلّ هذا يضر بالشّارب، وأمّا إذا فعله نادرا أو لحاجة لم يضرّه (٢)].

# (ثالثا) ـ الشُّرب على ثلاثة أنفاس

للشُّرب دفعة واحدة آثاره السَّيِّئة على صحّة الإنسان التى يُخاف منها الشَّرَق الذى يُمكن أن يسُدُّ مجرى الشَّراب لكثرة الوارد عليه فيُغصَّ به، فإن تنفس رُويدا ثمّ شرب أَمن خطر ذلك، لذلك اقتضت حكمة الشَّرع ألا يتنفس الشَّارب في الإِناء وإِنَما يجعل تَنفُسه خارجه ثمّ يعود إلى الشّراب، أى ينهل بين الشُّربين بنفسين أو ثلاثة خارج الإِناء كما جاء مُصرَّحا به في حديث أنس رضى الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْ قال «إِذَا شَرِبَ أَحَدُكُمْ فَلاَ يَتَنفُسُ في الْقَدَح، وَلَكنْ لِيُبنِ الإِنَاء عَنْ فيه (٣)». وقوله عَلِيْ للرّجل في رواية الموطأ «فَأَبنِ الْقَدَح عَنْ فيكَ ثُمُّ تَنفُسْ». أى أبعدة عن فمك.

ويُؤخذ من الشَّرب على ثلاثة أنفاس أنّه أقمع للعطش وأقوى على الهضم وأقل تأثيرا فى ضعف الأعضاء وبرد المعدة، وتلك هى الحكمة التى أشار إليها أنس رضى الله عنه لمّا قال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يَتَنفَسُ فى الشَّراب ثَلاَثًا ويَقُول: إِنَّهُ أَرْوَى، وأَبرأُ، وأَمْرَأُنُ ». وفيه يُبيّن رسولَ الله عَلَيْ تلك الفوائد التى يجدها المسلم عندما يتناول شرابه على ثلاثة أنفاس:

<sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ج٧ ص ٢١٦].

<sup>(</sup>٢) انظر زاد المعاد لابن القيّم [ج ٤ ص ٢٢٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [١٨٨٧] والدّارمي [٢/١٩] وأورده مالك في الموطأ [٢٥٦].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٢٣ / ٢٠٢٨ ] وافقه البخاري [ ٥٦٣١ ] والتّرمذي [ ١٨٨٤ ].

(١) بقوله أنّه [أروى]: أي أشدُّ ريًّا وأبلغه وأنفعه.

(٢) وقوله أنّه [أبْرأً]: أفعل من البُّرء وهو الشِّفاء، أى يُبرىء من شدّة العطش ودائمه لتردُّده على المعدة الله يقد دفعة ، فتُسكِّن الدَّفعة الثّانية ما عجزت الأولى عن تسكينه، والثّالثة ما عجزت عنه الثّانية، وأيضا فإنّه أسلم لحرارة المعدة وأبقى من أن يهجم عليها البارد وهلة واحدة ونهلة واحدة.

(٣) وقوله [أَمْراً]: من مرىء الطَّعام والشّراب في بدنه إذا استساغه ودخله، وخالطه بسهولة ولذّة ونفع من قوله تعالى ﴿فَكُلُوهُ هَنِيَكًا مَّرِيَكًا ﴾ [النّساء: ٤]. أي هنيئا في عاقبته مريئا في مذاقه وطعمه، وقيل: معناه أنّه أسرع انحدارا عن المرِّي لسهولته وخفّته عليه، بخلاف الكثير فإنّه لا يسهل على المرِّي انحداره (١)].

ونُذكِّر هُنا أنّ الهدى النّبوى قد ندب التّسمية عند الشُّرب لما أخرجه الطبراني في الأوسط بسند حسن عن أبي هريرة «أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يَشْرَبُ في ثَلاَثَةَ أَنْفَاسٍ، إِذَا أَدْنِي الإِنَاءَ إِلَى فيه يُسَمِّى الله، فَإِذَا أَخْرَهُ حَمِدَ الله، يَفْعَلُ ذَلكَ ثَلاَثًا (٢)». ويُعضَده ما أَدْنِي الإِنَاءَ إِلَى فيه يُسَمِّى الله، فَإِذَا أَخْرَهُ حَمِدَ الله عَلَيْ كَانَ يَشْرَبُ ثَلاَثَةَ أَنْفَاسٍ، يُسَمِّى الله عَلَيْ كَانَ يَشْرَبُ ثَلاَثَةَ أَنْفَاسٍ، يُسَمِّى الله في أَوْله ويَحْمَدُ الله في آخره (٣)».

## (رابعــا) ــ النهُس عن الشُّرب من فم السَّقاء

يقف بنا هذا العنوان أمام مسألتين مُهمّتين يُتداولان ضمن دائرة الحاجة اليوميّة المُتطلّبات النّاس:

(الأُولى) تغطية الإناء أو الوعاء الذى يحتوى ماء الشّرب درءًا لما قد يسقط فيه من حشرات ضارة بالصّحة لما جاء فى رواية جابر رضى الله عنه أنّ رسول الله عَلَى قال «أَغْلَقْ بَابَكَ واذْكُرِ اسْمَ الله ، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لاَ يَفْتَحُ بَابًا مُغْلَقًا ، وَاطْف مصْباحَكَ وَاذْكُرِ الله ، وَأَوْك سَقَاءَكَ وَاذْكُرِ اسْمَ الله فيه الله (٤) » . وجاء فى رواية «غَطُوا الإناء وأوْكُوا السّقاء» . أَى غطوه مَتى لا يسقط فيه شيء يضر ، ثمّ شدُوا واربطوا رأس السّقاء بالوكاء وهو ما يُشدُ به فم القربة ، فإن الشّيطان لا يفتح غَلقًا ولا يحلُّ وكاء ولا يكشف آنية ، وذكر بعض العلماء أَنَ لتغطية الوانى والأوعية التى تُستخدم للطّعام والشّر ب عدة فوائد منها:

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد لابن القيم [ج ٤ ص ٢٣٠ - ٢٣١].

<sup>(</sup>٢) أورده في فتح الباري [ج ١٠ ص ٩٦] وعزى إخراجه إلى الطبراني بسند حسن.

<sup>(</sup>٣) أورده المناوى في فيض القدير [٧٠٥٥].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٩٦ / ٢٠١٢ ] وأبو داود [ ٣٧٣١ ] واللفظ له.

(١) صيانتها وحفظها من الشّيطان، فإِنّ الشّيطان لا يكشف غطاء ولا يحلُّ سقاء.

(٢) صيانتها من النجاسة والمقذرات والحشرات والهوام فربّما وقع شيء منها فيها فشربه وهو غافل أو في اللّيل فيتضرّر به.

(الثّانية) خطورة الشُّرب من فم السِّقاء لما رواه البخارى في صحيحه من حديث ابن عباس «أَنَّ رَسُولَ الله عَنَّ نَهِي عَنِ الشُّرْب منْ فَم السِّقَاء (١)». وما جاء عن أبي هريرة رضى الله عنه قال «نَهي رَسُولُ الله عَنِي عَنِ الشُّرْبَ منْ فَم الْقَرْبَة أَو السِّقَاء (١)». والقربة من خلد يُخرز من جانب واحد ويستعمل لحفظ الماء أو اللّبن، أمّا السِّقَاءُ فإنّه يُشبه القربة ولا يكون إلا صغيرا.

وتأتى كراهية ذلك من أجل ما يُخاف من أذى عساه يكون فيه لا يراه الشّارب حتّى يدخل جوفه، فاستحبّ أن يشربه في إناء طاهر يبصره لتدارك ما يمكن أن يكون سببا في ضرره، وتنحصر علَّة النَّهي فيما يلي:

(١) أنّه لا يُؤمن دخول شيء من الهوام مع الماء في جوف السّقاء فيدخل فم الشّارب وهو لا يشعر.

(٢) ومنها ما أخرجه الحاكم من حديث عائشة بسند قوى أنّ النّبى عَلَيْ «نَهَى أَنْ يُشْرَبَ مِنْ فَى النَّهَى أَنْ يُشْرَبَ مِنْ فَى السِّقَاءِ لأَنَّ ذَلكَ يُنْتُنهُ (٣)». وهذا يقتضى أن يكون النّهى خاصًّا بمن يشرب فيتنفّس داخل الإِناء أو باشَر بفَمه باطن السِّقاء.

(٣) ومنها أن الذي يشرب من فم السقاء قد يغلبه الماء فينصب منه أكثر من
 حاجته فلا يأمن أن يشرق به أو تبتل ثيابه.

كما يتعلّق بهذه المسألة أمران:

# (الأولَ) ـ النهم عن الشُّرب من ثُلُمة القَدَح

[التُلْمَةُ] في القاموس الفُرجة المكسورة في حافة القَدَح أو الإناء من قولهم: تَلَمَ الإِنَاءَ وَتَلَكَمَ وَتَثَلَّمَ وَاللَّمَ وَاللَّمُ وَلَمَ اللَّمَ وَاللَّمَ وَاللَّمَ وَاللَّمَ وَاللَّمَ وَاللَّمَ وَاللَّمَ وَاللَّمَ وَاللَّمَ وَاللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَاللَّمُ وَلَمَ اللَّمَ وَاللَّمَ وَاللَّمَ وَاللَّمُ وَلَمَ اللَّمُ وَلَمَ اللَّمَ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَلَمَ اللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَلَا اللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَاللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَاللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَاللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَالْمُواللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَلَمُ الْمُعْلِمُ وَلَمُ اللَّهُ وَلِمُ اللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَاللَّمُ وَلَمُ الْمُعْلِمُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَا اللَّمُ وَلَمُ اللَّهُ وَاللَّمُ وَلَمُ اللَّهُ وَاللَّمُ وَلَمُ اللَّهُ وَاللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَلَمُ اللَّمُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَاللَّمُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُولِمُ وَاللَّهُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ ولِمُ اللْمُولِمُ اللَّهُ وَلِمُ الللَّهُ وَلِمُ اللْمُعِلِمُ وَالْمُولِمُ وَاللَّهُ وَالْمُعُلِمُ اللْمُعُلِمُ وَاللَّهُ اللْمُعُلِمُ وَاللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللْمُعُلِمُ الْمُعَلِمُ اللْمُعُلِم

من حديث أبى سعيد الخدرى قال «نَهَى رَسُولُ الله ﷺ عَنِ الشُّرْبِ مِنْ ثُـلْمَة الْقَدَحِ، وأَنْ يُنْفَخَ فِى الشَّرَابِ<sup>(١)</sup>». وهذا من الآداب الرّفيعةَ الَّتى تتم بها مصلَحة الشّارَب، فإِنْ الشُّرب مِن ثُلْمَة القَدَح فيه عدّة مفاسد كما ذكرها في زاد المعاد:

أحدها ـ أنّ ما يكون على وجه الماء من قذى يجتمع إلى الثُّلْمَة بخلاف الجانب الآخر . الثّاني ـ أنّ ذلك يُشوِّش على الشّارب ولم يتمكَّن من حُسْن الشُّرب من الثُّلْمَة .

الثَّالث ـ أنَّ الوَسَخ والزُّهومة تجتمعان في الثُّلْمة ولا يصل إليها غسل الإناء.

الرّابع -أنّ الثُّلْمَة محلّ العيب في القَدَح وهي أردأ مكان فيه فينبغي تجنُّبه [(٢)].

(قال) الخطّابى [إِنّما نهى عن الشّراب من ثُلمة القُدَح لأنّه إِذا شرب منها تصبُّب الماء وسال قطره على وجهه وثوبه، لأنّ الثُلْمة لا تتماسك عليها شفة الشّارب كما تتماسك على الموضع الصّحيح (٢٠)].

## (والثّاني) النّهي عن النّفخ في الشّراب

يُقصد بالتنفُّس في الشَّراب أن يتنفَّس أثناء نهله الماء من غير أن يُبعد الإِناء عن فمه أثناء تنفُّسه، وهو الأمر الذي اتفق على كراهته أكثر الأئمّة لحديث أبي قتادة أن رسول الله عَلَي قال «إِذَا شَرِبَ أَحَدُكُمْ فَلاَ يَتَنفُسْ في الإِناء (٤). وفي رواية «أَنَّ النَّبيَّ عَلَيْكَ نَهي أَنْ يُتَنفُس في الإِناء أَوْ يُنفَخَ فيه (٥)». ويأتي هذا النّهي مَن طريق الأدب مخافة تقذير الشراب ونتنه وسقوط شيء من الفم أو الأنف فيه ونحو ذلك.

كما ترجع علّة النّهى إلى أنّه ربّما حصل له تغيّر في النَّفَس إمّا لكون المتنفّس كان متغيّر الفم بمأكول مثلا، أو لبُعد عهده عن السّواك والمضمضة، أو لأنّ النَّفَس يصعد ببخار المعدة والنّفخ في هذه الأحوال أشدُّ من التنفُّس.

(قال) الخطَّابي [قد يُحتمل أن يكون النَّهي عن ذلك من أجل أن يُخاف أن يبدر من ريقه ورطوبة فمه فيقع في الماء، وقد تكون النّكهة عن بعض من يشرب مُتغيِّرة فتعلق الرَّائحة بالماء لرقَّته ولطافته، فيكون الأدب أن يتنفَّس بعد إبانة الإِناء عن فمه، وأن لا يتنفَّس فيه لأنّ النفخ إِنّما يكون لأحد معنيين: فإن كان من حرارة الشراب فليصبر حتى يبرد، وإن كان من أجل قذى يُبصره فيه فليمطه بإصبع أو بخلال أو نحوه ولا حاجة به إلى النّفخ فيه بحال (٢٠)].

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح أخرجه أحمد [۱۱۹۹] وأبو داود [۳۷۲۲] وصحیح الجامع [۹۸۸۸]. (۲) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص 700]. (۲) انظر معالم السُّن [ج ٤ ص 700]. (٤) حدیث صحیح أخرجه أحمد [700 المعاد [700 المعاد [700 المعاد [700 المعاد [700 المعاد [700 المعاد المعاد [700 المعاد ا

# (Λ) كيف عالج الإسلام الحنيف شُح الماء وندرته؟

لمَّا استسقى موسى عليه السّلام لقومه في العصر الأوّل أمره ربَّه سُبحانه أن يضرب بعصاه الحَجَر مصداقا لقوله تعالى ﴿ وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ وَقُلْنَا ٱضْرِب بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَٱنفَجَرَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا ﴾ [البقرة: ٢٠]. فَهذه مُعجزة موسى التي تكرّرت مرّة واحدة ولن تعود ، أمّا الاستسقاء منذ زمن النَّبوة الرّاشدة فتلك هي المعجزة المستمرة التي تتحقق للمُؤمنين كلما تفتحت أبواب الإجابة للسّائلين .

فعندما ينتظر البشر رحمة الله التي يسوقها إليهم عبر السّماء وترتفع الأكفُ ضارعة إليه أن يُغيثها بالماء الوافر كي تُغطّي رحمته الآكام والظّراب وبطون الأودية ومنابت الشّجر، يُسنُ لهم أن يقتدوا بهدى نبيّهم الأكرم عَلَيْكُ في طلب السُّقيا من الخالق جلّ في عُلاه تحقيقا لتلك السُّنة التي ورثها المسلمون عن نبيّهم عَلَيْكُ تعبُّدا وشُكراً.

فإذا احتاج أحد إلى الماء وطلبه من الآخر فإنه يُقال لذلك الطَّلب: استسقاء، ومعناه في الشَّرِع [طلب سَقْى العباد من الله عند حصول الجدب واحتباس المطر وتخلُف النهر بالفَزع إليه والثّناء عليه والاستغفار والصّلاة بين يديه]. وهو مشروع في مكان ليس لأهله أنّهار بل موجودة ولكنّها لا تفي بمصالحهم كسقى الزّرع والدّواب، وهو مشروع بالكناب والسَّنَة وإجماع الأمّة، قال تعالى حكاية عن نوح عليه السّلام ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ وَلَكُنْهُ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا ﴾ [نوح ١٠-١١].

وصلاة الاستسقاء سُنَّة مُؤكَّدة باتفاق الأئمة الثَّلاثة عند الحاجة إلى الماء، فمتى احتاجه النّاس فإنّه يُسنُ لهم أن يُصلُّوا صلاة الاستسقاء بالكيفيْة المُبيَّنة في السُّن، وأنّها ركعتان لما جاء «أنَّ رَسُولَ الله عَلِيَّ خَرَجَ بالنَّاسِ يَسْتَسْقي، فَصَلَّى بهمْ ركْعَتَيْنِ جَهَرَ بِالقَرِاءَة فِيهِمَا، وَحَوَّلَ رِدَاءَهُ، وَرَفَعَ يَدَيْه وَاسْتَسْقَى، وَاسْتَقْبَلَ الْقَبْلَةَ (1)».

وتجوز صلاة الاستسقاء في كلّ وقت ليلا أو نهارا إلا أوقات النهي. (قال) ابن قُدامة [وليس لصلاة الاستسقاء وقت مُعيَّن إلا أنها لا تُفعل في وقت النّهي بغير خلاف لأنّ وقتها مُتسع فلا حاجة إلى فعلها في وقت النّهي، والأولى فعلها في وقت صلاة العيد لحديث عائشة رضى الله عنها «أنَّ رَسُولَ الله عَلَي خَرَجَ حِينَ بَدَا حَاجِبُ الشَّمْسِ(٢)». ولأنّها تُشبهها في الموضع والصّفة فكذلك في الوقت، إلا أنّ وقتها لا يفوت بزوال الشّمس لأنّها ليس لها يوم مُعيَّن فلا يكون لها وقت مُعيَّن [(٣)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٠٢٧] ومسلم [٤/٨٩٤].

<sup>(</sup>٢) من حديث حسن أخرجه أبو داود [١١٧٣].

<sup>(</sup>٣) انظر المُغنى لابن قُدامة [ج ٢ ص ٢٨٦].

### (الباب الثاني)

#### أقسام المياه وأحكامها

ينقسم الماء في صفته الحُكميَّة إلى ثلاثة أقسام:

## (القسم الأول)

#### الماء الطاهر الطهور

لمّا وصف الله سبحانه الماء في تنزيله بقوله ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ طَهُورًا ﴾ [الفرقان: ٨٤]. اختلف النّاس في معنى وصفه بأنّه طهور على قولين:

(الأوّل) أنّه بمعنى [مُطهِّر لغيره] وبه قال مالك والشّافعي وأكثر الفقهاء.

(الثّانى) أنّه بمعنى [طاهر] وبه قال أبو حنيفة وتعلَّق فى ذلك بقول الله تعالى ﴿وَسَقَنهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابُ طَهُورًا﴾ [الإنسان: ٢١]. يعنى طاهرا، إذ لا تكليف فى الجنّة، إلاّ أنّ الأُمّة أجمعت لُغة وشريعة على أنّ وصف [طهور] مُختصّ بالماء ولا يتعدَّى إلى سائر المائعات وهى طاهرة، فكان اقتصارهم بذلك على الماء أوّل دليل على أنّ الطّهور هو [المُطهِّر لغيره]. (قال) القرطبي [معنى قول الله تعالى ﴿مَآءُ طَهُورًا﴾: يُتَطَهَّر به].

كما يقال للماء الذى يُتوضَّأُ به: [وَضُوء] فكل طهور طاهر وليس كل طاهر طهور، فالطَّهُور - بفتح الطَّاء - الاسم، وكذلك الوضوء والوقود، - وبالضم -: المصدر، كما أنَّ قوله تعالى ﴿مَآءُ طَهُورًا ﴾: يبيِّن أنّ الماء المنزَّل من السَّماء طاهر في نفسه مُطهِّر لغيره، فإنّ الطّهور بناء مُبالغة في طاهر وهذه المبالغة اقتضت أن يكون الماء طاهرا مُطهِّرا وهو قول الجمهور [(1)].

ولمّ قال نبيّنا عَلَيْ «وَجُعِلَتْ لَى الأَرْضُ مَسْجِداً وَطَهُوراً (٢)». أراد مُطهَّرة بالتيمُّم ولم يرد طاهرة به وإن كانت قبل ذلك طاهرة كما قال في ماء البحر «هُو الطَّهُورُ مَاؤُهُ (٣)». ولو لم يكن معنى الطُهور المطهّر لما كان جوابا لسؤالهم، (وعند) الفخر الرّازى في قول الله تعالى ﴿ وَيُنزّ لِلْ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُم بِمِ ﴾ [الأنفال: ١١]: يُبين أن القصود من الماء إنّما هو التطهُّر به، فوجب أن يكون المراد من كونه طهورا أنسه هو المطهّر به، لأنّه تعالى ذكره في موضع الإنعام فوجب حمله على الوصف الأكمل،

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ١٣ ص ٣٩].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٣٥] ومسلم [٥/ ٥٢٣] والتّرمذي [١٥٥٣].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [٨٣] والنّسائي [٣٣١].

ولا شكّ أنّ المطهّر أكمل من الطَّاهر(١)].

أمّا من تعلَّق بوصف الله تعالى لشراب الجنّة بأنّه طهور والجنّة لا تكليف فيها، فلا حُجَّة لهم فيه لأنَّ الله تعالى أراد بذلك المبالغة في الصّفة، وضَرَب المثل بالمبالغة في الدُّنيا وهو التّطهير، كما أنّ وصف شراب الجنّة بأنّه [طهور] يفيد التّطهير من أوضار الدُّنوب وخسائس الصِّفات كالغلِّ والحسد، فإذا شربوا هذا الشَّراب طهرهم الله به من رحض الذُّنوب وأوضار المعتقدات الذَّميمة فيأتون الله تعالى بقلب سليم ويدخلون الجنّة بصفة التَّسليم (٢)]. والمبحث في هذه المسألة يتضمَّن ما يلي:

### (۱) ـ تعريف الماء الطَّمُور

الماء الطَّاهر المُطهِّر المتعبَّد به في الشَّرع هو الماء القَرَاح الصَّافي من ماء السَماء والأنهار والبحار والعيون والآبار غير مُضاف إلى شيء خالطه كما خلقه الله عزَّ وجلَّ صافيا نقيًا، وما عرفه النَّاس ماء مُطلقا لا يضرّه لون أرضه ولم يتغيَّر أحد أوصافه الثَّلاثة لونًا أو طعمًا أو رائحةً بشيء من الأشياء التي تسلبه طُهوريته.

وهذا الماء هو الذى يجوز التطهُّر به وضوءا واغتسالا كما يجوز تطهير النّجاسة به واستعماله لنظافة البدن والثّوب من الأدران الظَّاهرة وغير ذلك لقول الله تعالى وأَانزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآء طَهُورًا ﴾. وإنّما تُؤخذ طُهوريّة الماء لغيره من الحُسن نظافة ومن الشّرع طهارة كقول النّبى ﷺ في الحديث «لاَ تُقْبَلُ صَلاَةٌ بغيْر طُهُورٍ ""». وإجماع الأُمّة لُغة وشريعة قائم على أنّ وصف [طَهُورٌ] مُختص بالماء فلا يتعدّاه إلى سائر المائعات الأُخرى وهي طاهرة، فكان اقتصارهم بذلك على الماء أدل دليل على أنّ الطّهور هو المطهر [(ئ)].

وفارق بين [الطُّهُور] بفتح الطُّاء على وزن فَعول، وهو اسم لما يُفعل به الشَّيء، أو هو اسم لما يُتطهّر به، وبين [الطُّهُ ور] بالضَّم وهو الفعل ذاته، والطَّهُور على هذا النَّحو هو الماء الباقي على أصل خلقته حقيقة أو حُكما :

(١) فالماء الخارج من البئر على طبيعته ساخنًا لم يتغيَّر ومثله الماء النَّازل من السَّماء [طَهُورٌ] لأنّه باق على أصل خلقته حقيقة بحيث لم يتغيّر شيء من أوصافه.

(٢) أمّا الباقى على حقيقته حُكما فهو المتغيّر بغير مُمازج، أو المتغيّر بما يشقّ صون الماء عنه، فهو طهور لكنّه لم يبق على خلقته حقيقة، وكذلك الماء المسخّن فإنّه ليس على

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الفخر الرّازى [ج ٢٤ ص ٩٠]. (٢) انظر تفسير القرطبي [ج ١٣ ص ٤٠]. (٣) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٢٤] والتّرمذي [١] وابن ماجه [٢٢٣]. (٤) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ٣ ص ١٤١٦].

حقيقته لأنّه سُخِّن ومع ذلك فهو طهور لأنّه بـاق على خلقته حُكما بحيث تغيَّر بما لا يسلبه الطُّهورية [(١٠].

## (۲) ـ دُکم الماء الطُّمُور

ينقسم حُكم الماء الطَّهور إلى قسمين [(٢)]:

(أحدهما) الأثر الذى رتبه الشَّارع عليه وهو أنَّه يرفع الحدَثين الأصغر والأكبر فيصحُّ الوضوء والاغتسال به من الجنابة والحيض، وتُزال به النّجاسة المُحسّة وغيرها، كما تؤدَّى به الفرائض والمندوبات وسائر القُرُبات كغُسل الجمعة والعيدين وغير ذلك من العبادات، ويجوز استعماله في العادات من شُرب وطبخ وعجن وتنظيف ثياب وبدن وسقى الزّرع وغير ذلك.

(الثّاني) تعلُّق وصف استعمال هذا الماء بالأحكام الخمسة من وجوب وندب وحُرمة وكراهة وإباحة :

(١) فيجب استعمال الماء في الطَّهارة لأداء فرض يتوقَّف على رفع الحَدَث الأكبر أو الأصغر كالصَّلاة، ويكون الوجوب مُوسَعًا إذا اتَّسع الوقت ومُضيَّقًا إِن ضاق لقو له عَلَيْ «مِفْتَاحُ الصَّلاة الْوُضُوءُ (٣)».

(٢) ويُندب استعماله في الطُّهَارات المندوبة كالوضوء المجدَّد وغُسل العيدين والجمعة.

(٣)كما يحرم استعماله في أمور منها:

ه أن يكون مملوكا مُحرَّزا داخل ملك صاحبه ولم يأذن باستعماله فلا يصحّ استعماله فلا يصحّ استعماله فلا يصحّ استعماله إلاّ بإذن صاحبه، فإن أخذه عُنوة فهو الـماء المسروق والمغصوب ولا يصحّ استعماله في الطّهارة.

أن يكون مُسبلا أو موقوفا لغير التطهر به مثل الشُّرب ويجد الإنسان ماء غيره فيحرم تحويله من الشُّرب إلى التطهر به.

\* أَن يتحقّق الضّرر باستعماله عادة أو طبًا ، كما إِذا كان مريضا وعلم أنّ استعمال الماء يضرُهُ ضررا بيّنًا بليغًا فيحرُم استعماله لقوله تعالى ﴿ وَلَا تَقَـتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩].

\* كما يحرُم التّطهير بماء أحتيج إليه لإزالة عطش حيوان لا يجوز إتلافه شرعا.

<sup>(</sup>١) انظر الشّرح المتع [ج ١ ص ٢١ - ٢٢].

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ٢٩ ـ ٣٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٧٧] والتّرمذي [٤].

[فكلّ هذه الحالات يحرُم استخدام الماء الطّهور فيها وإن صحّ التّطهير به، لأنّ الحُرمة فيه ليست أصليّة وإنّما هي عارضة ، ومذهب الأحناف: أنّ ما حرُم استعماله من الماء لا يصحّ التّطهير به من حَدَث إذا كان المتطهّر به ذاكرا ويصحّ التّطهّر به من الخَبَث].

(٤) ويُكره استعمال الماء في حالات منها:

\* أن يكون الماء الطَّهور شديد الحرارة أو البرودة بحيث لا يشتد ضرره وإنّما يُكره لكونه مظنّة عدم الإسباغ في الوضوء ومظنّة عدم الخشوع.

\* ومنها الماء المُسَخُّن بالشَّمس إذا كان تشميسه في إناء منطبع غير الذَهب والفضّة مثل إناء الحديد والنّحاس والرّصاص في بلد حارّ فيكره استعماله في البدن ظاهرا وباطنا، وقيّد الشّافعي كراهته بما إذا علته زُهومة، وما إذا استعمل قبل تبريده.

\* ومن المياه المكروهة عند الشّافعية الماء المتغيِّر بمجاورة الملاقى له من مائع أو جامد كالعود والعنبر والدّهن إذا لم يسلب عنه اسم الماء.

\* وزاد الحنابلة في المياه المكروهة ماء البئر التي حُفرت بالمقابر، والماء الذي سخن بالوقود المسروق والمغصوب لأنّ به أثرا مُحرَّما، ويُكره كذلك استعمال الماء الذي سخُن بوقود نجس ولو بعد ذهاب سخونته لعدم سلامته غالبا من وصول أجزاء من النّجاسة إليه.

ويكره عندهم كذلك استعمال الماء الذى سبق أن استعمل فى طهارة غير واجبة كالوضوء المجدد، وماء تغيّر أحد أوصافه بملح منعقد من الماء، وماء بئر حُفرت فى أرض مغصوبة أو حُفرت غصبا [(١)]. وتزول الكراهة فى جميع المياه المكروهة بالاحتياج إليها لعدم وجود ماء غيرها.

# (٣) ـ ما يُخرج الماء عن طهوريته

لمّا قال تعالى ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ طَهُورًا ﴾ [الفرقان: ٤٨]. وكان الماء معلوما بصفة لونه وطعمه وريحه انتفى الخلاف في طهوريّته، فإذا انتقل عن هذه الصّفات إلى غيره بتغيير وصف من هذه الأوصاف الشّلاثة خرج عن وصف الطَّهورية لقوله عَلَيْ «إِنَّ الْمَاءَ طَهُورٌ إِلاَّ إِنْ تَغَيَّرُ رِيحُهُ أَوْ لُونُهُ أَوْ طَعْمُهُ بِنَجَاسَة تَحْدُثُ فِيه (٢٠)». وقد اتّفق أهل الحديث على ضعف هذه الرّواية لكنّ إجماع العلماء قائم على مضمونها.

(قال) ابن المنذر [أجمع العلماء على أنّ الماء القليل والكثير إذا وقعت فيه نجاسة

 <sup>(</sup>١) انظر المغنى لابن قدامة [ج ١ ص ١٧ - ١٨] وكشف القناع [ ١ / ٢٧].

<sup>(</sup>٢) حديث ضعيف رواه البيهقي في سُننه [ج ١ ص ٢٦٠].

فغيَّرت للماء طعمًا أو لونًا أو ريحا أنّه نجس ما دام على ذلك (1)]. وفيه قال الشّافعى [أهلِ الحديث لا يُثبتونه ولكنّ الأُمَّة أجمعت على معناه]. فالاحتجاج على نجاسة المتغير بالإجماع لا بتلك الزّيادة [(٢)].

ومعلوم أنّ الإجماع حُجَّة ودليل من أدلة الشرع المعتبرة وإن لم يظهر لنا مأخذه لأنّه لا ينعقد إلاَّ عن دليل كما هو مقرر، فلا ينجس الماء بما لاقاه من النّجاسة ولو كان قليلا إلاّ إذا تغيّر، وبه قال ابن عبّاس وأبو هريرة والحسن البصرى وابن المسيّب والتّورى وداود والنّخعى ومالك والغزالى وهو الرّاجح عند أكثر العلماء، وقال أكثر الشّافعية والحنفيّة وأحمد وإسحاق:

ينجس القليل بما لاقاه من النَّجاسة وإن لم تتغيَّر أوصافه إذ تستعمل النَّجاسة باستعماله، ولحديث أبي هريرة رضى الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْ قال «إِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ اللَّيْلِ فَلاَ يَغْمسْ يَدَهُ في الإِنَاء حَتَّى يَغْسلَهَا ثَلاَثَ مَرَّات فإنَّه لاَ يَدْرى أَيْنَ بَاتَت يَدُهُ» : أنَّ النَّائم لا يكاد أن يسلم يَدُهُ (٢) ». والأظهر في تعليل قوله «لا يدرى أيْن بَاتَت يَدُهُ» : أنَّ النَّائم لا يكاد أن يسلم من حك جسده وموضع بَثرة في بدنه ومس رفعه وإبطه وغير ذلك من مغابن جسده ومواضع عَرَقه ، كما لا يأمن أين طافت يده فاستُحب له غسلها قبل أن يُدخلها في وضوئه على معنى التَّنظيف والتنزُّه .

والمُخالط للماء على ثلاثة أنواع:

(الأوّل) أن يُوافق المُخالط الماء في صفتيه جميعا وهي الطَّهارة والتَّطهير، فإذا خالطه فغيّره لم يسلبه وصفا منهما لموافقته له فيهما كالملح المائي، فإنّه لو أضيف إلى الماء فخالطه فغيّره لم يسلبه طهوريته لكونه كالجليد والثّلج وإن كان أصله معدنيا، ولو أضيف التُّراب إلى الماء بحيث لا يجرى على الأعضاء لم تجز الطّهارة به لأنّه طين وليس ماء، ولا فرق في التُّراب بين وقوعه في الماء عن قصد أو غير قصد.

(الثّاني) أن يُوافق المُخالط الماء في إِحدى صفتيه وهي الطّهارة ولا يُوافقه في صفته الأُخرى وهي التّطهير، فإذا خالطه فغيَّره سَلَبه ما خالفه فيه وهو التَّطهير كماء الورد والزَّعفران واللّبن وسائر الطَّهَارات الأُخرى، سواء خالفته بالمجاورة أو بِالمخالطة أو ِبالممازجة.

(الثّالث) مُخالفة المخالط للماء في الصّفتين جميعا وهي الطُّهارة والتّطهير، فإِذا خالطه فغيّره سَلَبه الصّفتين جميعا لخالفته له فيهما وهو النّجس.

<sup>(</sup>١) انظر الإقناع لابن المنذر [٣/ب] والأوسط [٢٢/ أ] والمغنى [١/٢٤].

<sup>(</sup>٢) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ٢٣٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٨١٦٧] والبخاري [١٦٢] وأبو داود [١٠٣].

والنّجاسة إذا وقعت في ماء أفسدته كلّه كثيرا كان أو قليلا إذا تحقّقت عموم النّجاسة فيه وبه قال أبو حنيفة، وأخلص المذاهب في المسألة مذهب مالك، فالماء عنده طَهور ما لم يتغيّر أحد أوصافه إذ لا حديث في الباب يُعوَّل عليه، وإنّما المعوَّل عليه ظاهر القرآن وهو قوله تعالى ﴿وَلَزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً طَهُورًا ﴾ [الفرقان: ٤٨]. وهو ما دام بصفاته فإذا تغيّر عن شيء منها خرج عن الاسم بخروجه عن الصّفة [(١٠)].

(وقال) جماعة من أهل العلم [إِنّ الماء لا ينجس إِلاّ بالتغيُّر مُطلقا سواء بلغ القُلتين أو لم يبلغ، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية والمروى عن أبى هريرة وابن عبّاس وحذيفة وابن المسيّب والحسن وعكرمة وعطاء وجابر بن زيد ورواية عن أحمد ومالك والأوزاعي والقوري ويحيى وابن المنذر وقول للشّافعي [(٢)]. وقالوا: لكن ما دون القُلتين يجب على الإنسان أن يتحرّز إذا وقعت فيه النّجاسة لأنّ الغالب أنّ ما دونهما يتغيّر وهذا هو الصّحيح للأثر والنّظر:

(١) أمّا من حيث الأثر فقوله عَلَيْ من حديث أبي سعيد الخدرى «إِنَّ الْمَاءَ طَهُورٌ لاَ يُنجَّسُهُ شَيْءٌ (١) أمّا من حيث الأثر فقوله عَلَيْ من ذلك ما تغيَّر بالنجاسة فإِنه نجس بالإجماع، وهناك إشارة من القرآن تدلّ على ذلك وهي قوله تعالى ﴿قُلُ لاَ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِيَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُكُ إِلاَّ أَن يَكُون كَمَيْقة أَوْ دَمُا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسُ ﴾ عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُكُ إِلاَّ أَن يَكُون كَمَيْقة أَوْ دَمُا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسُ ﴾ [الأنعام: ٥٤ ].

فقوله تعالى ﴿فَإِنَّهُ رِجْسُ ﴾ مُعلّلا للحُكم ودليل على أنّه متى وُجدت الرِّجسية ثبت الحُكم، ومتى النقص انتفى الحُكم، فإذا كان هذا فى المأكول فكذلك فى الماء، فلو سقط فى الماء دم مسفوح فإذا أثَّر فيه الدّم المسفوح صار رجسا نجسا، وإذا لم يكن كذلك.

(٢) ومن حيث النَّظر: فإنَّ الشَّرع يُعلِّل الأحكام بعلل منها ما هو معلوم لنا ومنها ما هو معلوم لنا ومنها ما هو مجهول، وعلّة النَّجاسة [الخَبَث] فمتى وُجد فى شىء فهو نجس، ومتى لم يُوجد فهو ليس بنجس، فالحُكم يدور مع علَّته وجودا وعدما.

أمّا حديث القُلَّتَين فقد اختلف العلماء في تصحيحه وتضعيفه، فمن قال إِنّه [ضعيف] اعتبر أنّه لا مُعارضة بينه وبين حديث «إِنَّ الْمَاءَ طَهُورٌ لاَ يُنجَّسُهُ شَيْءٌ». لأنّ الضّعيف لا تقوم به حُجَّة، ومن قال بأنه [صحيح] فإِنّ للحديث عندهم منطوقا ومفه وما:

<sup>(</sup>١) انظر أحكام القرأن لابن العربي [ج ٣ ص ١٤١٩].

<sup>(</sup>٢) انظر المغنى لابن قدامة [ج ١ ص ٣٧].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٢١٠٢] والنّسائي [٣٢٥] وأبو داود [٢٧].

[فمنطوقه]: إذا بلغ الماء قُلّتين لم ينجس وليس هذا على عمومه، لأنّه يستثنى منه إذا تغيّر بالنّجاسة فإنّه يكون نجسا بالإجماع.

[ومفهومه]: أنّ ما دون القُلَّتين ينجس، فيقال: ينجس إِذا تغيّر بالنّجاسة لأنّ منطوق الحديث «إِنَّ الْمَاءَ طَهُورٌ لاَ يُنجَسُهُ شَيْءٌ». مُقدَّم على هذا المفهوم إِذ أنّ المفهوم إِذ أنّ المفهوم إِذ أنّ المفهوم إِذ أنّ المفهوم يصدق بصورة واحدة وهي هنا صادقة فيما إِذا تغيّر [(1)].

أمّا إذا خالط الماء المُطلق شيء من المائعات الطّاهرة كاللّبن والحلّ ونقيع الزّبيب على وجه زال عنه اسم الماء بأن صار مغلوبا به فهو بمعنى [الماء المقيد] الذى لا يجوز التّطهُّر به، ثمّ يُنظر إن كان الذى خالطه تمّا يُخالف لونه لون الماء كاللّبن وماء العُصفر والزّعفران تعتبر العَلَبة فيه للّون، وإن كان لا يُخالف الماء في اللّون ويُخالفه في الطَّعم كعصير العنب الأبيض وخله تُعتبر العَلَبة للطَّعم، وإن كان لا يُخالفه فيهما كالماء المُستعمل تُعتبر العَلَبة فيها فحُكمه حُكم الماء المعلوب احتياطيًا.

# ما لا يُخرج الماء عن طموريّته

قد يتغيَّر لون الماء وطعمه ورائحته ومع ذلك يبقى طهورا يصح استعماله فى العبادات من غُسل ووضوء ونحوهما، ولكن ذلك مشروط بعدم الضرر بحيث لو يترتب على استعمال ذلك الماء المتغيِّر ضرر للشَّخص فى عضو من أعضائه، فإنه لا يحل له أن يتوضاً من ذلك الماء [(٢)].

ولقد ذكر الفقهاء أمثلة للتّغيُّر الذي لا يُخرج الماء عن كونه طاهرا نذكر منها ما يلي :

(١) أن تتغيَّر أوصافه كلُها أو بعضها بسبب المكان الذى استقر فيه أو مر به كالمياضىء القديمة والبرك والمستنقعات الموجودة فى الصّحراء ونحوها ، وكالمياه التى تمر على المعادن مثل الملح والكبريت من غير مُخالطة شىء يُغيِّره ، أو بما يشقّ صون الماء عنه من نابت فيه ،ومثل ذلك غدير نبَت فيه عُشب أو طحلب أو تساقط فيه ورق شجر فتغير بها فإنه طهور غير مكروه ولو تغيَّر لونه وطعمه وريحه ، والعلّة فى ذلك أنّه يشقّ التّحرز منه والانفكاك عنه ، وقد روى ابن وهب عن مالك أنّ غيره أوْلى منه .

(٢) ومنها أن يتغيَّر بطُول مُكثه كما إذا وضع ماء في قربة ومَكث فيها طويلا فتغيَّر ، فإن ذلك التغيَّر بشيء طويلا فتغيَّر ، فإن ذلك التغيَّر بشيء حادث فيه ، بل تغيَّر بنفسه فلا يُكره [(٣)].

<sup>(</sup>١) انظر الشرح الممتع [ج ١ ص ٣٣-٣٣].

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ٣٣].

<sup>(</sup>٣) انظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ٢٦].

- (٣) ومنها تغيُّره بسبب ما تولَّد فيه من سَمَك أو طحلب وهي خُضرة تنمو على وجه الماء وهي أشياء لا يمكن التَّحرُّز منها ولا صون الماء عنها، وهذا النَّوع يندرج تحت الذي تغيَّر بطول مُكثه في مكان وتغيَّر بسبب ما تولَّد أو نبت فيه، أو تغيَّر بمروره على طاهر فخالطه بدون تدخّل بالإلقاء أو ما شابهه.
- (٤) ومنها أن يتغيَّر الماء بسبب المادّة التي دُبغ بها الإِناء من إِداوة وقربة ، فالماء الذي يُوضع في الإِداوة المدبوغة (أَإِذا تغيَّر أحد أوصافه لا يضر إِذا كان التغيُّر يسيرا ، أمَّا إِذا تغيَّر تغيُّرا بينا بحيث يُخالف إطلاق اسم الماء عليه كأن يشبه الصّبغة مثلا فلا والله تعالى أعلم .
- (٥) ومنها المتغيِّر بقراره كزرنيخ أو جير يجرى عليه ولا يُمكن الاحتراز منه لاتفاق العلماء على أنّ ذلك لا يمنع من الوضوء به لعدم الانفكاك عنه، وقد روى ابن وهب عن مالك أنّ غيره أولى منه إذا وجده، فإذا لم يجد سواه استعمله، لأنّ ما يُغلب عليه المرء في باب التّكليف ولا يمكنه التوقّى منه فإنّه ساقط الاعتبار شرعا [(٢)].
- (٦) ما مات فى الماء ثمّا لا دم له فلا يضر الماء إِن لم يغيِّر ريحه فإِن أنتن لم يُتوضّاً به، وكذلك ما كان له دم سائل من دواب الماء كالحوت والضّفدع لم يفسد ذلك الماء موته فيه إِلا أن تتغيّر رائحته، فإِن تغيّرت رائحته وأنتن لم يجز التّطهُر به ولا الوضوء منه.
- وأمّا ما كان له نفس سائلة فمات فى الماء ونُزح مكانه ولم يغيّر لونه ولا طعمه ولا ريحه فهو طاهر مُطهِّر سواء كان الماء قليلا أو كثيرا عند المدنيِّن، واستحب بعضهم أن ينزح من ذلك الماء دلاء لتطيب النّفس به ولا يجدون فى ذلك حدًّا لا يُتعدَّى [(أ)].
- (٧) والدُّهن والملح المائى لا يسلبان الماء طهوريّته فلو وضع إنسان دُهنا في ماء وتغيّر به فإنّه لا يسلبه الطّهورية بل يبقى طهورا، لأنّ الدُّهن لا يمازج الماء فتجده طافيا على أعلاه، فتغيَّره به تغيُّر مُجاورة لا مُمازجة [(ئ)].
- (٨) أمّا الملح المائي وهو الذي يتكوَّن من الماء فهذا الملح لو وضعت كسرة

<sup>(</sup>١) الإداوة ـ بكسر الهمزة ـ إناء صغير من الجلد يُتَّخذ للماء وجمعها: أَدَاوَى بفتح الواو.

<sup>(</sup>٢) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ٣ ص ١٤٢١].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ١٣ ص ٤٦].

<sup>(</sup>٤) انظر الشّرح الممتع لابن العثيمين [ج ٢ ص ٢٦].

منه في ماء فإِنّه سيكون مالحا ويبقي طهورا مع الكراهة خروجا من الكراهة ، ويُعلم من قوله «مَائي» أنّه لو تغيّر بملح معدنى يستخرج من الأرض فإِنّه يسلبه الطّهوريةعند الحنابلة ، فيكون طاهرا غير مُطهّر [<sup>(١)</sup>] .

[ومن الماء الطُّهُور]:

## إ ـ مناء البحس

وكما تصح الطهارة بالماء الطّاهر المُطهر قليلاً كان أو كثيراً سواء كان نازلا من السّماء أم نابعا من الأرض، تصح الطّهارة كذلك بماء البحر وهو متسع من الماء الملح أو من الماء مُطلقا، وجمعه: بحور وأبحر وبحار. (قال) ابن العربي [لممّا قال تعالى ﴿ وَٱنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآء طَهُورًا ﴾ [الفرقان: ٤٨]. توقَّف ابن العربي [لممّا قال تعالى ﴿ وَٱنزَلْنَا مِنَ ٱلسّماء، حتّى رَوَوْا عن ابن عبّاس وابن عمرو معا أنّه لا يُتوضَّأ به، ولكنّ النّبي سَلِّ بين حُكمه وأكد مشروعيته لما سأله الرّجل قائلا «يا رَسُولَ الله إنَّا نَرْكُ الْبَحْرِ وَنَحْملُ مَعَنَا الْقَليلَ مِنَ الْمَاء، فَإِنْ تَوَضَّأْنَا به عَطشْنَا ؛ أَفَنتوضَا أَبُماء الْبَحْرِ ؟ فَقالَ رَسُولُ الله عَلَيْكَ : هُوَ الطَّهُورُ مَا وُلُهُ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ : هُوَ الطَّهُورُ مَا وَالْحَلُ الله عَلَيْكَ : هُوَ الطَّهُورُ

فتضمنت إجابة النّبي عَلَيْ أنّ الطّهورية وصف لازم له غير قاصر على حالة الضّرورة وغير خاصّ بحدَث دون حَدَث ، بل يرفع كلّ حدث ويُزيل كلّ خَبث ، وبذلك أفتى أكثر الفقهاء من أصحاب النّبي عَلَيْ منهم أبو بكر وعمر وابن عبّاس لم يروا بأسا بماء البحر وأنّ الوضوء به جائز (أن). و[الفاء] في قوله «أَفَنتوَضَّأ بِمَاء البحر»: عاطفة على محذوف تقديره: هو طهور أفَنتوضاً ؟ ، وإنّما توقَّفوا عن التطهُّر بمائه لما ذُكر من أنّه مُرٌ مالح وأنّ ريحه مُستقذر مُنتن، وما كان هذا شأنه لا يُشرب، فتوهموا أنّ ما لا يُشرب لا يُتطهّر به ، بل لمّا سألوه عن مائه فقط أجابهم عن مائه وعن طعامه لعلمه عَنِهُ أنّه قد يعوزهم الزّاد في البحر كما يعوزهم الماء فيه .

فلمًا جمعتهم الحاجة بين الزَّاد والماء انتظم الجواب بهما عندما وجد السّائل جاهلا بأظهر الأمرين غير مُستبين للحُكم فيه علم أنّ أخفاهما أولاهما بالبيان، وفيه وجه آخر وهو أنّه لمّا أعلمهم بطهارة ماء البحر وقد عُلم أنّ في البحر حيوانا قد يموت

<sup>(</sup>١) انظر الشّرح الممتع لابن العثيمين [ج ١ ص ٢٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٨٣] والنّسائي [ ٣٣١] وابن ماجه [ ٣١٤].

<sup>(</sup>٣) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ٣ ص ١٤٢٥].

 <sup>(</sup>٤) انظر تحفة الأحوذي [ج ١ ص ١٦٨].

فيه والميتة نجس، احتاج إلى أن يُعلمهم أنّ حُكم هذا النّوع من الميتة حلال بخلاف سائر الميتات لئلا يتوهموا أنّ ماءه ينجس بحلولها فيه، فربط عَلَي في هذه الإجابة بين الماء وطَهوريته والحلال وميتته [(١)].

(قال) القرطبى [وقد أجمع جمهور من العلماء وجماعة أئمة الفتوى بالأمصار من الفقهاء أنّ البحر طهور ماؤه، وأنّ الوضوء به جائز إلاّ ما رُوى عن ابن عمر وابن عمرو أنّهما كرها الوضوء بماء البحر ولم يتابعهما أحد من فقهاء الأمصار على ذلك ولا عرج عليه ولا التفت إليه، وهذا يدلُّك على اشتهار الحديث عندهم وعملهم به وقبولهم له، وهو أوْلى عندهم من الإسناد الظَّاهر الصَحة لمعنى تردُّهُ الأصول (٢٠)].

ومن [الطَّهور] عند الأئمّة الثّلاثة ملح انعقد من الماء ثمّ ذاب بنفسه أو ذوبه أحد، لأنّه طهور تجمّد ثمّ ذاب طهورا، (وقال) الأحناف: إِنّ الماء الذى ينعقد فيه الملح طهور قبل التجمّد والانعقاد، أمّا بعد الانعقاد والتجمّد فإنّه إذا ذاب يكون طاهرا غير مطهّر، ويقول بعضهم: إِنّه غير طاهر قبل الانعقاد وبعده لأنّه على خلاف طبيعة الماء حيث يجمد شتاء ويذوب صيفا.

### (۲) ماء الثلج والبُرُد

الثّلج ماء ينزل من السّماء وينعقد على وجه الأرض ثمّ يذوب بعد جموده، كما ينزل الْبَرَد من السّماء ماء جامدا كالملح ثمّ يذوب على الأرض، ويأتى ذكر الثّلج والْبَرَد في أكثر من حديث صحيح للنّبي سَلِي للدّلالة على جواز التطهّر بهما منها:

مَ مَا رُوي عِن أَبِي هريرة رِضِي الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْكَ كَانَ يقول «اللَّهُمُّ اغْسِلُهُمُّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَاى بِالثَّلْجِ وَالْمَاءِ وَالْبَرَدِ<sup>(٣)</sup>».

عَ حَدِيَثَ عَبِدَ اللهِ بَنِ أَبَى أُوفَى رَضَى اللهِ عَنِهِ قَالَ «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ يَقُولُ: اللَّهُمَّ طَهِّرْنِي مِنَ الذُّنُوبِ كَمَا يُطَهَّرُ اللَّهُمَّ طَهِّرْنِي مِنَ الذُّنُوبِ كَمَا يُطَهَّرُ اللَّهُمُّ طَهِّرْنِي مِنَ الذُّنُوبِ كَمَا يُطَهَّرُ اللَّهُمُّ طَهِّرْنِي مِنَ الذُّنُوبِ كَمَا يُطَهَّرُ اللَّهُمُّ طَهِّرْنِي مِنَ الدُّنُوبِ كَمَا يُطَهَّرُ اللَّهُمُّ اللَّهُمُ مَنَ الدُّنُسِ (\*)».

\* حديث عائشة رضى الله عنها أنّ رسول الله عَلَيْكَ كان يقول «اللَّهُمَّ اغْسِلْ

<sup>(</sup>١) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٣٨].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ج ١٣ ص ٥٣].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٠٣٥٨] والبخارى [٧٤٤]..

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٩٢٩٧] ومسلم [٧١١/٥٩٨] والنّسائي [٣٣٣].

خَطَايَايَ بِمَاءِ الثلْجِ وَالْبَرَدِ، وَأَنْقِ قَلْبِي مِنَ الخَطَايَا كَمَا أَنْقَيْتَ الثَّوْبَ الأَبْيَضَ مِنَ الدَّنَسِ (١)]. ولمَّا كان الدَّنس في الثَّوب الأبيض أظهر من غيره من الألوان وقع التَّشبيه به، وكلُّ هذه الرِّوايات تحمل الدِّلالة على معنيين:

(الأوَّل) - [حِسِّي]: يبين أن المثَّلج والبَرَد ماءان مُنزلان من السَّماء مقصوران على الطَّهارة لم تمسَّهُما الأيدي ولم يمتهنُهما الاستعمال، وكان ضرب المثل بها آكد في بيان ما أراده من التَّطهير لكونهما نقيَّان مُطهِّران، كما دلَّ على أن المُشبَّه به طهارة شرعيَّة حاصلة بماء الثَّلج والبَرَد.

(والثَّاني) - [معنوى]: أُريد به التَّوكيد في التَّطهير من الخطايا والمُبالغة في محوها، كها أنَّ الاستعارة فيها للمُبالغة في الطَّهارة من الذُّنوب.

وجمعه ﷺ بين الماء والثَّلج والبرَد مُّبالغة في الغَسْل، لأنَّ ما غُسل بالثَّلاثة أنقي مما غُسل بالمَّال النَّبي ﷺ ربَّه تعالى بأن يُطهِّره التَّطهير الأعلى والأوْفي المُوجب لجنَّة المأوى، وكأنّ المراد قوله: طهِّرني بأنواع مغفرتك [(٢)].

### (٣) فضل طمور المرأة والرَّجل

كما يجوز التَّطهُر بفضل طهارة المرأة أو الرَّجل لما ذهب إليه الجمهور من عُلماء الأمّة وفُقهائها أنّه لا بأس أن يتوضَّأ الرَّجل بفضل ماء المرأة، وتتوضَّأ المرأة من فضل مائه كذلك، سواء انفردت المرأة بالإناء أم لم تنفرد للآثار الكثيرة الصَّحيحة التي تؤيِّد ذلك منها ما رُوي عن ابن عبَّاس رَبِّكُ قال [حَدَّ ثَنْنِي مَيْمُونَةُ قَالَتْ: كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ مِنَ الجَنَابَةِ (٣)]. والفضل بقيَّة الشَّيء مُطلقا من [فضل يفضل فضلا]: فهو فاضل أي زائد على الحاجة، والمراد هنا ما تبقَّى في الإناء من الماء وهو قسمان:

(الأوَّل) ما يتبقَّى في الإناء من الماء بعد أخذ شيء للطَّهارة قبل الفراغ منها كما في حديث عائشة رضي الله عنها قالت [كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ الله ﷺ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِد ونَحْنُ جُنْبَانِ]. وقولها [وَنَحْنُ جُنْبَانِ]: جار على إحدى اللَّغتين في الجُنبُ أَنَّه يُثنَي ويُجمع، فيقال: جُنْبَانِ وأَجْنَابٌ، واللَّغة الأخرى: رَجُلٌ جُنُبُ ونِسَاءٌ جُنُبٌ بِلفظ واحد من قول الله تعالى ﴿ وَإِن كُنتُم جُنْبًا ﴾. وقوله ﴿ وَلا جُنْبًا ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري [٧٤٤] والنَّسائي [٦٠] وابن ماجه [٦٦٣].

<sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأحوَّذي ج ٩ ص ١٣ ]ّ. -

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخارى [٣٦٣] ومسلم [ ٤٧/ ٣٢٢] والتَّرمذي [٦٣].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد [٩٥٤٥٦] ومسلم (٣٢١/٤٣].

[النِّساء: ٤٣]. وهذه اللَّغة أفصح وأشهر، وأصل الجنابة في اللَّغة: البُعد وتُطلق على اللَّغة: البُعد وتُطلق على الذي وجب عليه غُسل بجماع أو خروج منِّى لأنّه يجتنب الصّلاة والقراءة والمسجد ويتباعد عنها [(١)]. ثمّ استُعملت في النّجاسة لأنّها تُبعَد وتُجتنب فلا تُستعمل.

وكأنّ ميمونة رضى الله عنها قد فهمت أنّ العضو الذى عليه الجنابة فى الحُكم كالعضو الذى عليه الجنابة فى الحُكم كالعضو الذى عليه النّجاسة، فيُحكم بنجاسة الماء من غمس العضو الجُنُب كما يُحكم بنجاسته من غمس العضو المتنجّس فيه، فبيّن لها رسول الله عَلَيْ أنّ الأمر بخلاف ذلك، كما أنّ قوله عَلَيْ «لا يُنجِّسُهُ شَىْء»: ليس على إطلاقه وإنّما هو حيث يكون الماء كثيرا والنّجاسة قليلة، فإنّ الشَّريعة الغرَّاء قد حضَّت على صيانة الماء وحفظه من البول والغائط وسائر النّجاسات [ (٥)].

وافترق أهل العلم في مسألة تطهُّر الرَّجل بفضل طَهُور المرأة على عدَّة أقوال: (الأوّل) منع تطهُّر الرَّجل بفضل طَهُور المرأة سواء أشرَعا في الطَّهارة معا أم خلت به المرأة، وسواء كانت حائضا أم جُنبًا أم لا، واحتجُّوا على ذلك بما رُوى عن الحكم بن عمرو قال «أَنَّ النَّبِيُّ يَكِيُّ نَهَى أَنْ يَتَوَسَّا الرَّجُلُ بِفَصْلٍ طَهُور الْمَرْأة، أوْ قَالَ بسُؤْرها (قال) الترمذي [وكره بعض الفقهاء الوضوء بفضل طهور المرأة، وهو قول أحمد وإسحاق: كَرِها فضل طهورها ولم يريا بفضل سُؤْرها بأسا (١٠).

<sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ٢٤٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٤٨ / ٣٢٣].

<sup>(</sup>٣) حديثِ صحيح أخرجه أبو داود [٦٨] والتّرمذي [٦٥] وابن ماجه [٣٠١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٧٧] والنّسائي [٣٢٥] والتّرمذي [٦٦].

 <sup>(</sup>٥) انظر تحفة الأحوذي [ج ١ ص ١٥٣].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٨٧] وابن ماجه [ ٢٠٤] والتّرمذي [ ٦٤].

<sup>(</sup>٧) انظر تحفة الأحودني [ج ١ ص ١٥٠].

(الثّانى) منع تطهُّر الرَّجل بفضل طَهُور المرأة إِذا خلت به وجوازه إِذا تطهَّرا معا وإليه ذهب داود وإسحاق وأحمد فى رواية، وجاء فى زاد المقنع [ ولا يَرْفَعُ حَدَثَ رجل طَهُورٌ يسيرٌ خلت به امرأةٌ لطهارة كاملة عن حَدَث (١)]. وكان دليل شارحه نهى النّبى عَيْكُ «أَنْ يَغْتَسلَ الرَّجُلُ بِفَضْلِ الْمَرْأة والْمَرْأة بِفَضْلِ الرَّجُلِ (٢)». والحديث يفيد نهى النّبى عَيْكُ عن الوضوء به والنّهى يقتضى الفساد.

والصّحيح أنّ النّهى فى الحديث ليس على سبيل التّحريم بل على سبيل الأولوية وكراهة التّنزيه لما فى حديث ابن عبّاس أنّ بعض أزواج النّبى عَلَيْهُ اغتسلت فى جَفْنَة فجاء النّبى عَلَيْهُ ليغتسل منها فقالت «إِنّى كُنْتُ جُنُبًا». فقال «إِنَّ الْمَاءَ لاَ يُجْنِبُ (٣)». ومعناه: أنّها إذا اغتسلت منه من الجنابة فإنّ الماء باق على طهوريّته، فالصّواب أنّ الإنسان لو تطهّر بما خلت به المرأة فإنّ طهارته صحيحة ويرتفع بها حدثه (٤)].

(الثّالث) جواز تطهُّر كلِّ بفضل طَهُور الآخر مُطلقا وهو قول الجمهور وما رُوى عن أحمد وهو الختار لما ثبت في الأحاديث الصّحيحة السّابقة من تطهّره عَلَيْكُ بفضل بعض أزواجه وتطهّره معهن .

(قال) النّووى فى شرح مسلم [وأمّا تطهير الرّجل والمرأة من إناء واحد فهو جائز بإجماع المسلمين لهذه الأحاديث التى فى الباب، وأمّا تطهّر الرَّجل بفضلها فهو جائز عندنا وعند مالك وأبى حنيفة وجماهير العلماء، سواء خلت به أم لم تخلُ، ولا كراهة فى ذلك للأحاديث الصّحيحة الواردة به.

وذهب أحمد وداود إلى أنها إذا خلت بالماء واستعملته لا يجوز للرّجل استعمال فضلها، ورُوى هذا عن الحسن البصرى وروى عن أحمد كمذهبنا، أمّا الحديث الذى جاء بالنّهى وهو حديث الحَكَم بن عمرو، فقد أجاب العلماء عنه بأجوبة منها:

- (١) أنَّه عند أئمَّة الحديث ومنهم البخاري ضعيف.
- (٢) أنَّ المراد بالنَّهي عن فضل أعضائها وهو المتساقط منه.
  - (٣) أنّ النّهي للاستحباب والأفضل والله أعلم [ (٥)].

\*\*\*

<sup>(</sup>١) انظر الشّرح المتع [ج ١ ص ٣٥].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٨١] والنّسائي [ ٢٣٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٣٠١].

<sup>(</sup>٤) انظر الشّرح المتع [ج ١ ص ٣٨].

<sup>(</sup>۵) انظر نووی مسلم [ج ۲ ص ۲٤۱].

#### (القسم الثاني) الوالط الارض الطاء مر

## الماءالطاهرغيرالطهور

هو الماء الذى فقد طهوريّته بتغيُّر أحد أوصافه الثَّلاثة وخرج عن رقَّته وسيلانه فأصبح طاهرا فى ذاته غير طهور فى حُكمه، فلا يصح استعماله فى الوضوء أو الاغتسال ونحوهما من أمور العبادة، كما لا تصح به إزالة النجاسة من على البدن أو الثّوب أو المكان، فهو ماء لا يرفع حَدَثًا ولا يُزيل خَبَثًا، وخالف الأحناف فى ذلك عندما أجازوا استعمال الماء الطّاهر الذى تغير أحد أوصافه فى إزالة الخَبَث.

والماء الطَّاهر غير الطُّهُور على ثلاثة أنواع: [النّه عم الله ]

## الماء الطّمور الذى خالطه طاهر

إذا خالط الماء الطّهور شيء طاهر مثل ماء الورد أو العجين أو الزّعفران أو نحو ذلك فسلبه صفة من صفاته فإنه لا يصح استعماله في الوضوء أو الغُسل عند الأئمة الثّلاثة لزوال اسم الماء المطلق عنه، وإن صحّ استعماله في العادات من شُرب وتنظيف ثياب.

ولا تُسلب طهوريّة الماء إلاّ بشرطين:

(الأوّل) أن يتغيَّر أحد أوصافه الثّلاثة بذلك المُخالط.

(الثّاني) أن يكون المُخالط من الأشياء التي تسلب طهوريّة الماء وتجعله طاهرا فقط.

وقال الحنفيُون بطهوريَّة الماء وإِن تغيَّر بعض أوصافه ما دام باقيا على رقَّته وسيلانه لقول عائشة رضى الله عنها «كَانَ النَّبيُّ عَلَيْه يَعْسلُ رَأْسهُ بالْخطْمي وَهُو جُنُبٌ، فَيْجْتَزِيءُ بِذَلِكَ وَلاَ يَصُبُّ عَلَيْه الْمَاءُ(١) . أَى أَنَّه كان يكتفى بالمَاء الذي يُزيل به الخطمي، وكما جاء قوله عَلَيْه فيمن سقط عن راحلته فمات «اغْسلُوهُ بمَاء وسدْر (١) . والميّت لا يُعسَّل إلاّ بما يصح التَّطهير به كالحيّ، أمّا إذا تغيَّرت أوصافه أو خرج عن رقَّته فلا يصح التَّطهير به اتفاقا.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود بإسناد ضعيف [٢٥٦] والبيهقى [١ / ١٨٢] والخُطْمِيُّ: نبت طيَّب الرَّائحة يُغْلى مع الماء وتُنظَف به الرَّاس وغيرها.

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٨٥١] ومسلم [٩٣ / ١٢٠٦] والسِّدر هو ورق شجر النّبق.

والمُخالط من الأشياء التي تسلب طهوريَّة الماء إِمَّا جامدًا وإِمَّا مائعًا، أمَّا الجامد فإنّه يسلب طهوريَّة الماء في حالتين:

(١) أن يُخالط الماء شيء يخرجه عن رقَّته وسيلانه.

(٢) أن يخالطه شيء يُطبخ فيه وفي هذه الحالة لا يصح التطهُّر به ولو لم يُخرجه عن رقَّته وسيكانه، إلا أنه يُستثنى من هذه الحالة ما تغير بالصابون ونحوه من الأشياء التي تُستعمل للتَّنظيف، فإذا غُليَت في الماء وغيَّرت لونه أو طعمه أو رائحته فإنه لا يخرج بذلك عن كونه طهورا إلا إذا طُبخت فيه فيخرج بذلك عن رقَّته وسيكانه [(١)].

وأمَّا المائع فإنّه إِذا خالط الماء كان على ثلاث صور:

[الصُّورة الأُولى]: أن يكون ذلك المائع مُوافقا للماء في أوصافه الثّلاثة طعما ولونًا ورائحة كماء الورد الذي ذهبت ريحه والماء المستعمل، وحُكم هذه الصُّورة أن يُنظر للغالب، فإن كانت الغَلَبة للماء فهو طهور، وإن كانت للمُخالط فالماء طاهر غير طهور.

[الصُّورة الثَّانية]: أن يكون ذلك المائع الذي خالط الماء الطّهور مُخالفا للماء في جميع أوصافه كالخلِّ مثلا، فإن له طعماً ولوناً ورائحة وكلُها مُخالفة للماء في الوصف، فإذا سقطت كميّة من الخلّ في الماء فإن ظهرت فيه أكثر أوصاف الخلّ كالطَّعم واللَّون معًا كان الماء طاهرًا غير طهور وبالتّالي لا يصح استعماله في العبادات، ولكن يصح استعماله في الطبخ ونحوه، أمّا إذا ظهر في الماء وصف واحد من أوصاف الخلّ فإنّه لا يُخرجه عن طهوريته.

[الصُّورة الثَّالِثة]: أن يكون ذلك المائع المُخالطِ مُخالفًا للماء في بعض أوصافه دون البعض كاللَّبن مثلا فإنَّ له طعمًا ولونًا ولا رائحة له، فإذا خالط مشيء منه الماء فإنَّ الماء يصير طاهراً غير طهور بظهور وصف واحد منه [(٢)].

## (النّوع الثاني) المحاء المُستعمل

استعمال الماء في التَّكاليف التعبُّدية عند بعض الأئمّة لا يرفع طهوريّته إذا لم يكن في أعضاء المتوضىء نجاسة، فهو عندهم ماء مُطلق يجوز استعماله في

<sup>(</sup>١) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ٣٥].

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السّابق [ج ١ ص ٣٦].

الوضوء وغيره عملا بالأصل: أنَّ الماء الطَّهور لا يخرج عن كونه طهورا بمجرَّد استعماله للطّهارة إلاّ إن تغيّر بذلك ريحه أو لونه أو طعمه. (قال) في التّعريفات [الماء المُستعمل كلّ ما أزيل به الحدَث أو استُعمل في البدن على وجه التقرُّب (١)]. والمُر اد بالماء المستعمل:

# (١) الماء الذي يبقي في الإناء بعد الفرانج من الوضوء

ولقد استدلُّوا على طهوريَّة ما بقى من الماء فى الإناء بما رُوى عن ابن عبّاس «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ كَانَ يَغْتَسِلُ بفَضْلِ مَيْمُونَة (١)». ويُؤيِّده ما أخرجه أحمد عن ابن عبّاس رضي الله عَلَيْ أَزْوَاج النَّبِيِّ عَلَيْ في جَفْنَة ، فَأَرَادَ رَسُولُ الله عَلَيْ أَنْ يَتَوَضَّا الله عَلَيْ أَنْ يَتَوَضَّا مَنْهُ ، فَقَالَ «اغْتَسَلُ بعضُ الله إِنِّى كُنْتُ جُنبًا؟ فَقَالَ : إِنَّ الْمَاءَ لاَ يُجْنبُ ١)». والجَفْنة هى القصعة الكبيرة ، ولقد تعضّد ذلك بكليَّات وجُزئيَّات من الأدلة الصّحيحة والتي منها قوله عَلَيْ «إِنَّ الْمَاءَ طَهُورٌ لاَ يُنَجِّسُهُ شَيْءٌ (١)».

وروى البخارى عن أبى جُحيفة قال «خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ الله ﷺ بالْهَاجِرَة فَأَتَى بوَضُوءَ فَتَوَسَّأَ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَأْخُذُونَ مِنْ فَضْلِ وَضُوئه فَيَتَمَسَّحُونَ بِهِ (٥)». وقوله «يَأْخُذُونَ مِنْ فَضْلِ وَضُوئه». يُبيِّن أَنَّهم اقتسموا الماء الذي فَضَل عنه ويُحتمَل أن يكونوا قد تناولوا مَا تركه من ماء وضوئه، وفيه دلالة بينة على طهارة الماء المستعمل [ (٢٠].

وثمن قال بطهورية الماء المستعمل الحسن البصرى والزَّهرى والشَّافعى وأبو حنيفة ونسبه ابن حزم إلى عطاء والثَّورى وأبى ثور وجميع أهل الظّاهر، وقال مالك: إنه طاهر مُطهِّر لقوله تعالى ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ طَهُورًا ﴾ [الفرقان: ٤٨]. (وقال) ابن المنذر [وفي إجماع أهل العلم على أنّ البلل الباقي على أعضاء المتوضىء وما قَطَر منه على ثيابه طاهر دليل قوى على طهارة الماء المستعمل ().

### (٢) بقيّة الماء التى كانت فى اليد عند الوضوء

هو الماء المستعمل الذي يمرُّ على العضو ويتساقط في الإِناء بعد الغسل، فيكون طهورا عندما لا يحصل ما ينقله عن طهوريّته ودليل ذلك حديث الرُّبيِّع بنت معوِّذ الذي رواه

<sup>(</sup>١) انظر التّعريفات للشّريف الجرجاني [ص ١٧١] واللّباب شرح الكتاب [ ٢٣/١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٤٨ / ٣٢٣].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٦٨] والنّسائي [ ٣٢٤] والتّرمذي [٦٥].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢١٠٢] والنسائي [٣٢٥] وأبو داود [٧٧].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٨٧] ومسلم [٢٥٣ / ٥٠٣].

<sup>(</sup>٦) و (٧) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣٥٣ و٣٥٥].

أبو داود وأحمد بلفظ «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ مَسَحَ رَأْسَهُ مِنْ فَضْلِ مَاء كَانَ بِيَدَيْهِ مَرَّتَيْنِ (''». وفي حديث آخر «أَنَّهُ عَلَيْهُ مَسَحَ رَأْسَهُ بِبَلَلِ لِحْيَتِهِ ('')». وعَلَّلُوا ذلك بقولَهم:

أنّه ماء لاَقَى طاهرا فبقى مُطهّرا كما لو غُسل به ثوب طاهر.

ولأنّه مُستعمل فجازت الطُّهارة به كالمستعمل في تجديد الوضوء.

\* ولأنَّ ما أُدِّيَ به الفرض مرَّة لا يُمتنع أن يُؤدَّى به ثانيا .

\* ولأنّه لو لم تجز الطّهارة بالمستعمل لامتنعت الطّهارة ، لأنّه بمجرَّد جَريان الماء على بعض العضو يصير مُستعملا ، فإذا سال على باقى العضو ينبغي أنَّ البلل لا يرفع الحَدَث وهذا متروك بالإِجماع ، فدلَّ على أنّ الماء المستعمل مُطهر ، ويُؤيّد هذا أنَ طهوريّة الماء ثابتة بالكتاب والسُّنَّة والإِجماع فلا يُخرجه عنها إلاّ دليل صحيح صريح ولا دليل كذلك . (قال) في الرَّوضة النَّدية [الحقّ أنّ المستعمل طاهر مُطهر عملا بالأصل وبالأدلة الدّالة على أنّ الماء طهور لا يخرج عن كونه طهورا بمجرّد استعماله للطّهارة إلاّ إن تغيّر بذلك لونه أو طعمه أو ريحه ، وأنّ إخراج ما جعله الله طهورا عن الطّهورية لا يكون إلاّ بدليل ولا دليل "].

وذهب أبو حنيفة وأصحابه إلى القول بعدم جواز الماء المستعمل في رفع الحدَّث ومن توضّاً به عندهم أعاد لأنه ليس بماء مُطلق ويتيمّم واجده لأنّه ليس بواجد للماء، ويصحّ استعماله في العادات لا في العبادات، وعند الأوزاعي: الماء إذا تُوضيء به خرجت الخطايا معه فوجب التّنزُّه عنه لأنّه ماء الدّنوب، وعقَّب ابن عبد البرّ عليه بقوله [وهذا عندي لا وجه له لأنّ الدّنوب لا تنجّس الماء، لأنّها لا أشخاص لها ولا هي أجرام تُمازج الماء فتفسده، وإنّما معنى قوله عَنِي «مَنْ تَوصَاً فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ خَرَجَتْ خَطَاياهُ من جَسَده حَتَّى تَخْرُجَ مِنْ تَحْت أَظْفَارِه (عَنْ). إعلاما منه عَنِي بأنّ الوضوء للصّلاة عمل يُكفّر الله به السّيئات عن عباده المؤمنين رحمة منه بهم وتفضّلا عليهم (٥٠).

وقد ذهب إلى أنّ الماء المستعمل غير طاهر أكثر العترة وأحمد بن حنبل واللّيث والشّافعي ومالك في إحدى الرِّوايتين عنهما وأبو حنيفة في رواية عنه، واحتجّوا بحديث النّهي عن التّوضُّو بفضل وضوء المرأة، وبما رواه مسلم وابن ماجه عن أبي هريرة رضي

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٥٩٨٨] وأبو داود [١٣٠].

<sup>(</sup>٢) أفاده في المنهل العذب وانظر [ج ١ ص ٢٥٠].

<sup>(</sup>٣) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ٢٥٠].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣٣ / ٢٤٥ ] وابن ماجه [ ٢٣١ ].

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير القرطبي [ج ١٣ ص ٤٩].

الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْ قال «لا يَغْتَسِلُ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاء الدَائِمِ وَهُو جُنُبٌ (١)». وأُجيب عن الاستدلال بما ذُكر بأنّ علَّة النّهي لا تنحصر في الاستعمال، بل يُحتمل أن يكون النّهي للاستخباث والاستقذار، والدليل إذا تطرق إليه الاحتمال سقط به الاستدلال، وبأنّ الدّليل أخص من الدّعوى لأنّه غاية ما فيه خروج المستعمل للجنابة والمدّعي خروج كلّ مستعمل عن الطّهورية [(٢)].

والماء المستعمل عند الشّافعية إِمّا أن يكون مستعملا في أعضاء الوضوء أو في غسل الثّياب، أمّا المستعمل في التبرُد والتّنظيف فذاك باتّفاقهم غير مستعمل وهو طاهر مُطهّر، أمّا المستعمل في غسل الثّياب فإنّه إذا غسل ثوبا من نحاسة وطهر بغسله في الأولى فالمنفصل في المرّة الثّانية والثّالثة مُطهر على الأصحّ عندهم [ (٣)].

# (النّوع الثالث) الماء المُستخرج من نبات الأرض

هو الماء المستخرج من نبات الأرض بعلاج وصنعة كماء الورد وماء الليمون والبرتقال والتنفاح، أو بغير مُعالجة وجهد كماء البطيخ والشّمام وجوز الهند، وهذا النوع من المياه طاهر في نفسه غير مُطهِّر لغيره. (قال) ابن المنذر [أجمع العلماء على أنّ الوضوء لا يجوز بماء الورد وماء الشّجر وماء العصفر، ولا تجوز الطّهارة إلاّ بماء مُطلق يقع عليه اسم الماء (1).

أمّا لو أصاب ثوب المصلّى ماء الورد أو ماء اللّيمون أو غيره فإنّ التّوب طاهر والصّلاة فيه صحيحة وبه قال جمهور العلماء، وقالوا: إذا خالط الماء طاهر لم يغلب عليه فيجوز الاغتسال والوضوء به واستدلُوا على ذلك بحديث أمّ عطية الأنصاريّة أنّ النّبى على قال «اغْسلْنَهَا بماء وسدْر وتْرا تُلاَثا أوْ خَمْسا أوْ أَكْثر من ذلك إنْ رأيْتُن ذلك، واجْعَلْن في الآخرة كَافُوراً أوْ شَيئًا مِنْ كَافُور (٥)». فالسّدر والكافور طاهران إن لم يغلبا على الماء.

واستدلُوا كذلك بحديث أم هانيء قالت «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيَّ اغْتَسَلَ هُوَ وَمَيْمُونَـةُ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٧ / ٢٨٣ ] وابن ماجه [٥٩ ٤] والنّسائي [٣٣٠].

 <sup>(</sup>٢) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ٢٤٩].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الفخر الرّازى [ج ٢٤ ص ٩٢].

<sup>( £ )</sup> انظر المغنى لابن قُدامة [ ١ / ١١ ] والإقناع لابن المنذر [٣/ب] والأوسط [ ١ / ٢١ ].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٢٥٣] ومسلم [٣٦ / ٩٣٩] والتّرمذي [٩٩٠].

مِنْ إِنَاء وَاحِد فِي قَصْعَة فِيهَا أَثَرُ الْعَجِينِ (١) . فالعجين طاهر ولم يغلب على الماء بحيث يخرجه عن صفته فما زال طهوراً .

# (النوعالرابع) المــاء المتنجّس

هو الماء الذى خالطته نجاسة فسلبته طهوريّته وطهارته فلا يجوز استعماله لا فى العبادات ولا فى العادات، فكما لا يصحّ التّوضُّو أو الاغتسال به فكذلك لا يصحّ استعماله فى العجين والطّبخ ونحوهما، وإذا استعمل فى شىء من ذلك فإنّه ينجّسه ولذا كان استعماله مُحرِّمًا إلا فى حالة الضّرورة الملحّة، كما يجوز عند بعض الأئمة الانتفاع بالماء المتنجِّس فى بعض الأمور التى لا تتعلَّق بالآدمى.

والماء المتنجس نوعان:

(الأوّل) الماء الطّهور الكثير الذى تغيَّرأحد أوصافه الثّلاثة من لون أو طعم أو رائحة بمخالطة النّجاسة، وإجماع الأئمّة والعلماء على أنّ الماء القليل والكثير إذا وقعت فيه نجاسة فغيّرت له طعما أو لونا أو ريحا أنّه نجس ما دام على ذلك [(٢)].

(الثّاني) الماء القليل الذي تنجُّس بمجرَّد حلول النَّجاسة فيه سواء تغيَّر أحد أوصافه أم لا.

وأكثر الشّافعية والحنفية وأحمد وإسحاق: على أنّ القليل من الماء ينجُس عا لاقاه من نجاسة وإن لم تتغيّر أوصافه، إذ تُستعمل النَّجاسة باستعماله لما رُوى عن أبي هريرة أنّ رسول الله عَن قال «لا يَبُولَن أَحدُكُم في الْمَاء الدَّائم ثُم تُع يَعْتَسلُ منه ألَى والحديث بمنطوقه يدل على حُرمة البول في الماء الراكد لما يترتّب عليه من إفساد الماء وتنجيسه، كما أنّ كثرة الاغتسال فيه تُؤدى إلى تغير هذا الماء، ويلحق بالبول التغوط بل هو أقبح، كما دلَّ مفهومه على جواز البول في الماء الجارى لكن الأولى اجتنابه.

وذهب الأكثرون من أصحاب مالك إلى أنّ قليل الماء يفسده قليل النّجاسة وأنّ الكثير لا يُفسده إلاّ ما غيَّر لونه أو طعمه أو ريحه من الحرَّمات ولم يحدّوا بين القليل

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٧٧٢٥٣] وابن ماجه [٣٠٨] وأورده في المشكاة [٨٥٠].

<sup>(</sup> Y ) انظر الإقتاع لابن المنذر [ W / W ] والمغنى لابن قدامة [ + 1 W ].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٩٥ / ٢٨٢] وافقه البخارى [ ٢٣٩].

والكثير حدًّا يُوقف عنده إلا أنّهم كرهوا استعماله خروجا من للخلاف [(١٠].

والماء المتنجِّس ونحوه يحرُم استعماله والانتفاع به إلا في حالتين:

(الأُولى) تخمير الطِّين بـه وكذا الجِبس والجير والأسمنت ونحو ذلك، فإِنّه يجوز عند الحنفيّة والمالكيّة بشرط أن لا يُبنى به مسجد أو مكان يُصلَّى عليه عند الحنابلة.

(الثّانية) سَقْى الدُّواب والزُّرع بـه ولكن يُشترط لجواز الانتفاع به في الحالتين أن لا تتغيّر رائحة الماء أو لونه أو طعمه وبه قال الأحناف والشّافعية [ (٢)].

واستكمالا للتعريف بأقسام المياه وأحكامها فإنتا نفرد المبحث التالي للوقوف على :

## أحكام السّــؤر

السُّؤر في الأصل المتبقِّى من الماء في الإِناء بعد الشُّرب ثمَّ عمَّ استعماله في الباقي من كلَّ شيء وجمعه [أسآر] واسم الفاعل منه [سآر] مثل حبار على غير قياس، وجاء في الحديث «إِذَا شَرِبْتُمْ فَاسْئَرُوا (٢)». أي أبقوا شيئا من الشَّراب في قعر الإِناء، وذكر الميداني [أنّ السُّؤر ما بقى في الإِناء من الماء أو غيره بعد الشُّرب (٤)].

والاتفاق بين الأئمَّة قائم على طهارة سُؤر المسلم وبهيمة الأنعام واختلفوا فيما عدا ذلك، فقال مالك والأوزاعي وداود بطهارة سُؤر كلّ حيوان إلاّ - الخنزير - عند مالك وزاد الشّافعي وأحمد عليه سُؤر - الكلب - واستثنى ابن القاسم المالكي سُؤر - السّباع - لاختلاطه بلُعابها النّجس.

ثم يأتى تفصيل ذلك على أربعة أقسام:

(الأوّل) سُوْر طاهر غير مكروه استعماله وهو [سُؤر الآدمي] الطَّاهر الفم ولو كان كافرا أو جُنبًا لقول عائشة رضى الله عنها «كُنْتُ أَشْرَبُ وَأَنَا حَائِضٌ فَأَنَاوِلُهُ النَّبِي عَنَا فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوْضِعِ فِيَّ فَيَشْرَبُ (٥) . وكره المالكيّة استعمال الماء الذي شرب منه شخص اعتاد شُرب المسكر بشروط:

## (١) أن يكون الماء قليلا فإن كان كثيرا فلا كراهة.

<sup>(</sup>١) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ٤٢].

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السّابق [ج ١ ص ٤٥].

<sup>(</sup>٣) أورده ابن الأثير في النّهاية [ص ٣٢٧].

ر ٤ ) انظر المطلع [ص ٠٠] واللّباب في شرح الكتاب [ ١ / ١٠].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٤ / ٣٠٠] وأبو داود [ ٢٥٩] والنّسائي [ ٧٠].

(٢) أن يجد ماء غيره.

(٣) أن يشُكَ في طهارة فمه، أمّا إذا كان على فمه نجاسة مُحقَّقة فإن غيَّرت أحد أوصاف الماء فإنه لا يصحُّ الوضوء منه لأنّه يصير نجسا، وإن لم يتغيَّر أحد أوصافه كان استعماله مكروها فقط عندهم.

ومن الطَّاهر أيضا [سُوْر ما يُؤكل لحمه] من الدُّواب والطُّيور التي تتوقَّى النَّجاسة غالبا، ولأنّ لُعاب مأكول اللَّحم مُتولِّد من لحم طاهر فأخذ حُكمه. (قال) ابن المنذر [أجمع أهل العلم على أنّ سُوْر ما أكل لحمه طاهر ويجوز شُربه والوضوء به (١٠)].

(الثّانى) سُؤْر طاهر يُكره استعماله تنزيها عند وجود غيره من الماء وهو سُؤر الهرّة والدّجاجة التى تجول فى القاذورات ولم يُعلم حال منقارها، وسباع الطّير وهى كلّ ذى مخلب يصيد به كالحدأة والصّقر إذا لم يُعلم طهارة منقارها، وسواكن البيوت مّا له دم سائل.

(الثّالث) سُؤر مُتوقَّف في طهوريَّته وهو سُؤْر البغل والحمار الأهلى، فلو شربا من ماء قليل فإنّه يصح استعماله في الأمور العاديّة من غسل وتنظيف ونحو ذلك بلا كراهة عند الحنفيّين، كما يصح استعماله في الوضوء والغُسل إن لم يُوجد غيره عند مالك والشّافعي وأحمد في إحدى الرّوايتين عنهم، ورواية أُخرى عنهم أنّه مشكوك فيه كقول أبى حنيفة فيتوضّا به ويتيمم.

(الرّابع) سُوَّر نجس وهو سُوَّر الكلب والخنزير وسباع البهائم، وهي كلّ ذى ناب يعدو به كالأسد والذِّئب والقَّعلب والقط البرى ونحوهما من كلّ ما لا يؤكل لحمه، فإنه نحس لاختلاطه بلُعابه النّجس، ومثل ما لا يؤكل لحمه عرقه فإذا خالط عرق الضّبع أو السّبع ثوبا أو نزل في ماء قليل فإنّه يُنجِّسه وبه قال الحنفيّون.

ولقد قام الاختلاف بين الأئمة حول حُكم بعض الأسآر ومنها [سُؤْر المشرك] فقيل إِنّه نجس وقيل مكروه إذا كان يشرب الخمر وهو قول القاسم ومثله عنده جميع أسآر الحيوانات التى لا تتوقّى النّجاسة غالبا مثل الدّجاج والجلاّلة والكلاب، وكان سبب اختلافهم ثلاثة أمور:

- (١) مُعارضة القياس لظاهر الكتاب.
  - (٢) ومعارضة القياس للأحاديث.
  - (٣) ومعارضة الآثار بعضُها بعضًا .

<sup>(1)</sup> انظر كتاب الأوسط لابن المنذر [ج ١ ص ١٨ /أ].

أمّا [القياس]: فهو أنّه لمّا كان الموت من غير ذكاة سبب لنجاسة عين الحيوان بالشّرع وجب أن تكون الحياة سبب لطهارة عين الحيوان ، وحيث كان ذلك كذلك فكلُّ حيّ طاهر العين وكلُّ طاهر العين سُؤره طاهر .

وأمّا [ظاهر الكتاب]: فإِنّه عارض هذا القياس في الخنزير والمُشرك لقوله تعالى ﴿ فَانَّهُ رِجْسُ ﴾ [الأنعام: ١٤٥]. أي نجس، وما هو رجس في عينه فهو نجس لعينه، ولذلك استثنى قوم من الحيوان [الخنزير فقط] ومن لم يستثنه حمل قوله تعالى ﴿ رِجْسُ ﴾ : على جهة الذَّم، كما قال تعالى في المُشرك ﴿ إِنَّمَا ٱلمُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾ [التّوبة: ٢٨]. فمن حمل هذا أيضا على ظاهره استثنى من مُقتضى القياس المشركين ومن أخرجه مخرج الذَّم لهم وأنّ المراد نجاسة العقيدة طرد قياسه.

وأمّا [الأحاديث] فإِنّها عارضت هذا القياس في الكلب والهرّ والسّباع:

(١) أمّا في الكلب فلما رواه أبو هريرة أنّ رسول الله ﷺ قال «إِذَا وَلَغَ الْكَلْبُ في الْإِنَاءِ فَاغْسلُوهُ سَبْعَ مَرَّاتٍ وَعَفَّرُوهُ الثَّامِنَةَ في التُّرَابِ (١)». (قال) ابن رشد [إنّ هذا الحديث مُعلَّل معقول المعنى ليس من سبب النّجاسة بل من سبب ما يُتوقَّع أن يكون الكلب الذي ولغ في الإناء [كلبًا (\*)] فيُخاف من ذلك [السّم] ولذلك جاء هذا العدد الذي هو السّبع في غسله، فإنّ هذا العدد قد استُعمل في الشّرع في مواضع كثيرة في العلاج والمداواة من الأمراض وهذا وجه حسن، فإنّه إذا قلنا إنّ ذلك الماء غير نجس فبيان علّة غسله أولى من أن يُقال إنّه غير مُعلَّل [(١)].

هذا والذي يشهد له الدليل:

\* أنّ سُؤر الكلب نحس وهو قول الحنفيين والشَّافعي وأحمد ومالك في رواية ابن وهب لما تقدّم أنّ النّبي عَلَي أمر بغسل الإناء سبعًا من ولوغه فيه، فالحديث يقتضي نجاسة سُؤره وأنّ لعابه نحس، وأنّه يجب أن يُغسل الصَّيد منه، ومثله الخنزير عند الشّافعي وأحمد لقوله تعالى ﴿فَإِنَّهُ رِجْسٌ ﴾ .

(٢) وأمّا في الهرِّ فلما رواه ابن سيرين عن أبى هريرة «طَهِّرُوا الإِنَاءَ إِذَا وَلَغَ فيه الْهِرَّ أَنْ يُغْسَلَ مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ (٣) . وجاء عند التّرمذى بلفظ «وَإِذَا وَلَغَتْ فيه الْهِرَّةُ غُسَلَ مَرَّةً (أَهُ . وأمّا [تعارض الأحاديث] فمنها قوله عَلَيْ عن الهرَّة: «إِنَّهَا لَيْسَتْ بِنَجِسٍ ، غُسَلَ مَرَّةً (٤) . وأمّا [تعارض الأحاديث] فمنها قوله عَلَيْ عن الهرَّة: «إِنَّهَا لَيْسَتْ بِنَجِسٍ ، (١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٩٣ / ٢٨٠] وأبو داود [٤٧] والنّسائي [٦٧] . (٢) انظر بداية الجنهد ونهاية المقتصد [ج ١ ص ٢٤] . (٣) أخرجه الطحاوى في شرح معانى الآثار [ ١ / ١١] . (٤) من حديث صحيح أخرجه الترمذي [ ١٩ ] . (\*) الكلّبُ : بفتح الكاف وكسر اللاّم هو العقور من قولهم: كَلِبَ الْكُلْبُ كَلْبًا ـ أَى أَصابه دَاءُ الْكَلِبِ فهو: كَلِبٌ . [انظر المعجم الوجيز ص ٣٨٥].

إِنَّمَا هِيَ مِنَ الطَّوَّافِينَ عَلَيْكُمْ وَالطَّوَّافَات (١)». ومعنى الحديث أنّه جعل الهِرَّة كبعض الطَّوَّافِينَ كما في قوله تعالى ﴿طَوَّافُونَ عَلَيْكُم﴾ [النّور: ٥٨]. أي يطوفون عليكم وتطوفون عليهم، ومن هذا قول النّخعي [إنّما الهرّة كبعض أهل البيت (٢)]. ورفعا للحرج الذي هو أصل من أصول الشَّرع كان من الضّروري الحُكم بطهارة سُؤْر الهرَّة وإن كانت تلج النّجاسات وتأكل الفأرة لثلاثة أمور:

(الأوّل) أنّها ليست نحسة الذّات أى طاهرة الفم والجسم، فإذا عُلم نحاسة سُؤْرها كأن ولغت عقب أكلها نحو فأر أو غيره فهو نحس.

(الثّانى) ما يحمله قوله عَلَيْ «إِنَّهَا مِنَ الطَّوَّافِينَ عَلَيْكُمْ (")»: من معنى التّعليل الذي يُشير إلى أنّ علّة الحُكم بعدم نجاستها هي الضّرورة النّاشئة من كثرة طوافها على البيوت ودخولها فيها بحيث يصعب صون الأوانى والثّياب ونحوهما عنها، فجعلها الله طاهرة رأفة بالعباد ودفعا للحرج.

(الثّالث) أن يكون قد شبُّهها بهؤلاء الذين يطوفون للحاجة والمسألة، يريد أنَّ الأجر في مُواساتها كالأجر في مُواساة من يطوف للحاجة ويتعرَّض للمسألة.

(٣) وأمّا في السّباع فلحديث ابن عمر قال «سئل النّبي عَلَيْ عَن الْمَاء وَمَا يَنُوبُهُ مِنَ الدَّوَابُ وَ السّبَاعِ؟ فَقَالَ: إِذَا كَانَ الْمَاءُ قُلَتَيْنِ لَمْ يَحْمَلِ الْخَبَثَ (أَ). والحَديث يدلّ على نجاسة سُؤر السّباع والدُّواب وإلا لم يكن لسُؤالهم والجواب عنه معنى، كما يدلّ على نجاسة بولها وروثها لأنّ النّبى عَلَيْ قيد عدم تنجُس الماء الذي ترده السّباع بالقُلَّتين، فإنّ المعتاد من السّباع إذا وردت الماء أن تخوض فيه وتبول وقد لا تخلو أعضاؤها من التلوُّث بأبوالها ورجيعها، أمّا سُؤر السِّنوْر وباقي السّباع والحيوان غير (الكلب والخنزير) طاهر ويؤيّده قول جابر رضى الله عنه «سُئلَ النّبيُ عَلَيْ :أنسَوضَأ بِمَا أَفْضَلَتِ السّباعُ كُلُها (٥)».

ولعلّ الأرجح أن يُستثنى من أسآر الحيوان (الكلب والخنزير والمُشرك) لصحّة الآثار الواردة في (الكلب) ولأنّ ظاهر الكتاب أوْلي أن يُتّبع في القول بنجاسة سُؤْر

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٧٥] والنّسائي [٦٨] وابن ماجه [٢٩٩]

<sup>(</sup>٢) انظر الفائق في غريب الحديث للزّمخشري [٢/٣٦٩].

<sup>(</sup>٣) الطَّوَّافِينَ: جَمعَ: طَائف وهو لغة المُستدير بالشّىء، يقال: طافَ بالشّىء يطوفُ طَوْفًا وطوافانا: استدار به، ويُطلق على الخادم الذى يخدم برفق وعناية، وألحقها بالخدم حيث أطلق عليها الصّيغة الموضوعة للعقلاء لأنّها خادمة أيضا لكونها قاتلة للمؤذيّات، أو لأنّ الأجر في مواساتها كالأجر في مواساتهم

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه النسائي [٣٢٧] وأبو داود [٦٥] وابن ماجه [٤٢٤].

<sup>(</sup>٥) أخرجه في بدائع المنن [ ١ / ٢١] وأورده الدّارقطني في سُننه [ ص ٢٣].

(الخنزير والمُشرك) من القياس وكذلك نجاسة سُؤر الكلب وعليه أكثر الفُقهاء (١)]. دُكم طهارة النُّخامة والبُصاق

إذا كان الحديث عن السُّؤر قد تضمَّن الإشارة إلى تعريفه وبيان أحكامه عند الأئمَّة المعتمدين، فلابد أيضا من ذكر علاقة ذلك بهذا البُصاق الذي هو ماء الفم إذا خرج منه (أو) هو تلك الأخلاط التي تُفرزها مسالك التنفُّس عند المرض، والبَصق: مصدر بَصَق، يقال: بصق يبصُق بُصاقًا ]: الرِّيق ونحوه إذا لُفظ من الفم، و(البصْقَة): اسم مرَّة من البصق، من قولهم لحجر أبيض يتلألأ: [بُصَاقة القمر]، وفيه ثلاث لغات: بالزّاي والصَّاد والسِّين والأوليان مشهورتان، أمَّا التَّفل فمن اللُّعاب [(٢)].

وطهارة البُصاق أمر مُجمَع عليه عند أئمَّة الهُدى والرَّشاد فلا ينجِّس الماء إذا خالطه، فكذلك لا ينجِّس النَّوب إذا أصابه لحديث أبي النَّضرة رَوَ عَنْ قال [بَزَقَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي ثَوْبِهِ وَحَكَّ بَعْضَهُ بِبَعْضِ (٣)]. أي أخرج من فمه شيئا من اللَّعاب وهو في الصَّلاة، ولقد ترجم البخاري في صحيحه لذلك بقوله باب [إذا بَدَرَهُ البُزَاقُ فَلْيَأْخُذْ بِطَرَفِ ثُوبِهِ (٤)] وأخرج فيه عن أنس رَوَ فَي أنَّ رسول الله عَلَى اللهُ اللهُ

وفي الأحاديث الدِّلالة على طهارة البُصاق مُطلقًا خلافًا لمن قال بنجاسته ولمن فرَّق بين مفارقته الفم وعدم مفارقته. (قال النَّووي [وفيه أنَّ البُزاق والمُخاط والنَّخامة طاهرات، وهذا لا خلاف فيه بين المسلمين (٧)]. وإذا كان رسول الله على قد بزق في طرَف ردائه ثمَّ ردَّ بعضه على بعض، فإنَّ هذا أمر ظاهر في طهارته لأنَّه لا يجوز أن يقوم المُصليِّ على نجاسة ولا أن يُصليِّ وفي ثوبه نجاسة، أمَّا بُصاق النَّبي فهو أطببُ من كلِّ طيب وأطهرُ من كلِّ طاهر، أمَّا بُصاق غيره فيأتي تفصيله على النَّحو التَّالي:

<sup>(</sup>١) انظر بداية المجتهد لابن رُشد [ج ١ ص ٢٣]

<sup>(</sup>٢) انظر المعجم الوجيز [ص ٥٣] وَمُحتار!لصِّحاح [ص ٣٢].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٨٩]

<sup>(</sup>٤) انظر فتح الباري [ج ١ ص ٦١١]

<sup>(</sup>ه) الطرفيع الباري [ج ا طن ١١١]

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري [٧١٤] ومسلم [٤٥/ ٥٥].

<sup>(</sup>٦) من حديث أخرجه مسلم [ ٥٣/٥٥].

<sup>(</sup>۷) انطر نووی مسلم [ج ۳ ص ٤٦].

(١) إذا كان البُصَاق من فم طاهر فهو طاهر.

(٢) وأمَّا إِذا كان من فم يشرب الخمر فينبغى أن يكون نجسًا في حالة شُربه لأنّ سُؤره في ذلك الوقت نجس فكذلك بُصاقه.

(٣) وكذا إِذا كان مِنْ فيم مَنْ في فمه جراحة أو دُمَّل يخرج منه الدَّم والقيح فإِنّه يكون نجسًا كذلك.

ثمّ إِذا حُكم بطهارة البُصاق على الوجه المذكور فإِنّه يُعلم منه أنّه إِذا وقع شيء منه أله على الله عنه أله عنه منه ألله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عن الكراهة [(")]. غير أنّ بعض الطّباع تستقذر ذلك فلا يخلو عن الكراهة [(")].

أمّا النّخامة فهى ما يلفظه الإنسان من البلغم، وفي القاموس: [ نَخمَ يَنْخَمُ نَخَمًا] فهو ناخمٌ] أي رمى بنخامته من صدره أو أنفه [من تَنخَّمَ يَتَنخَّمُ تَنخَّمًا] الشّخص: نَخمَ، والنّخامة غير البُصاق وهي ما ذكرها البخارى في حديث عُروة عن مروان قال «وَخَرَجَ النّبي عَلَي وَمَن حَديثَ أَوَن حُديبية دَفذكر الحديث: ومَا تَنخَم رَسُولُ الله عَلَي نُخامة إلا وقعت في كف رجُل منهم فدلك بها وَجهه وَجلْده ( والنّخامة ما يُعلَي النّه عَلَي يُلقيه الرّجل من الصّدر وهو البلغم اللزج، وفرق أهل العلم بين النّخامة والنّخاعة فقاله ا [ "]:

- (١) النُّخاعة بالعين من الصَّدر.
  - (٢) والنُّخامة بالميم من الرَّأس

والغرض من هذا: الاستدلال على طهارة الرِّيق ونحوه وقد نقل بعضهم فيه الإجماع [ (أ)].

# (البـاب الثالث) تطهير الأعيـان المتنجّسة (أولا) ـ المطمّرات التى تشارك الماء فى التّطمير

تتعدَّد المطهِّرات التي تُشارك الماء في تطهير الأعيان المتنجِّسة ومنها التُراب والدِّباغ والفرك والدَّلك والتَّذكية والمسح والجفاف بالشَّمس والهواء والاستحالة، ولكلّ من هذه المطهِّرات تعريفها وكيفيَّتها نذكرها على النَّحو التَّالي:

<sup>(</sup> ١) انظر المنهل العذب المورود [ ج ٣ ص ٢٧٣]. ( ٢) أخرجه البخارى مُعلَّقًا [ ٤ كتاب الوضوء ٧٠ كتاب البزاق والمخاط] قبل رقم [ ٢٤١]. (٣) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ ج ٣ ص ٤٠٥] ونيل الأوطار [ ٢ / ٣٣٤]. (٤) انظر فتح البارى [ ج ١ ص ٢٤١].

# (1) التُّـراب

يأتى التُّراب مع الدَّلك مُطهِّرا للنَّجاسة المُحسّة لقوله عَلَيْ من حديث أبى هريرة «فَطَهُورُهُمَا التُّرابُ». وكما جاء قوله عَلَيْ في غسل الإِناء من ولوغ الكلب «أَن يَغْسلَهُ سَبْعَ مَرَّات أُولاَهُنَّ بالتُّرابِ (١)». ولا يقوم غير التُّراب مقامه عند بعض الأئمة للنَصّ عليه، فاختص به كالتيمُّم الذي يصير فيه التُّراب بديلا عن الماء باختيار القُرآن في رفع الحَدثين الأكبر والأصغر عند فقد الماء أو عند عدم القُدرة على استعماله.

### (٢) الدّباغـــة

الدّباغة من دبغ الجلد دبغا ودباغة ودباغا: عالجه بمادّة تُليّنُهُ وتُزيل ما به من رطوبة ونتن، وتمنع عود الفساد له إذا استُعمل في الماء، وهي وسيلة من وسائل إذا لنتن والرَّطوبات النّجسة من الجلد، ويُطلق الدّباغ على ما يُدبغ به فيقال: الجلد في الدّباغ، وكذلك الدِّبغ والدِّبغة بكسرهما، وكيفيّة الدّبغ: أن يُنزع فضل الجلد ممّا يعفّفه من دم ونحوه بشيء حريف [(٢)].

والدَّبغ من مُطهِّرات الجلد لقوله عَلَي «إِذَا دُبغَ الإِهَابُ فَقَدْ طَهُرَ (٣)». فكلّ جلد يطهر بالدَّبغ ويُنتفع به عند الجمهور، وأستثنى الشَّافعية من ذلك جلد الخنزير والكلب لجامع النجاسة بينهما.

#### (۳) الفصرک

فرك الشَّىء حَكُّه حتى يتفتَّت ما علق به من [فَرَكَ يَفْرُكُ فَرْكًا] فهو: فاركٌ ومنه انفرك الشَّىء : تفتّت وتساقط ممّا هو عليه أو عالق به [(ئ)]. ويُطهَّر بالفرك منى الآدمي إن كان يابسا، لقول عائشة رضى الله عنها «كُنْتُ أَفْرُكُ الْمَنِيَّ مِنْ ثَوْب النَّبِي عَلَيْ ثُمَّ يَذْهَبُ فَيُصلِّى فيه (٥)». ولا يضر بقاء أثره بعد الفَرك، ومن الفرك [الحَكُ أو مراده: إزالة العين العالقة من الثُّوب بالكشط والإزالة لقولها رضى الله عنها «لَقَدْراً يُتني وَإِنِّى لأَحُكُمُ مَنْ ثَوْب رَسُول الله عَلَيْ يَابِسًا بِظُفْرِى (٢)». والحك : مراد الشَّىء بالشَّىء بالشَّىء بالشَّىء بالشَّىء بالشَّه عَنْ تَوْب رَسُول الله عَلْفَر.

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٩١ / ٢٧٩] وافقه البخارى [ ١٧٢].

<sup>(</sup>٢) انظر المعجم الوسيط [ ١ / ٢٧٩] والتَّعريفات [ص ٩٢] والمطُّلع [ص ١٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٠٥ / ٣٦٦] وأبو داود [ ٢١٣٣].

<sup>(</sup>٤) انظر المعجم العربي الأساسي [ص ٩٣١] والمعجم الوجيز [ص ٢٦٩].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٠ ١ / ٢٨٨] والنّسائي [٢٩٧].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [٩٠١/ ٢٩٠] والنّسائي [٣٠٠].

ولمَّا كان التعبُّد بالإِزالة [غَسْلاً أو مَسْحًا، أو فَرْكًا، أو حَتَّا] أمرا ثابتا في الشَّرع فلا معنى لكون الشّيء نجسا، إلا أنّه مأمور بإزالته بما أشار إليه الشَّارع الحكيم من وسائل، فالصَّواب أنّ المنيَّ يجوز تطهيره بأحد الأمور الواردة غَسْلاً أو فَرْكًا [(١٠]].

#### ع) الدلك

الدَّلك من مُطهِّرات النَّجاسة وهو الحكُّ باليد ومنه [دَلَكَ يَدلُكُ دَلْكًا]: الجُسد أو الثّوب، ودلَكَ الشَّىء: بالغ فى دلكه، ويتحقَّق بمسح المتنجَّس على الأرض مَسْحًا قويًّا، ومثله «الحَكُ» ويطهر به الخفَّ والنَّعل بشرط أن تكون النَّجاسة ذات جرْم ولو كانت رطبة، وهى ما تُرى بعد الجفاف كالعَدْرة والدَّم للوَّه النَّجاسة ذات أَتَى أَحدُكُمُ الْمَسْجِدَ فَلْيَقْلبْ نَعْلَيْه وَلْيَنْظُرْ فيهما، فَإِنْ رَأَى خَبَثا فَلْيَمْسَحُهُ بِالأَرْضِ ثُمَّ لْيُصلِّ فيهماً (٢)». أمَّا إذا كانت النّجاسة غير ذات جرْم فإنّه فليَعْسَلها بالماء ولو بعد الجفاف وبه قالت الحنفية.

#### (٥) التّذكيــة

الذَّكاة الشَّرعية من المطهِّرات التي يفترق بها [الحَلاَلُ] وهو اللَّحم عن [الحَرام] وهو الدَّم، ويتحقَّق ذلك بإنهار الدَّم الذي اعتبره الشَّرع ضربًا من ضروب التقرُّب إلى الخالق سبحانه في دينه الذي شرع وأمر.

والذّكاة لغة: الذّبح وكذلك التّذكية، يقال [ذكّى الشّاة ونحوها]: أى ذبحها، فهي ذبح أو نحر الحيوان المأكول البرّى بقطع حُلقومه ومرِّيئه أو عقر ممتنع، والذّكاة في الشَّرع: هي السَّبب الموصِّل لحلِّ أكل الحيوان البرّى اختيارا من قوله تعالى ﴿ إلَّا مَا ذَكَيْتُمُ ﴾ [المائدة: ٣]. أى ما أدركتم ذكاته على تمام يُحلُّها وذكْرٌ يُطهّر لَحمها، وتذكية الذَّبيحة مُشتقَّة من الرَّائحة الذَّكيّة، فالحيوان إذا أسيل دمه طيب، ولأنَّ التَّجفيف يتسارع إليه فالذَّكاة للذَّبيحة تطهير لها وإباحة لأكلها.

# والتَّذكية أربعة أنواع:

١ - [الذّبنح]: هو [قطع] مُميّز مُسلم أو كتابى بمجرّد جميع الحُلقوم والودجين بلا رفع طويل قبل التّمام بنيّة.

٢ ـ [النَّحْرُ]: هو [طَعْنُ] مُعيَّز مُسلم أو كتابى بنيَّة بلا رفع طويل قبل التَّمام بنيّة [فلا يُشترط فيه قطع الحُلقوم والْودَجَين].

<sup>(</sup>١) انظر نيل الأوطار للشوكاني [ج ١ ص ٧٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٥٠] والحاكم [٩٨٣] واللَّفظ له.

٣ - [الْعَقْرُ أو الصَّيْدُ]: وهو [جَرْحُ] مُميَّز مُسلم بُجرَّد أو حيوان صيد مُعلَم حيوانا وحشيًا غير مقدور عليه إلا بعُسر وصعوبة بنيَّة وتسمية.

٤ ـ [ما يموت به ما ليس له نفس سائلة]: وهو كل فعل يُزيل الحياة بأى وسيلة عن
 كل ما لا دم له: كالجراد والدُود وخَشاش الأرض، فهو ذكاة له ولم يُعجِّل موته
 كقطع جناح أو رجْل أو التقائم بماء حار [(١)].

ويأتى قوله تعالى ﴿إِلَّا مَاذَكَيْتُمْ ﴾ [المائدة: ٣]: نصب على الاستثناء المُتصل عند جمهور العلماء، وهو راجع على كلّ ما أدرك ذكاته من المذكورات فى الآية وفيه حياة فإنّ الذّكاة عاملة فيه، لأنّ حقّ الاستثناء أن يكون مصروفا إلى ما تقدّم من الكلام كما في حديث أبي طلحة الأسدى رضى الله عنه قال «سَأَلْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ عَنْ ذَبْبٍ عَدَا عَلَى شَاة فَشَقَّ بَطْنَهَا حَتَّى انْتَشَرَ قَصَبُهَا فَأَدْرَكْتُ ذَكَاتَهَا فَذَكَيْتُهَا ؟ فَقَالَ : كُلُّ وَمَا انْتَرَ مِنْ قَصَبَهَا فَلاَ تَأْكُلُ (٢)». ولأنّه انفصل منها حال حياتها، فما انفصل من حي فهو كميتته.

ولحم الحيوان مُحرَّم قبل التّذكية ولا يُباح إِلاّ بالتّذكية ، فلو ذكَّاه تذكية مُحرَّمة مثل أن يُذكّ في غير [الحلق واللَّبَة] مع قُدرته عليه ، أو لا يقصد ذكاته ، أو يأمر وثنيًا أو مجوسيًا بتذكيته ونحو ذلك لم يُبحْ ، وكذلك الصّيد إذا قتله المُحرم في الحجّ لم يصر ذكيًا ، فالعين الواحدة تكون «طاهرة حلالا» في حال ، وتكون «حراما بخسة» في حال :

- فتارة باعتبار [الفاعل]: كالفرق بين الكتابي والوثني.
- وتارة باعتبار [الفعل]: كالفرق بين الذّبيحة بالمحدّد وغيره.
  - وتارة باعتبار [الحل ]: كالفرق بين العُنُق وغيره.
- \* وتارة باعتبار [قصد الفاعل]: كالفرق بين ما قُصد تذكيته وما قُصد قتله، حتّى إِنّه عند مالك والشّافعي وأحمد إذا ذكّى الحلال صيدا أبيح الحلال دون الحرام.

فالمقصود [بالتَّذكية] إنهار الدّم الذي يقوم على التّعبُّد والتّقرُّب إلى الله تعالى، لأنّ الجاهليّة كانت تتقرَّب بذلك لأصنامها وأنصابها، وتهلُّ بها لغير الله وتجعلها قُربتها وعبادتها، فأمر الله تعالى بردِّها إليه والتّعبُّد بها له سُبحانه وهذا يقتضى أن يكون لها نيّة ومحلّ مخصوص [(٣)].

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ١٠٥].

<sup>(</sup>٢) أورده القرطبي في تفسيره [ج ٦ ص ٥٠] وعزاه إلى ابن عُيينة عن الركين بن الرّبيع.

<sup>(</sup>٣) انظر مجموع الفتاوى لابن تيمية [ج ٢١ ص ٤٨٦].

وقد ذبح رسولَ الله ﷺ في [الحلق] ونحر في [اللَّبَة] وهي اللَّهْزِمَة التي فوق الصّدر وتسمّى المنحر، وقال «أَلاَ إِنَّ الذَّكَاةَ في الْحَلْقِ وَاللَّبَة (١١)». وما رُوى عن ابن عبّاس أنّه قال «الذَّكَاةُ في الْحَلْقِ وَاللَّبَة (١١)». فبيّن ﷺ مَحَلّها ثمّ أشار على السّائل بفائدتها «مَا أَنْهَرَ الدَّمَ وَذُكرَ اسْمُ الله عَلَيْه فَكُلْ (١١)». فإذا أهمل ذلك ولم يقع بنيّة ولا شرط ولا صفة مخصوصة زال منها حظ التعبد [(٤٠)].

وإذا تقرّر هذا فاعلم أنّ الذّكاة المطهّرة في الشّرع الحكيم هي إنهار الدّم وفرْيُ الأوداج [(٥)] في المذبوح والنّحر في المنحور والعقر في غير المقدور عليه مقرونا ذلك بنيّة القصد إليه وذكره الله تعالى عليه [(١)]. (قال) النّووي [الاتحصل الذّكاة إلاّ بقطع الحُلقوم والمرىء بكمالهما، ويُستحب قطع الودجين والا يشترط، وهذا أصحّ الرّوايتين عن أحمد، وقال ابن المنذر: أجمع العلماء على أنّه إذا قُطع الحُلقوم والمرىء والودجين وأسال الدّم حصلت الذّكاة.

قال: واختلفوا في قطع بعض هذا:

١ ـ فقال الشَّافعي: يُشترط قطع الحُلقوم والمرىء ويُستحب الوَدَجَان.

٢ - وقال اللّيث وأبو ثور وداود وابن المنذر: يَشترط الجميع.

٣ ـ وقال أبو حنيفة: إِذا قُطع ثلاثة من هذه الأربعة أجزأه.

٤ ـ وقال مالك: يجب قطع الحُلقوم والوَدَجين ولا يُشترط المرىء، وهذه رواية عن اللّيث أيضا، وعن مالك في رواية أنّه يكفى قطع الودَجين.

وقال بعض العلماء: وفى قوله ﷺ «مَا أَنَهَرَ الدَّمَ فَكُلْ». دليل على جواز ذبح المنحور ونحر المذبوح، وقد جوزه العلماء كافّة إلاّ داود فمنعهما، وكرهه مالك كراهة تنزيه، وفى رواية: كراهة تحريم، وفى رواية عنه: إباحة ذبح المنحور دون نحر المذبوح، وأجمعوا أنّ السُّنَّة فى الإبل النَّحر وفى الغنم الذَّبح والبقر كالغنم عندنا وعند الجمهور (٢٠)].

<sup>(</sup>١) رواه الدّارقطني عن أبي هريرة [وانظر نيل الأوطار ج ٨ ص ١٦٠].

<sup>(</sup>٢) أورده في فتح البارى [ج ٩ ص ٥٥٧] وقال: أخرجه البيهقي بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٠ / ١٩٦٨ ] وافقه البخاري [٥٠٠٣].

<sup>(</sup>٤) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ٢ ص ٥٤٣].

<sup>(</sup>٥) الأوداج: جمع وَدَج وهو عرق في العُنق يقطعه الذَّابح فلا تبقى معه حياة، وهو ما يُطلق أيضا على عرق في العُنق ينتفخ عند الغضب من قولهم: انتفخت أوداجه [الوجيز ص ٦٦٣ ولاروس ص ١٢٩٨].

<sup>(</sup>٦) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ٢ ص ٥٤١].

<sup>(</sup>٧) انظر نووي مسلم [ج٧ ص ١٣٩].

### (٦) المسيح

المسح هو إزالة الأثر عن الشَّىء بإمرار المسحة عليه، يقال [مَسَعَ الشَّىء المَسَعَ الشَّىء المُسَعَ عليه المُتلطِّخ أو المُبتل مَسْحًا] أي أمر يده عليه لإذهاب ما عليه من أثر ماء ونحوه، ومسَّح الشَّيء: ذهب ما عليه [(())]. وينقسم التَّطهير بالمسح إلى قسمين:

(الأوّل) ما يمكن إزالة النّجاسة بمسحه إذا كان ثقيلا لا مسامٌ له كالسّيف والمرآة والزُّجاج والأوانى المدهونة والخشب الخروط إذا تنجّس، فالصّحيح عند الحنفيّن ومالك أنّها تطهر بالمسح، فلو تنجست مرآة ثم مُسحت حتَّى أصبحت واضحة لا دنس فيها فإنّها تطهر [(٢)].

(الثّاني) ما لا يمكن إزالة النَّجاسة بمسحه لكونه حَرِش كالحديد إذا صدأ، فهذا لا يطهر بالمسح لأنّ أجزاء من النَّجاسة تبقى في خلاله، أمّا ما له مسام كالثّوب ولو ثقيلا فلا يطهر إلاّ بالغسْل اتّفاقا.

# (٧) الجفاف بالشّمس أو المواء

الجفاف إِزالة الرُّطوبة من الشَّيء ومنه [تجفَّف الثَّوْبُ]: يبس، وجَفَّ الشَّيْءُ جُفُوفًا، وجفافا: أي يبسَ فهو جافٌ، وذهب أبو حنيفة إلى أنّ الشَّمس تُطهر المتنجَّس إذا زال أثر النَّجاسة به وعلَّلوا ذلك:

- (١) بأنّ النَّجاسة عين خبيثة ونجاستها بذاتها فإذا زالت عاد الشَّيء إلى طهارته.
- (٢) وأنّ إزالة النَّجاسة ليست من باب المأموربه بل من باب اجتناب المحذور، فإذا حصلت بأى سبب ثبت الحُكم، ولهذا لا يُشترط لإزالة النَّجاسة نيَّة، فلو نزل المطر على الأرض المتنجِّسة وزالت النَّجاسة طهُرت [<sup>(٣)</sup>].

والمشهور عند الحنابلة أنّ المتنجَّس لا يطهُر لا بالرِّيح ولا بالشَّمس [ ( ) و دليلهم قوله تعالى ﴿ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ لِيُطَهِّرَكُم بِمِ ﴾ [الأنفال: ١١]. فجعل الله تعالى الماء آلة للتَّطهير، وقوله عَلِيَّهُ في البحر «هُو الطَّهُورُ مَاؤُهُ (٥) . فالماء هو

<sup>(</sup>١) انظر المعجم العربي الأساسي [ص ١١٣٣] والمعجم الوجيز [ص ٥٨٠].

<sup>(</sup>٢) هو ما اختاره شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوي [ج ٢١ ص ٢٣٥].

<sup>(</sup>٣) انظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ٣٦٢] وقال: واختار هذا شيخ الإِسلام وصاحب الفائق وابن القيّم وغيرهم [مجموع الفتاوي [ ٢١ / ٤٧٩ ] والاختيارات [ص ٢٥] وإغاثة اللّهفان [ ١ / ١٥٠ ].

<sup>(</sup>٤) انظر الإنصاف [ج ١ ص ٣١٧].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٨٣] والنّسائي [٥٩] والتّرمذي [٦٩].

المُشترط عندهم لإزالة النَّجاسة، فلو كان هناك شيء مُتنجَّس ظاهر للشَّمس كالبول على الأرضِ فزال بالكلّية أو زال تغيُّره فلا يطهُر، بل لابدٌ من الماء، كما قالوا: أنَّ مجرّد التَّيبُس بالرّيح ليس تطهيرا، بل لابدٌ أن يمضى عليه زمن تزول فيه عين النّجاسة.

وذهب مالك والشّافعي وذُفَر والعتْرة إلى أنّ طهارة الأرض المتنجَّسة لا يكونَ اللهِ على اللهُ الل

### (٨) الاستحالة

إذا استحال المتنجّس إلى شيء آخر مُخالف له في لونه وطعمه ورائحته فقد طهر، كصيرورة الخمر خلا ودم الغزال مسكا والزّيت المتنجّس صابونا، فإنّ الاستحالة [مُطهِّرة] عند محمّد بن الحسن وعليه الفتوى، لأنّ زوال الحقيقة يستتبع انقلاب العين وزوال الوصف.

فإذا كانت الخمر التى هى أمُّ الخبائث إذا انقلبت بنفسها حلَّت باتفاق المسلمين، فغيرها من النّجاسات أوْلى أن تطهر بالانقلاب، فإن قيل إنّ الخمر إذا قُصد تخليلها لم تطهر ؟ أُجيب أنّ جميع النّجاسات [نجست] بالاستحالة فإنَّ الإنسان يأكل الطُّعام ويشْرب الشَّراب وهى أشياء طاهرة ثمّ تستحيل دما وبولا وغائطا فتنجس، أمّا ما قُصد تخليله فذلك لأنّ حبس الخمر حرام سواء حُبست لقصد التَّخليل أم لا.

وكذلك الحيوان يكون طاهراً فإذا مات احتبست فيه الفضلات وصار حاله بعد الموت خلاف حاله في الحياة فينجُس، ولهذا يطهر الجلد بعد الدباغ عند الجمهور، سواء قيل إنّ الدباغ كالحياة أو قيل إنّه كالذّكاة، فإنَّ في ذلك قولين مشهورين للعلماء، والسُّنَّة تدلُّ على أنّ الدباغ كالذَّكاة [(٢)].

والمتنجّس إذا استحال رمادا بالإحراق بالنّار فهو طاهر عند الحنفيين، والطّين المتنجّس إذا صُنعت منه الأواني والقُدور ثمّ أُحرق فلم يظهر فيه أثر للنّجاسة فقد طهر عندهم، وكذلك الطُوب النّجس يطهر [بالإحراق] وبه قال بعض الشّافعية على أنّ الأرض إذا كانت تطهر بالشّمس فالنّار لطهارتها أبلغ، أمّا الحنابلة فلم يعدُّوا [الحرق] من المطهّرات.

<sup>(</sup>١) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ٥٦].

<sup>(</sup>٢) انظر مجموع الفتاوي [ج ٢١ ص ٥١٧ - ١٨٥].

# (ثانیا ) ـ کیفیة تطهیر المتنجّس

عُلم ممّا سبق أنَّ النَّجاسة إِمّا مُغلَّظة أو مُخفَّفة وإِمَّا مرئيَّة أو غير مرئيَّة ، فما ورد النّص بنجاسته بلا مُعارض ولا حرج في اجتنابه كالدّم وفَضْلة الإنسان ، وما لا يؤكل لحمه ، ولُعاب الكلب والخنزير فهو مُغلِّظ ، وما تعارض في طهارته أو نجاسته نصّان كبول ما يؤكل لحمه ، والفرس ، وخُرء طير لا يؤكل لحمه ، فهو مخفَّف ، كما تنقسم النّجاسة إلى قسمين [(1)]:

(الأوّل) نجاسة حُكمية وهي التي تقع على شيء طاهر فيتنجَّس بها.

(الثّاني) نجاسة عينيّة وهي التي لا يمكن تطهيرها أبدا لنجاسة عينها كالرّوْثة إلاّ إذا استحالت على رأى بعض العلماء.

وينحصر الحديث عن كيفيّة تطهير المتنجّس فيما يلى:

## (ا ـ كيفية التّطهير بالماء)

يُجزىء فى غسل النَّجاسات كلّها غَسْلة واحدة تذهب بعين النَّجاسة، فلو زالت بمرة واحدة طهرت عند الجمهور، وفى ذلك تخفيف باعتبار الموضع، فإذا طرأت النَّجاسة على أرض فإنه يُشترط لطهارتها أن تزول عين النَّجاسة أيّا كانت ولو من كلب بغسلة واحدة، فإن لم تُزَل إلا بغسلتين فغسلتان أو بثلاث، والدَّليل على ذلك قول النبي عَلَي لمّا بال الأعرابي في المسجد «أريقُوا عَلَى بَوْلِهِ ذَنُوبًا مِنْ مَاء». ولم يأمر فيه بعدد.

وإذا كانت النّجَاسة ذات جرم فلا بدّ أوّلا من إزالته كما لو كانت عَذرة أو دما جفّ ثمّ يُتبع بالماء ، فإن أزيلت بكلّ ما حولها من رطوبة كما لو اجتثت اجتثاثا ، فإنه لا يحتاج إلى غسل لأنّ الذي تلوّث بالنّجاسة قد أزيل [(٢)]. (قال) الطُّحاوي ولا يطهُر إلاّ بالغَسْل مرّتين بعد زوال العين ، ويُعفى عن لون ريح شقَّ زواله بأن احتاج في إزالته إلى نحو صابون أو ماء ساخن ، أمّا طعم النّجاسة فلا بدّ من زواله ] .

# ماذا لو خفی موضع النّجاسة؟

المتنجّس بنجاسة غير مرئيّة كالبول يطهُر بالغَسْل حتَّى يغلُب على الظنَّ أَنّه قد زال ولا يُشترط فيه عدد على المُفتى به عند الحنفيّين وهو مذهب مالك والشَّافعي، وعليه لو جرى الماء على ثوب نجس فطهارته بزوال عينها، وما ليسُ بمرئى

<sup>(</sup>١) أنظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ٣٥١].

<sup>(</sup>٢) انظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ٣٥٢].

فطهارته أن يُغسَل حتَّى يغلُب على ظنَ الغاسل أنَّه قا. طهر.

ولا يُشترط عدد على المُفتى به حتّى لو جرى الماء على ثوب نجس وغلب على الظنّ أنّه قد طهُر حُكم بطهارته وإن لم يحصل دلْك ولا عصر، وإن لم يكن الماء جاريا فلابد من العصر في كلّ مرَّة، وقيل يكفى العصر مرَّة وهو أرفق، وعند أبي يوسف العصر ليس بشرط وهو الأصح عند الشَافعي، أمّا من قال بتثليث غَسْل المُتنجِّس بنجاسة غير مرئية فقد نظر إلى أن غالب ظنّ الطهارة يحصُل عند التَّثليث [(1)]. وإن حَفي موضع النّجاسة غسل حتَّى يُجزم بزواله عند الحنابلة ولا يخلو ذلك عندهم من أمرين:

(الأوّل) إِذَا كَانَ مُوضِع النّجاسة ضيِّقا فإِنّه يجب أن يُغسل حتَى يُجزَم بزوالها، كما لو أصابت النّجاسة أحد كُمَّي الثّوب ولم يعرف أى الكُمَّين أصابته، فيجب غسل الكُمَّين جميعا لأنّه لا يُجزم بزوالها إلاّ بذلك.

(الثّانى) إِذَا كَانَ المُوضِعِ واسعاً فإِنّه يتحرّى ويغسل مَا عَلَب على ظنّه أَنّ النّجاسة قد أصابته، لأنّ غسل جميع المكان الواسع فيه صعوبة لقول النّبى عَلَيْهُ «فَلْيَتَحَرَّ الصَّوَابَ فَلْيُتمَّ عَلَيْهُ (٢)». ومن القواعد المقرّرة عند أهل العلم أنّه إِذَا تعذّر اليقين رجع إلى غَلَبَة الطَنّ وهو التَّحرِي [(٣)].

## (٢ ـ تطهير جلد الهيتة بالدّباني)

يطهُر الجلد من النَتَن والرَّطوبة بالدِّباغ الذي يمنع عود الفساد إليه إذا استَعمل لحديث ابن عبّاس رضى الله عنه أنّ رسول الله على قال «إذا دُبغ الإهابُ فَقَد طَهُر (1)». وفي رواية «دبَاغُه طَهُوره ». وقوله عَلى عند مسلم «هلا اتَّخَذْتُم إهابَها فَدَبغُ تُمُوهُ ». وسمى الجلد [بالإهاب] لأنه أهبة للحي إهابها فَدَبغُ تُمُوه فَانْتَفَعْتُم به (٥)». وسمى الجلد [بالإهاب] لأنه أهبة للحي وبناء للحماية على جسده ، كما قيل له المسلك لإمساكه ما وراءه ، وحكمة طهارته بالدَّبغ لعدم عود النَّتن والفساد له لو نقع بماء .

واختلف أهل اللَّغة في الإهاب فقيل: هو الجلد مُطلقًا، وقيل: هو الجلد قبل الدَّبغ، فأمّا بعده فلا يُسمّى إهابا وجمعه [أُهَبُ ] بفتح الهمزة والهاء ويضمّهما لُغتان، ويُقال: طهر الشّيء وطهر: بفتح الهاء وضمّها لُغتان والفتح أفصح [(٢٠)]. ولم يفرق الأحناف في الدّبغ بين:

(١) أن يكون [حقيقيًّا] كالدُّبغ بالقَرَظ والشُّب ونحوهما.

<sup>(</sup>١) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٢٠]. (٢) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٤٠١] ومسلم [ ٥٠١]. (٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٥٠١ / ٣٧٦] وأبو داود [ ٤١٣] والنسائي [ ٢٥٧ ]. (٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣٠٠ / ٣٦٣] وأبو داود [ ٤١٢ ] والنسائي [ ٤٢٥ ]. (٥) انظر نووى مسلم [ ج ٢ ص ٢٩٠].

(٢) أو [حُكميًّا] كالدُّبغ بالتَّتريب أو التَّجفيف بالشَّمس والهواء.

فكلّ جلد دُبغ بما يمنع النَّتَن والفساد يطهُر ظاهرا وباطنا، فيصحّ الوضوء منه أو الصّلاة عليه عندهم [(١)]. وخصّ الشّافعية الدَّبغ المطهِّر بما له من حراقة ولذع في اللِّسان بحيث يُذهب رطوبة الجلد وفضَلاته فلا ينتن بعد ذلك [(٢)].

والدّباغ في التّطهير يكون بمنزلة الذّكاة تماما في إحلال الشّاة وهو تشبيه بليغ سجّلته الأحاديث كما في قول النّبي عَلَيْ لأهل شاة ماتت «ألا نَزَعْتُمْ جلْدَهَا ثُمَّ دَبَغْتُمُوهُ فَاسْتَنْفُعْتُمْ بِهِ (١)». وجاء قوله عَلَيْ عند أحمد بلفظ «دَبَاغُهَا ذَكَاتُهَا (٤)». وقوله عَلَيْ من حديث عَائشة «ذَكَاةُ الْمَيْتَة دَبَاغُهَا (٥)».

وفى الأحاديث تنبيه على أنّ الدّباغ إنّما يعمل فيما تعمل فيه الذّكاة، ثمّ يُحدُّد رسول الله عَلَيُ هذا التَّطهير في حديث ابن عبّاس بقوله «دباغه يَدْهَبُ بخُبْته أوْ نَجَسه، أوْ رجْسه (٢)». وقوله «أو»: تأتى شكٌ من الرّاوى ومعناها كلُها هنا واحد وهو [النَّجَاسة] وأنَّ الدِّباغ يُزيل نجاستها فتكون طاهرة.

وللعلماء في تطهير الجلد بالدّباغ أربعة مذاهب:

(الأوّل) يطهر بالدّباغ جلد مأكول اللَّحم ولا يطهر غيره وهو مذهب أبى ثور والأوزاعى وابن المبارك وإسحاق واحتجُّوا بما فى الأحاديث من جعل الدّباغ فى الأُهَب كالذَّكاة، وقالوا: والذَّكاة المشبَّه بها لا يحلّ بها غير المأكول فكذلك المشبَّه لا يُطهِّر غير المأكول [(٧)].

(الثّانى) يطهر بالدُّباغ جميع جلود الميتة إلاّ الكلب والخنزير والمتولِّد من أحدهما وغيره، ويطهر بالدُّباغ ظاهر الجلد وباطنه ويجوز استعماله في الأشياء المائعة واليابسة، ولا فرق بين مأكول اللَّحم وغيره، وروى ذلك عن على وعبد الله بن مسعود وهو مذهب الشَّافعي، والحقُّ أنّ الدِّباغ مُطهر ولم يعارض أحاديثه مُعارض من غير فرق بين ما يُؤكل لحمه وما لا يُؤكل وهو مذهب الجمهور [(^^)].

(الثَّالث) القول بعدم طهارة شيء من الجلود بالدِّباغ وهو ما رُوى عن عمر

<sup>(</sup>١) و(٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة [ج ١ ص ٢٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [١٧٢٧] والنّسائي [ ٢ ٢٤ ].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٥٩٩٥] والنّسائي [٢٥٦].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه النسائي [٧٥٧] والدّارقطني [١/٤٤ ـ رقم ٩].

<sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم بإسناد صحيح [٥٨٨].

<sup>(</sup>٧) انظر نيل الأوطار للشّوكاني [ج ١ ص ٧٨].

<sup>(</sup>٨) انظر المصدر السّابق [ج ١ ص ٧٧].

ابنِ الخطّاب وابنه عبد الله وعائشة رضى الله عنهم، (قال) النَّووى [وهو أشهر الروايتين عن أحمد وإحدى الروايتين عن مالك [(١)]. ونسبه في البحر إلى أكثر العترة واستدلُّوا على ذلك بحديث عبد الله بن عُكَيم وفيه «أَنْ لاَ تَنْتَفِعُوا مِنَ الْمُيْتَة بإِهَابٍ وَلاَ عَصَبِ (٢)». وأجاب الجمهور عن ذلك:

(١) بأنّ هذا الحديث مضطرب سندًا ومتنًا فلا يقاوم الأحاديث السّابقة لصحّتها واشتهارها.

(٢) وبأنّ الحديث لا ينسخ ما قبله لإمكان الجمع بأنّ الإهاب الجلد قبل دباغه. (قال) أبو داود [قال النّضر بن شُميل: يُسمَّى إِهَابًا ما لم يُدبغ فإذا دُبغ لا يُقالُ له إهاب، إِنّما يُسمَّى: شَنَّا [شَنُّ] وقربَةٌ، فلا يُعارض الأحاديث السّابقة، فإنّ النّهى فيه لما قبل الدّباغ والإباحة في غيره لما بعد الدّباغ (٣)].

(الرّابع) يُنتفع بجلود الميتة وإن لم تُدبغ على قول الزُّهرى، كما يجوز استعمالها عنده في المائعات واليابسات، إلاّ أنّ الإجماع قائم بعدم جواز الانتفاع بجلد الميتة إذا لم تُدبغ، وعليه يُحمل النّهي في حديث أبي المَليح «أنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ نَهَى عَنْ جُلُودِ السِّبَاعِ ( أَنْ ). وزاد التّرمذي «أَنْ تُفْتَرَشَ ».

وقال) الخطَّابي [قد يحتجُّ بنهيه عَلَيْ عن ذلك من يرى أنّ الدّباغ لا يُعمل إلا في جلد ما يُؤكل لحمه، وتأويل الحديث عند غيرهم أنّ المنهى عنه أن يُستعمل قبل الدّباغ، وتأوّله أصحاب الشّافعي ومن ذهب مذهبه في أنّ الدّباغ يُطهر جلود السّباع ولا يُطهّر شعورها، على أنّه إنّما نهى عن استعمالها من أجل شعرها وشعر الميتة نجس عندهم (٥)].

## (٣ ـ تطمير ما أصابه الهنسُّ)

عُلم أنّ المنى هو الذى يخرج من الإنسان بشهوة وهو ماء غليظ وصف الله تعالى خلق الإنسان منه بقوله ﴿ اَلَمْ نَخْلُقَكُم مِن مَّآءِ مَّهِينٍ ﴾. أي غليظ لا يسيل من غلظه بخلاف الماء الذى يسيل فهو ماء ليس بمهين بلُ هُو مُتحرِّك ، كما جعله الله ابتداء خلقة الإنسان في أحسن تقويم ﴿ ثُمُّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مُّكِينٍ ﴾ [المؤمنون: ١٣].

<sup>(</sup>١) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ٢٩٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢١٢٧] والتّرمذي [١٧٢٩] والنّسائي [٢٢٠٠].

<sup>(</sup>٣) انظر سُن أبي داود [ج ٤ ص ٣٦] ونيل الأوطار [ج ١ ص ٧٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٣٢] والتّرمذي [ ١٧٧٠] والنّسائي [٢٦٤] واللّفظ لـه.

<sup>(</sup>٥) انظر معالم السُّن للخطَّابي [ج ٤ ص ١٨٧].

وللمنى فى إصابته للشّوب أو غيره حالتان: إمّا أن يكون رطبًا أو يابسًا، وضرورة التطهُّر منه تقتضى إزالته إمّا غسلا أو فركا كما جاءت بهما الرّوايات الصّحيحة:

(١) فالغسل هو المعتبر في تطهير المني إذا كان رطبا أو يابسا عند مالك والأوزاعي والعترة واستدُّلوا بحديث عائشة رضي الله عنها «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيُ كَانَ يَغْسِلُ الْمَنِي تُمَّ يَخْرُجُ إِلَى الصَّلاَةِ فِي ذَلِكَ الثَّوْبِ وَأَنَا أَنْظُرُ إِلَى أَثَرِ الْغَسْلِ فِيهِ (١)».

(٢) كما يكفى الفَرْك فى تطهير يابسه إذا كان له حجم عند أبى حنيفة وهو رواية عن أحمد لحديث عائشة رضى الله عنها قالت «كُنْتُ أَفْرُكُ الْنِي مِنْ ثَوْب رَسُولِ الله عَن أحمد لحديث عائشة رضى الله عنها قالت «كُنْتُ أَفْرُكُ الْنِي مِنْ ثَوْب رَسُولِ الله عَن أُمْ يَذْهَبُ فَي مِنْ فَي فِيه (٢) ». وإلى ذلك ذهب الشَّافعي وداود وابن المنذر وسعيد بن المسيّب وعطاء وإسحاق وهو أصح الروايات عن أحمد ، ورُوى عن على وسعد بن أبى وقاص وابن عمر وعائشة ، وحُجتهم فى ذلك رواية الفرك وقالوا: فلو كان نحسا لم يكف فركه كالدم وغيره .

وأجاب القائلون بالغَسْل بأنَّ الرِّواية لا تدلُّ على الطَّهارة وإنّما تدلُّ على كيفيَّة التَّطهير، فغاية الأمر أنّه نجس خُفِّف في تطهيره بغير الماء، فإنّه لا يتعيّن لإزالة كلّ النّجاسات، والصّواب أنّ التعبُّد بالإزالة [غَسْلاً أو مَسْحاً أو فَرْكاً أو حَتّا] ثابت في حُكم الشّرع، ولا معنى لكون الشّيء نجسا إلاّ أنّه مأمور بإزالته بما أمر به الشّارع، وأنّ المني يطهر محلّه بالغسل إذا كان رطبًا أو يابسًا خالطه نجس خارج الخرج، وبالفرك وأنّ المني يطهر محلّه بالغسْل إذا كان رطبًا أو أعْسلَه أول عائشة «كُنْتُ أَفْرُكُ المني من ثَوْب النّبي عَلَي إذا كان يَابسًا وأمْسحُه أوْ أغْسلَه إذا كان رطبًا (٣)». وبهذا تعلم من ثوب النّبي عَلَي المنسَل وروايات الفرثك.

(قال) فى الفتح [ليس بين حديث الغَسْل وحديث الفَرْك تعارُض، لأنّ الجمع بينهما واضح على القول بطهارة المنيّ، بأن يُحمل الغَسْل على الاستحباب للتنظيف لا على الوجوب، وهذه طريقة الشّافعي وأحمد وأصحاب الحديث، وكذا الجمع ممكن على القول بنجاسته بأن يُحمل الغَسل على ما كان رطبا، والفَرْك على ما كان يابسا، وهذه طريقة الحنفيّة.

والطّريقة الأولى أرجح لأنّ فيها العمل [بالخبر والقياس] معا، لأنّه لو كان نجسا لكان القياس وجوب غسله دون الاكتفاء بفركه كالدَّم وغيره، وهم لا يكتفون فيما لا يعفى

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٠٨ / ٢٨٩] والتّرمذي [١١٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٠٥ / ٢٨٨] وابن ماجه [٤٤١].

<sup>(</sup>٣) رواه أبو عوانة [ ٤ ، ٢ ] والطُّحاوي [ ١ / ٢٩ ] والدَّارقطني بإسناد صحيح.

عنه من الدُّم بالفرك، ويردُّ الطُّريقة الثَّانية أيضا ما في رواية ابنِ خُزيمة عن عائشة رضي الله عنها «بأنَّهَا كَانَتْ تَسْلَتُ المنيُّ مِنْ ثَوْبِهِ بِعِرْقِ الإِذْخَرِ ثُمَّ يُصَلِّى فِيهِ، وتَحَكُّهُ منْ ثَوْبه يَابسًا ثُمُّ يُصلِّى فيه». فَإِنّه يتضمَّن ترك الغسل في الحالتين، أمّا مالك فلم يعرف الفرك وقال إنّ العمل عندهم على وجوب الغسل كسائر النّجاسات(١)]

# (Σ ـ تطهير ما أصابه الهذس)

يفرق الشّرع بين المذي وبين الودي ـ بفتح فسكون ـ وهو حاء حائر يحرج من الذُّكُر بلا لمندّة، وغالبا ما يكون خِروجه عقب البول من إِفراز البروستاتة، وهو نجس عند الأئمّة الأربعة وخروجه موجب للوضوء دون الغسل اتّفاقا لقول ابن عبّاس رَيْظِيُّكُ «أُمَّا المَنِيُّ فَهَـوِ الَّذِي مِنْهُ الْغُسْلُ، وَأَمَّا الْوَدْيُ وَالْمَذْيُ فَقَالَ: اغْسِلْ ذَكَرَكَ أُوْ مَذَاكِيرَكَ وَتَوَضَّأُ وُصُوعَكَ لِلصَّلاَة (<sup>٢)</sup>». وأخرجه الأثرم بلفظ «وأَمَّا المَذْيُّ وَالْوَدْيُ فَفيهِمًا إِسْبَاغُ الطُّهُورِ<sup>(٣)</sup>». ولمّا كَان المذى ناقضا من نواقض الوضوء باتّفاق فإنّه يترتّب على خُروجه ثلاثة أمور:

(الأوَّل) نجاسة موضع الخارج لكونه نجسا.

(الشَّاني) نقض الطُّهارة الصّغري بخُروجه لكونه حَدَثًا في نفسه.

(الثَّالث) نجاسة الموضع الذي أصابه المذي من ثوب أو غيره.

أمًا [الأمر الأوّل] فإِنَّ ظاهر الرّوايات يدلُّ على أنّ الواجب فيه غسل جميع الذِّكَرِ من خِروجِ المذي كما في رواية البخاري عن على رضي الله عنه قـال «كُنْتُ رَجُلاً مَذَّاءً فَأَمَرْتُ رَجُلاً أَنْ يَسْأَلَ النَّبِيُّ عَلِيٌّ [لَكَان ابْنَته] فَسَأَلَ، فَقَالَ: تَوضَّأ وَاغْسِلَ ذَكَرَكُ ( أَ \* )». وجاء عند أبي داود «إِذَا رَأَيْتِ الْمَذْيَ فَأَغْسِلْ ذَكَرَكَ وَتَوَضَّأُ وَضُو عَكَ للصُّلاة (٥)». وعند مالك «إِذَا وَجَدَ أُحَدَكُمْ ذَلِكَ فَلْيَنْضَحْ فَرْجَهَ وَلَيْتَوَضَّأَ وَضَوءَهُ لِلصَّلاَةِ (٢٠)». ثمّ يأتي قوله «وَاغْسِلْ ذَكَرَكَ» : ليَشير إلى كيفيّة إِزالة الأثر بتطهير المحل من المذى لنجاسته كما في رواية مسلم «يَغْسلُ ذَكَرَهُ وَيَتَوَضَّأُ (٧)».

وإلى ذلك ذهبت [المالكيَّة] لأنَّ اسم الذَّكر عندهم حقيقة تتمثّل في العضو

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣٩٧].

<sup>(</sup>٢) انظر سنن البيهقى [ج١ ص ١٦٩].

<sup>(</sup>٣) أورده ابن قُدامة في المغنى [ج ١ ص ١٦٦].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٦٩].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٠٦] والنّسائي [١٩٣]. (٦) حديث صحيح أخرجه النّسائي [١٥٦] وأحمد [٢٣٧١٩].

<sup>(</sup>٧) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٧١ /٣٠٣].

كله، وقالوا بوجوب النية في هذا الغَسْل لكونه طهارة تعبُّدية تحتاج إلى نيّة، وعن [أحمد] روايتان إحداهما: غَسْل الذّكر وحده، والأُخري غسله مع الأنثين ويدلّ عليه قوله عَلَّهُ لعبد الله بن سعد «فَتَغْسلُ منْ ذَلِكَ فَرْجَكَ وَأَنْتَينْكَ (١)». وجاء عند النّسائي بلفظ «يَغْسلُ مَذَاكيرَهُ وَيَتَوَضَّأُ (٢)».

وقوله «مَذَاكيرَهُ»: هو جمع ذَكر على غير قياس، وقيل: جمع لا واحد له، وإنما جَمعهم أنه ليس في الجسد منه إلا واحد بالنظر لما يتصل به وأطلق على الكلّ اسمه، فكأنه جعل كلّ جزء من المجموع كالذَّكر في حُكم الغسل، و (قال) الخطّابي أمر بغسل الأنثيين استظهارا بزيادة التَّطهير، لأنّ المذي ربّما انتشر فأصاب الأنثيين، ويُقال إنّ الماء البارد إذا أصاب الأنثيين ردّ المذي وكسر قوّته فلذلك أمره بغسلهما، وفيه من الفقه أنّ المذي نجس وأنّه ليس فيه إلاّ الوضوء (٣)].

(قال) النّووى [وهو محمول على ما إذا أصاب المذى الأنثين أو على الاستحباب، وذهبت الحنفية والشّافعية إلى وجوب غسل موضع النّجاسة فقط وهو مذهب الجمهور، وأمر النّبى عَنِي بغسل الذَّكر من المذى دليل على أنّه يتعيّن فيه الماء بخلاف غيره من النّجاسات المعتادة كالبول والغائط]. والمعيّن لا يقع الامتثال إلا به عملا بظاهر الحديث، ويُؤيّده ما جاء عند أحمد «أمرة أنْ يَغْسِلَ فَرْجَهُ وَيَتَوَضَّأُ وُضُوءَهُ لِلصَّلاةِ (1)».

ثمّ تأتى الإشارة إلى [الأمر القّانى] باعتبار المذى حَدَثًا ناقضًا للطَّهارة، لتبيِّن أنّ كلّ الأحاديث تحمل الدّلالة على أنّ مُقتضى قوله عَلَى «تَوَضَّأُ» و «تَوَضَّأُ وُضُوءَكَ للصَّلاة»: يرفع الحَدَث ويُبيِّن أنّ الأمر بالوضوء من المذى كالوضوء من البول، وبه يُعرف أنّ حُكم المذى هو حُكم البول وغيره من نواقض الوضوء ويتأيّد هذا بقوله عَلَى من حديث على «من المذى المُوضُوءُ وَمِنَ المَنِي الْغُسْلُ (٥)». وقوله عَلَى للسّائل «إنَّ مَا يُجْزِئُكَ من ذلكَ الوُضُوءُ ومُن المَنِي الْغُسْلُ (٥)».

أمّا [الأمر الثّالث] فالعُلماء على اختلاف إِذا أصاب المذى التّوب، فقال الشّافعى وإسحاق بوجوب غسله أخذا برواية النّضح مُرادا به الغُسل كما فى حديث سهل بن حنيف عندما سأل رسول الله عَلَيْ عمّا يُصيب ثوبه من المذى فقال « يَكْفِيكَ أَنْ تَأْخُذَ كَفًا

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أحمد [١٨٩٠٨] و أبو داود [٢١١] وقوله: ﴿أَنشِيكِ، أَى خُصْيَتُهُ.

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [٥٥١] وفي الكبرى [٥٥١] وابن حبّان [٢٣٩].

<sup>(</sup>٣) انظر معالم السُّنن [ج ١ ص ٦٤].

<sup>(</sup>٤) من خديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٣٦٩٨] وأبو داود [٢٠٦].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ١١٤] وابن ماجه [٤١٣].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه الترمذي [١١٥].

مِنْ مَاءٍ فَتَنْضَحَ بِهِ ثَوْبَكَ حَيْثُ تَرَى أَنَّهُ أَصَابَ مِنْهُ (١)]. أي يكفيك أخذ كَفَ من ماء فترُشَّ به ثوبك حتَّى تظنَّ أنّ الماء أصاب المَذْيَ الذي في الثَّوب، والنَّضح: الرَّش بالماء. (قال) في نيل الأوطار [وقد ثبت في رواية الأثرم لفظ [فَتَرُشَّ عَلَيْهِ]. وليس المصير إلى الأشدِّ مُتعيَّن، بل ملاحظة التَّخفيف من مقاصد الشَّر يعة المألوفة، فيكون الرَّشُّ مُجزئًا كالغَسْل (٢)].

وقال التِّرمذي [قد اختلف أهل العلم في المذي يصيب الثَّوبَ فقال بعضهم لا يجزىء إلّا الغَسْل وهو قول الشَّافعي وإسحاق، وقال بعضهم يُجزئه النَّضح، وقال أحمد: أرجو أن يجزئه النَّضحُ بالماء (٣) . والحقُّ ما ذهب إليه الجمهور من أنَّ المراد بالنَّضح الغَسْل ولا يكفي فيه الرَّش الخفيف، وأنّ معنى الرَّش في رواية الأثرم صب الماء قليلا قليلا فهو لا ينافي الغَسْل، وقوله [مِنْ ثَوْبِكَ]: أي بعض ثوبك الذي أصابه المذي، فمن للتَّبعيض، أو في المكان الذي تظنُّ أو تعلم أنَّ المذي لحقه أو أصابه [(٤)].

#### (٥ – التطهير من دم الحيض)

المتنجَّس بدم الحيض والنِّفاس يطهُر غَسْلا بالماء حتَّى يزول أثره لحديث أسهاء رضي الله عنها [جَاءَتِ امْرَأَةٌ إِلَى النَّبِي ﷺ فقالَتْ: إِحْدانَا يُصِيبُ ثَوْبَهَا دَمُ الخَيْضَةِ فَكَيْفَ تَصْنَعُ بِهِ؟ قال: تَحُتُّهُ ثُمَّ تَقْرُصُهُ بِالمَّاءِ وَتَنْضَحُهُ ثُمَّ تُصَلِّى فِيهِ (٥)]. وفي رواية التِّمذي جاء قول رسول الله ﷺ للسَّائلة [حُتِّبهِ ثُمَّ اقْرُصِيهِ بِالمَّاءِ ثُمَّ رُشِيهِ وَصَلِّى فِيهِ (٧)].

وأصل القرَّص أن يَقبض بأصابعه على الشَّيء ثمَّ يغمره بالماء غمرًا جيِّدا. (قال) في النِّهاية [القرص الدَّلك بأطراف الأصابع والأظفار مع صبِّ الماء عليه حتَّى يذهب أثره، والتَّقريص مثله وهو أبلغ في غسل الدَّم من غسله بجميع اليد]. أمَّا النَّضح فهو صبُّ الماء شيئًا فشيئًا،

والمعنى: أنَّ تَحِتَّ المُتجمِّد من الدَّم على الثَّوب لزوال عينه ثمَّ تقرُصُه بأن تقبضَ عليه بأصابعها، ثمَّ تغمُّرُه غمرًا جيِّدا وتدلُكه حتَّى يتحلَّل ما تشرَّبه من الدَّم ثمَّ تنضحُه أي تصبَّ عليه، والنُّضح هنا الغَسْل حتَّى يزول الأثر. (قال) الخطَّابي [في هذا الحديث دليلٌ على أنَّ النَّجاسات إنَّا تُزال بالماء دون غيره من المائعات، لأنَّه إذا أمر بإزالتها بالماء فأزالها بغيره كان الأمر باقيًا لم يُمتَثل، وإذا وجب

<sup>(</sup>۱) حديث حسن أخرجه التِّرمذى [۱۱۰] وابن ماجه [۲۱۵]. (۲) انظر نيل الأوطار [ج ۱ ص ۲۷]. (۳) انظر تعفة الأحوَذي [ج ۱ ص ۲۷۶]. (٤) انظر المنهل العذب الورود [ ج ۲ ص ٢٦٦]. (٥) أخرجه البخاري [۲۲۷] ومسلم [۲۹۱/ ۲۹۱] والنَّسائي [۲۹۲]. (٦) حديث صحيح أخرجه التِّرمذي [۱۳۸] وأبو داود [۳۱۱]. (۷) انظر النَّهاية لابن الأثير [۲۱۸].

ذلك عليه في الدَّم بالنَّص كان سائر النَّجاسات بمثابته لا فرق بينهما في القياس (''). كما رُوى عن ابن وهب [أن قليل دم الحيض وكثيره كسائر الأنجاس بخلاف سائر الدّماء، والحُجَّة في أنَّ اليسير من دم الحيض كالكثير قوله عَلَيُّ في الحديث «حُتِّيه ثُمَّ اقْرُصيه». حيث لم يُفرِّق بين قليله وكثيره، ولا سأل السّائلة عن مقداره، ولم يحد فيه مقدار الدّرهم لا دونه ولا أكثر منه.

أمّا أثر الدَّم فلا ضرر من بقائه لحديث أبى هريرة «أَنَّ خَوْلَة بنْتَ يَسَارِ جَاءَتْ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ فَقَالَتْ: يَارَسُولَ الله إِنَّهُ لَيْسَ لِي إِلاَّ ثَوْبٌ وَاحدٌ وَأَنَا أَحيضُ فيه فَكَيْفَ أَصْنَعُ؟ قَالَ: إِذَا طَهُرْت فَاغْسليه ثُمَّ صَلَى فيه، فَقَالَتْ: فَإِنْ لَمْ يَخْرُجِ الدَّمُ؟ قَالَ: يَكْفِيكِ غَسْلُ الدَّمِ وَلاَ يَضُرُّكِ أَثَـرُهُ (٢)». وَمَنَ دلاً لاتِ الحِديث:

( ١ ) و جَوب غَسْلُ النَّجَاسة بالماء ويُؤخذ منه: أنَّ من غَسَلَ بالخلِّ أو غيره من المنات لم يُجزئه لأنه ترك المأمور به، كما أنه لا يُشترط في الإِزالة عدد بل يكفى فيها الإِنقاء، وفيه أنّ الدَّم عند إِجماع المسلمين نجس.

(٢) أنّ بقاء اللُّون بعد غَسْل النَّجاسة العينية لا يضرُّ مع حصول الطَّهارة ، وإِن بَقِيَ طعمها فالثَّوب نجس فلا بدَّ من إزالة الطُّعم ، وإِن بقيت الرَّائحة ففيه قولان للشَّافعي أفصحهما أنّه يطهر والله أعلم [ (٣) ] .

### (٦ ـ تطمير النّعل من الأذس)

يطهُر الخُفُّ والنّعل ونحوهما إِذا أصابته نجاسة ولو رطبة لا جرم لها كالبول بالدّلك بالأرض لقوله عَنِّ «إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمْ إلَى الْمَسْجِد فَلْيَنْظُرْ ، فَإِن رَأَى فى نَعْلَيْه قَذَرًا أَوْ أَذَى فَلْيَمْسَحُهُ وَلْيُصَلُّ فيهما (' ) ». وهو بعمومه يتناول الرّطب واليابس وما لا جرم له يصير باختلاطه بالتُراب ونحوه ذا جرم.

(قال) البغوى [ذهب أكثر أهل العلم إلى ظاهر الحديث وقالوا: إذا أصاب أكثر الخُفّ أو النَّعل نجاسة فدَلَكها في الأرض حتّى ذهب أثرُها فهو طاهر وجازت الصّلاة فيه، وإلى ذلك ذهب الأوزاعي وأبو يوسف والظَّاهرية وأبو ثور وإسحاق بن راهويه وأحمد في رواية وهو قول الشّافعي في القديم [ (٥)].

<sup>(</sup>١) انظر معالم السُّنن [١/٩٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٨٩١٩] وأبو داود [٣٦٥] والبيهقي [٢/٨٠٤].

<sup>(</sup>٣) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ٢٠٣].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٩٥٠].

<sup>(</sup>٥) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٢٦٦].

وقال مالك ومحمَّد بن الحسن والشَّافعي في الجديد وأحمد في المشهور عنه: لا يطهُر الخفّ والنّعل ونحوهما إلاّ بالغَسْل كسائر النّجاسات، وحملوا الأذى في الحديث على النَّجاسة اليابسة التي تزول بالدَّلك، وهو تأويل بعيد لا يتّفق وإطلاق الحديث، وحمل النّووي الأذى على ما يستقذر ولا يلزم منه النّجاسة كمُخاط ونُخامة ونحوهما مناه النّجاسة كمُخاط ونُخامة ونحوهما مناه النّجاسة يكون بأسفل الخُفّ والحذاء بعد الدّلك فإنّه يُعفى عنه [(٢)].

وذكر بعض العلماء أنّ النّعل يتطهّر بالدّلك إذا كانت النّجاسة جافّة لا رطبة لأنّ الحديث مُحتمل لهما فتعيّن الموافق للقياس وهي الجافّة، وقال أبو حنيفة: المراد بالأذي النّجاسة العينيّة اليابسة لأنّ الرّطبة تزداد بالمسح على الأرض انتشارا وتلوُّثا، والظّاهر ما ذهب إليه الأوّلون من عدم الفرق بين الرّطبة واليابسة والعينيّة وغيرها أخذا بظاهر الأحاديث ودعوى التَّخصيص بالجافّة أو العينيّة لا دليل عليها [(٣)].

والظَّاهر أنّ الحديث محمول على الأرض الرّملية الصّحراوية والجبليّة، فإنّ النّعال بها لا تتشرّب النّجاسة، وإذا علقت بها يزيلها الدّلك وإن بقى منها أثر وكان يسيرا عُفى عنه، أمّا النّعال والأحذية التى تُوطأ بها أرض المدن والأمصار والقرى غير الرّملية فتتشرّب النّجاسة وتعلق بها فلا يزيلها الدّلك، وإن أزال بعض ما علق بها فلا يزيل ما تشرّبته بحال فلا تطهر به.

ويتأيّد هذا بحديث أبي سعيد الخدرى قال «بَيْنَمَا النَّبِيُ عَلِيَّ يُصلِّي بأَصْحَابِه إِذْ خَلَعَ نَعْلَيْهِ فَوَضَعَهُمَا عَن يَسَارِه، فَلَمَّا رَأَى الْقَوْمُ ذَلَكَ ٱلْقَوْا نَعَالَهُم، فَلَمَّا قَضَى النَّبِيُ عَلِي عَلَى إِلْقَائكُمْ نَعَالَكُمْ؟ قَالُوا: رَأَيْنَاكَ ٱلْقَيْتِ النَّبِيُ عَلِي عَلَى الْقَائكُمْ نَعَالَكُمْ؟ قَالُوا: رَأَيْنَاكَ ٱلْقَيْتِ نَعْلَيْكَ فَأَلْقَيْتَ نَعْلَيْكَ فَأَلْقَيْنَا نَعَالَنَا، فَقَالَ عَلِيَّة: إِنَّ جبْرِيلَ عَلَيْهَ السَّلاَمُ أَتَانِي فَأَخْبَرَنِي أَنَّ فِيهِمَا قَذَرا أَوْقَالَ: أَذْى ( ) ». والحديث صريح فِي أَنّه لا تصح الصّلاة بالنّعل وفيه قَذَر.

## (V ـ الأذس يصيب طرف الثوب)

يُطلق مُسمَّى الذَّيل على طَرَف الثَّوب الذي يلى الأرض وإن لم يمسَّها تسمية بالمصدر وجمعه: ذُيول، والمرأة من عهد النَّبوة كانت تُطيل ثوبها الذي تلبسه ليستر قدميها في مشيتها على عادة العرب، ولم تكن نساؤهم يلبسن الخفاف فكُنَّ يُطلن الذَّيل للسَّتر

<sup>(</sup>١) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووى [ج ٢ ص ٥٩٩].

<sup>(</sup>٢) انظر كشّاف القناع [ج ١ ص ١٣٧].

<sup>(</sup>٣) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٢٦٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٥٥٠] والبيهقي [٢/ ٤٣١] وأورده في الإرواء [ ١/ ٢٨٤].

فرخّص رسول الله عَلَيْهُ فيه لذلك لما رُوى «أَنَّ امْرِأَةً سَأَلَتْ أُمَّ سَلَمَةَ زَوْجَ النَّبِيِّ عَلَيْهَ فَقَالَتْ: إِنِّي امْرَأَةٌ أُطِيلُ ذَيْلِي وَأَمْشِي في الْمَكَانِ الْقَذِرِ؟ فَقَالَتْ أُمُّ سَلَمَةَ: قَالَ رسول الله عَلِيْ : يُطَهِّرُهُ مَا بَعْدَهُ (١)».

فأفتتها أُمُّ سَلَمة بالحديث وأخبرتها بما عندها في ذلك من العلم ليجتمع للسّائلة معرفة الحُكم ودليله بقولها «يُطَهِّرُهُ مَا بَعْدَهُ»: أى يُطهِّر الذيل المكان الطّاهرالذي يأتي بعد هذا المكان القذر بزوال ما علق به من النّجاسة، وبظاهر هذا الحديث أخذ جماعة فقالوا: إنّ المرور على المكان الطّاهر يُطهِّر الذّيل الذي أصابته نجاسة ولو رطبة، لأنّ الذّيل لثوب المرأة كالخُفّ والنّعل، والجمهور على أنّ ذلك في الموضع اليابس الذي لا يلتصق بالثّوب منه شيء، وأنّ ما يعلق به فيزول المتعلّق عا بعده.

و (قال) الشّافعى [إنّما هو فيما إذا جُرَّ على ما كان يابسا لا يعلق بالثّوب منه شيء، أمّا إذا جُرَّ على رطب فلا يُطهِّره إلاّ الغَسل، ورُوى عن مالك أنّ الأرض يُطهِّر بعضها بعضا بأن يطأ الأرض القذرة ثمّ يطأ الأرض اليابسة النّظيفة فإن بعضها يطهر بعضا، فأمّا النّجاسة مثل البول ونحوه يُصيب الثّوب أو بعض الجسد، فإنّ ذلك لا يطهُر إلاّ بالغَسل وهذا إجماع الأُمَّة، والحديث يدلّ على مشروعية تطويل الثّياب للنّساء، وعلى أنّ الذّيل النّجس يطهر بمروره على أرضٍ طاهرة (٢٠).

## (٨ ـ تطمير ما أصابه لُعـاب الكلب)

تنازع العلماء في حُكم الكلب ولُعابه على ثلاثة أقوال:

(أحدها) أنّه طاهر حتّى ريقه وهو مذهب مالك.

(والثَّاني) أنَّه نحس حتّى شعره وهو مذهب الشَّافعي وإحدى الرّوايتين عن أحمد .

(الثّالث) أنّ ريقه نحس وشعره طاهر وهو مذهب أبى حنيفة وأحمد في إحدى الرّوايتين عنه وهو أصحّ الأقوال [ (٣) ] .

ولمّا قام اتّفاق الجمهور على نجاسة لُعاب الكلب اشترط فى تطهير ما تنجّس به أن يُغْسَل سبعًا أُولاهن بالتُّراب عند الشّافعي وأحمد وهو معتمد قوله ﷺ «طَهُورُ إِنَاءِ أَحَدِكُمْ إِذَا وَلَـغَ فِيهِ الْكَلْبُ أَنْ يَغْسِلَهُ سَبْعَ مَرَّاتٍ أُولاَهُنَّ بِالتُّرَابِ (٤٠)».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٨٣] والتّرمذي [ ١٤٣].

<sup>(</sup>٢) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٢٦٣].

<sup>(</sup>٣) انظر مجموع الفتاوي لابن تيمية [ج ٢١ ص ٥٣٠].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٩١ / ٢٧٩ ] وافقه البخاري [ ١٧٢ ] وأبو داود [ ٧١ ]

وقوله «وَلَغَ»: أى شرب منه بلسانه. و(فى) فتح البارى [يقال: ولَغَ يَلغُ ولُوغًا] بالفتح فيهما: إذا شرب بطرف لسانه فيه فحركه، ومفهوم الشّرط فَى قوله [إذا ولَغَ] يقتضى قصر الحكم على ذلك، لكن إذا قيل إنّ الأمر بالغسل للتّنجيس يتعدّى الحُكم إلى ما إذا لحس أو لعق مثلا يكون ذكر الولوغ للغالب.

وقوله ﷺ «أُولاَهُنَّ بِالتُّرَابِ»: أخص من قوله عند البزّار «إِحْدَاهُنَّ بِالتُّرَابِ». لأنّ «إِحْدَاهُنَّ»: يشمل الأُولى إِلَى السّابعة، ولهذا قال العلماء: الأُولى أن يكون التُراب في الغَسْلة الأُولى لما يلى:

(١) لأنَّ النَّص جاء بذلك ولا اجتهاد مع النصّ.

(٢) ولأنّه إذا جعل التّراب في أوّل غسلة جفّت النّجاسة فتكون بعد أوّل غسلة من النّجاسات المتوسّطة.

(٣) أنّه لو أصاب الماء في الغَسْلة الثّانية بعد التُّراب محلاً آخر غسل ستًا بلا تُراب، ولو جعل التُّراب في الأخيرة وأصابت الغَسْلة الثّانية محلاً آخر غسل ستًا إحداهما بالتُّراب.

ومعنى الغَسْل بالتَّراب أن يخلط التَّراب فى الماء حتّى يتكدّر، ولا فرق بين أن يطرح الماء على التَّراب أوّلا أو التُّراب على الماء، أو يأخذ الماء الكدر من موضع فليغسل به، أمّا مسح موضع النّجاسة بالتُّراب وحده فلا يُجزىء، ويقوم الصّابون ونحوه مقام التُّراب ولو مع وجوده عند أحمد وهو قول للشّافعى، وقيل لا يقوم غير التُّراب مقامه للنّص عليه فاختصّ به كالتيمُّم [(١٠)].

أمّا إلحاق باقى أعضاء الكلب كَيده ورجله فالمذهب المنصوص أنّه كذلك لأنّ فمه أشرفها فيكون الباقى من باب أوْلى. (قال) النّووى [اعلم أنّه لا فرق عندنا بين ولوغ الكلب وغيره من أجزائه، فإذا أصاب بوله أو روْثه أو دمه أو عرقه أو شعره أو لعابه أو عضو من أعضائه شيئا طاهرًا في حال رطوبة أحدهما وجب غسله سبع مرّات إحداهن بالتُّراب(٢)].

وتأتى حكمة الغُسْل بالتُّراب لعدُّة أمور منها:

- (١) أنَّ الذي نصَّ عليه الشَّرع هو التُّراب فالواجب اتَّباع النَّص.
- (٢) لعلُّ في التُّراب مادَّة تقتل الجراثيم التي يحملها لُعاب الكلب لما ذكر

<sup>(</sup>١) انظر كشَّاف القناع [ج ١ ص ١٣٢] والمجموع للنَّووي [ج ٢ ص ٥٩٣].

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ج ۲ ص ۱۸۸].

أنّ فيه دودة شريطيّة ضارّة بالإنسان فإذا انفصلت من لُعابه في الإِناء ثمّ استُعمل فإنها تتعلّق بمعدة الإِنسان فلا تهضمها ولا يتلفها إِلاّ التّراب.

(٣) أنَّ التُّراب أحد الطُّهُورين لأنَّه يقوم مقام الماء من باب التيمُم إذا عُدم.

## (9 ـ تطمير ما أصابه بول الغلام)

البحث في تطهير ما أصابه بول الصّغير يقتضى الإشارة إلى تأكيد نجاسة بول كلّ من الصّبى والجارية ما لم يَطْعَمَا عند الإجماع، إلاّ أنّ الشَّرع فرَّق في كيفيَّة تطهير بول كلّ منهما [غَسُلاً] من بول الجارية [ورَشًّا أو نَضْحًا] من بول الصبي إلى أن يُفطما، فإذا أكلا بعد الفطام غير اللَّبن استويا في حُكم التَّطهير من بولهما [غَسْلاً] بالماء.

وافترق العلماء في كيفيّة تطهير ما أصابه هذا البول على ثلاثة مذاهب:

(الأوّل) الاكتفاء [بالنّضح] في بول الصّبى الذي لم يأكل الطّعام ووجوب [الْغَسْل] في بول الجارية وإن لم تأكل الطّعام، وهو قول على وعطاء والحسن والزُّهري وأحمد وإسحاق والثّوري والشّافعية والنّخعي ورُوي عن مالك واستدلُّوا على ذلك:

\* بحديث أُم قيس بنت محصن قالت « دَخَلْتُ بابْن لِي عَلَى النَّبِيُّ عَلِي الْم يَأْكُلِ الطَّعَامَ فَبَالَ عَلَيْه ، فَدَعَا بِمَاء فَرَشَّهُ عَلَيْه (١) ». وفي رواية الترمذي «أَنَّها أَتَتْ بابن لَها صغير لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَامَ إِلَى رَسُولِ الله عَلِيُ فَأَجْلَسَهُ في حجْره فَبَالَ عَلَى تُوبْه فَدَعا بَهَا صغير لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَامُ إِلَى رَسُولِ الله عَلِيُّ فَأَجْلَسَهُ في حجْره فَبَالَ عَلَى تُوبْه فَدَعا بَهَاء فَنْضَحَهُ وَلَمْ يَكُن الصَّبِيُّ بَلَغَ أَنْ يَأْكُلَ بَمَاء فَنْضَحَهُ وَلَمْ يَكُن الصَّبِيُّ بَلَغَ أَنْ يَأْكُلَ الطَّعَام (٣) ». وفي أُخرى «فَلَمْ يَزِدْ عَلَى أَنْ نَضَحَ الْمَاء ».

\* ما رواه مسلم عن عائشة رضَى الله عنها «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ أُتِيَ بِصَبِيٍّ فَبَالَ عَلَيْهِ فَدَعَا بِمَاء فَأَتْبَعَهُ بُولُهُ وَلَمْ يَغْسلْهُ (٤)».

(قال) التّرمذى [وهو قول غير واحد من أهل العلم من أصحاب النّبى عَلَيْ والتّابعين ومن بعدهم مثل: أحمد وإسحاق قالوا: يُنضح بول الغلام ويُغسل بول الجارية وهذا ما لم يطْعَمَا، فإذا طَعِمَا غُسلًا جميعا (٥)]. كما يتأيَّد هذا عندهم بقوله عَلَيْ من حديث على رضى الله عنه «بَوْلُ الْغُلاَمِ الرَّضِيعِ يُنْضَحُ، وَبَوْلُ الْجَارِيَةِ يُغْسَلُ (٢)». وفي رواية

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٢٣] ومسلم [٢٨٧/١٠٣] وأبو داود [٣٧٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٧١].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٦٨٧٩] وأبو عوانة [١/٢٠٢].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٠١ / ٢٨٦] وافقه البخاري [ ٢٢٢].

<sup>(</sup>٥) انظر تحفة الأحوُذي [ج ١ ص ١٧٥].

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١١٤٨] وأبو داود [٣٧٧].

«يُنْضَحُ بَوْلُ الْغُلاَم وَيُغْسَلُ بَوْلُ الْجَارِيَة، قَالَ قَتَادَةُ: وَهَذَا مَا لَـمْ يَطْعَمَا، فَإِذَا طَعمَا غُسلاً جميعا(٬۱)». أي مدّة عدم تغذّي الغلام بالطّعام وهو غاية لكفاية رشّ بـول الغلام، ومفهومه أنّه إذا تغذّى بالطّعام لا يكفي في بوله الرّش بل لابدٌ من الغسل.

(الثَّاني) أنَّه يكفى النَّضح فيهما وهو مذهب الأوزاعي وحُكى عن مالك والشَّافعي، وخصّ ابن العربي النّقل في هذا بما إِذا كانا لم يدخل أجوافهما شيء أصلا، والنّضح أن تتبعه الماء دون فرك أو عصر حتى يشمله كله. (قال) الخطّابي [معني النّضح في هذا الموضع الغِسْل إلاّ أنّه غَسْل بلا مَرْس ولا دَلْك وأصل النَّضح الصَّب(٢)].

(الثَّالث) أنَّهما سواء في وجوب الْغَسْل وهو مذهب الحنفيَّة والعترة وسائر الكوفيِّين والمالكيّة مُستدلِّين على ذلك بأنه لا فرق بين بول الصّبي وبول الجارية في النّجاسة ، فهما في وجوب الغّسل سواء لاستواء الحُكم فيهما بعد أكل غير اللّبن، فلابدّ من غسل بولهما بالإِجماع، ولأنَّ الأصل في إِزالة النَّجاسة العُسل.

(قال) النُّووي [واعلم أنَّ هذا الخلاف إنَّما هو في كيفيَّة تطهير الشَّيء الذي بال عليه الصّبي ولا خلاف في نجاسته، وقد نقل بعض أصحابنا إجماع العلماء على نجاسة بول الصّبي وأنّه لا يخالف فيه إلا داود الظّاهري، وقال الخطّابي وغيره: وليس تجويز من جوّز النّصح في الصّبي من أجل أنّ بوله ليس بنجس ولكنّه من أجل التّحفيف في إزالته ، فهندا هو الصواب (٣).

ورغم أنّ التّفريق بين بول الغلام والجارية أمر تعبُّدي كما جاءت به السُّنَّة إِلاّ أنّه أُشير إلى أنّ الحكمة من ذلك تأتي من عدّة أوجه:

(الأوّل) التّيسير على المكلُّف لكون العادة حمل الذُّكر كثيرا، فإذا بال انتشر الخروج بوله من ثَقب ضيّق فتعمّ البلوى ببوله فيشقّ غسله فخُفُف فيه.

(الثَّاني) أنَّ قَوَّة الصُّبي على تلطيف غذائه أكبر من قَوَّة الجارية ولهذا كان لابدً من غسل بوله إذا كان يأكل الطُّعام.

(الثَّالث) أنَّ بول الجارية أخبت وأنتن من بول الذُّكر وسببه حرارة الذَّكر ورطوبة الجارية، فالحرارة تُخفِّف من نتن البول وتَذيب منه ما يحصل من رطوبة، وهذه معان مؤثّرة يحسن اعتبارها في الفرق بين البولين [(1)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [١١٤٩] وأبو داود [٣٧٨].

<sup>(</sup>٢) انظر معالم السُّن للخطَّابي [ج ١ ص ٩٩].

<sup>(</sup>٣) انظرنووي مسلم [ج ٢ ص ١٩٨].

<sup>(</sup>٤) انظر أعلام الموقعين لابن القيّم [ج ٢ ص ٧٨ - ٢٩].

## (١٠ ـ كيفية تطهير الماء المتنجّس)

ينقسم الماء في تطهيره إلى ثلاثة أقسام:

(١) أن يكون أقلّ من قُلَّت فيطهر بماء كثير طاهر يُصبُّ عليه أو ينبع منه أو يجرى إليه فيزيل تغيَّره إن كان مُتغيِّرا وإلا طهر بمجرد صبّ الماء الكثير، لأنّ الماء الكثير لا يحمل الخبَث ولا ينجُس إلا بالتّغيُّر، فكذا إذا ورد على النّجاسة ولم يتغير في في مناطه ولم يتغير في مناطهارة ما خالطه.

 (٢) أن يكون قُلَّتين غير مُتغيِّر بالنَّجاسة فيطهر بمجرَّد صبّ الماء الكثير وإن كان مُتغيِّرا يطهُر بالمكاثرة إن أزالت تغيُّره، أو بتركه حتّى يزول تغيُّره بطول المُكت.

(٣) أن يكون زائدا عن قُلَّتَين مُتنجّسا بغير التّغيَّر فيطهُر بالمكاثرة، وإن كان مُتغيِّرا يطهُر بالمكاثرة أو بزوال تغيُّره بالمُكث، أو يُنزح منه ما يزول به التّغيُّر ويبقى قُلَّتَان فأكثر، فإن بقى أقل منهما قبل زوال تغيُّره ثمّ زال تغيُّره لم يطهر، لأن التنجُّس فى القليل لمجرّد ملاقاة النّجاسة فلم تزل العلّة بزوال التغيُّر، فلا يطهُر إلاّ بالمكاثرة ولا يُعتبر فيها صبّ الماء دفعة واحدة، بل تكون بالمتابعة من ساقية أو دلو فدلو، أو ماء المطر أو النّبع قليلا قليلا حتى يبلغ قلّتين فيحصُل به التّطهير.

وإِن كُوثر بقليل فزال تغيره أو طرح فيه تراب أو مائع غير الماء فزال تغيره فقيل لا يطهر بذلك لأنه لا يدفع النجاسة عن نفسه فعن غيره أولى، ولأنه ليس بطهور فلا يُطهّر غيره، وقيل يطهر لأن علة النجاسة التغيّر وقد زال كما أنّ لونا زال بمُكثه واختار بعضهم هذا لأنه أيسر [(١)].

# ( ا ا ـ تطمير السّمن والدُّمْـن)

السَّمن والدُّهن إِمَّا أن يكون جامدا أو مائعا:

(١) فإن كان جامدا فإنه يطهُر برفع النّجاسة وما حولها اتّفاقا لحديث ابن عبّاس عن ميمونة رضي الله عنها أنّ رسول عَلَيْ سُئل عن الفأرة سقطت في سمن فقال «أَلْقُوهَا وَمَا حَوْلُهَا فَاطْرَحُوهُ وَكُلُوا سَمْنَكُمْ (٢)».

(٢) أمّا إِذَا كَانَ مَا تَعَا فَجَمَهُ وَرَ العَلَمَاءَ عَلَى أَنَّهُ نَجُسَ كُلَهُ بَعُلَاقَاتَهُ النَّجَاسَةُ فَلا يُستَصَبَح بِهُ وَلا يُبَاعُ ودليلهم في ذلك قوله عَنِي «إِذَا وقَعَت الْفَأْرَةُ في السَّمْنِ فَإِنْ كَانَ مَا تَعَا فَلاَ تَقْرَبُوهُ (٣)». قالوا: ولو كان إلى كَانَ مَا تَعَا فَلاَ تَقْرَبُوهُ (٣)». قالوا: ولو كان إلى (١) انظر المغنى لابن قدامة [ج ١ ص ٣٤ - ٣٥]. (٢) حديث صحيح أخرجه أخرجه أخرجه أخرجه أخرجه أولود [٢٦٦٨٢] والبخارى [٢٣٥] وأبوداود [٣٨٤٢]. (٣) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٢٧١] وأبو داود [٣٨٤٢].

تطهيره سبيل لم ينه النّبي عَليّ عن قُربَانه.

وقال مالك والشّافعي وأحمد: يجوز الاستصباح به في غير المسجد والانتفاع به في كلّ شيء إلا الأكل والبيع، أمَّا الأكل فمُجمّع على تحريمه لقوله عَن من حِديث إبن عبّاس «قَاتَلَ اللّهَ الْيَهَودَ، حَرِّمَتْ عَلَيْهِمْ الشُّحُومَ فجَمَلُوهَا فَبَاعُوهَا (١٠)». وقوله «فَجَمَلُوهَا» أى أَذَابوها، وقال الحنفيون وَاللّيث: يجوز بيعه والانتفاع به في غير الأكل لقول ابن عمر «إِذَا كَانَ السَّمْنُ مَاثَعًا فَلاَ تَنْتَفعُوا به وَلاَ تَأْكُلُوهُ (٢)».

وأمّا قوله عَلَيْ في حديث أبي هريرة «إِنْ كَانَ مَائعًا فَلاَ تَقْرَبُوهُ»: فيُحتمل أن يُراد به الأكل، وقد أجرى النبي عَراك التّحريم في شحوم الميتة من كلّ وجه ومنع الانتفاع بها، وقد أباح في السّمن تقع فيه الميتة الانتفاع بـه فدلٌ على جواز وجوه الانتفاع بـه غير الأكل، وأيضا فإنَّ شحوم الميتبة محرَّمة العين والذَّات، أمَّا الزَّيت تقع فيه الميتة فإِنَّما ينجس بالمجاورة، وما ينجس بها فبيعه جائز كالثُّوب تصيبه النَّجاسة من الدّم وغيره [<sup>(٣)</sup>].

اللّحم المطبوخ بنجس حتَّى نضج لا يطهُر أبدا عند مالك والنُّعمان وأحمد، وعند الشَّافعي يطهر اللَّحم المطبوخ بنجس بالغسل بالماء ثمَّ العصر ، وقيل يُشترط أن يُغلِّي اللَّحم مرَّة أخرى بماء طهور [(٢)]. وفصَّل الأحناف في الأمر بقولهم:

 إن أصابت اللّحم نجاسة وطبخت بها فلا تطهر بعد الغليان أبدا على المفتى بـه لأنّ أجزائها تكون قد تشرّبت بالنّجاسة حينئذ.

\* وكذلك الدَّجاجة إِذا غُليت قبل شقِّ بطنها فأنَّها لا تطهُر أبدا لتشرُّب أجزائها بالنُّجاسة، فيجبُ شقّ بطنها وإخراج ما فيها وتطهيرها بالغُسْل قبل غُلِّيهًا.

\* ومن ذلك أيضا رءوس الحيوانات ولحوم الكرش فإنّها لا تطهَر أبدًا إذا غُليت قبل غسلها وتطهيرها [ <sup>(ه)</sup>].

## (١٣ ـ تطهير الأرض المتنجّسة)

الأرض المتنجّسة سواء كانت رخوة أو صلبة تطهر بصبّ الماء الكثير عند الأئمّة الثّلاثة لقوله ﷺ «أَهْرِيقُوا عَلَيْهِ دَلُوا مِنْ مَاءٍ أُو سَجَلا مِنْ مَاءٍ (٢٠)». وفي رواية (١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٢٢٣] ومسلم [٧٧/ ١٥٨٢] وابن ماجه [١٧٧٤]. (٢) أخرجه البيهقي بسنده على شرط الشيخين وانظر فتح البارى [ ٩ ص ٥٣٠]. (٣) انظر عمدة القارى [ج ٣ ص ١٦٢ ]. ﴿ ٤ ﴾ انظر المجموع شرح المهذَّب للنَّووي [ج ٢ ص ٢٠ ]. (٥ ) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ٢٨]. (٦) من حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٧٢٥٤] والتّرمذي [١٤٧].

«صُبُّوا عَلَيّه ذَنُوبًا مِنْ مَاء». و«السَّجْل»: الدَّلو الكبير، و«الذُّنُوب»: دلو آخر ذو يد واحدة يمسك فيها ،كما أنَّ المطر الكثير يُطهِّر الأرض من خبَثها فإنّ مُكاثرة الماء على البول يُطهِّرها منه ويذهب براثحته المنتنة وتجعله متلاشيا كأن لم يكن وهي حكمة قوله عَلِيَّة «أَهْرِيقُوا عَلَى بَوْلِهِ سَجْلاً مِنْ مَاءٍ».

وفى الحديث دلالة على أنّ الدُّلو يكفي لبول الرّجل في إزالة عينه وطهارة موضعه وليس لذلك حدٌّ لأنّ الدّلو غير مُقدر وما لم يكن مُقدرا لا يتعلَّق به حُكم، إنّما المُعوَّل في إزالة النّجاسة على الاجتهاد في صبّ الماء حتى يغلُب على الظّن أنّها زالت [(١)].

وقال الحنفيون: تطهر الأرض بواحد من اثنين:

- ( ١ ) بأن يُصَبُّ الماء عليها ثلاث مرَّات وتجفُّف في كلّ مرّة بخرقة طاهرة.
  - (٢) أو أن يُصب ماء كثير عليها يُزيل لون النّجاسة وريحها.

وتطهر الأرض أيضا وما يتصل بها اتصال قرار كالشّجر والبناء بالجفاف أى ذهاب النَّدوة ولو بريح، وذهاب أثر النَّجاسة كلون وريح بالنَّسبة للصّلاة لا للتّيمُم عند الحنفيّين وبه قال الشّافعي في القديم [(٢)]. فتصحّ الصّلاة عليها كما يصحّ التيمُّم منها لقول أبى قلابة «جَفَافُ الأَرْضِ طَهُورُهَا(٣)».

#### (١٤ ـ التّطمير بالاستحالة)

سبقت الإشارة إلى أن تحول الشيء إلى شيء آخر مُخالف له في اللَّون والطَّعم والريح كصيرورة العذرة رمادا أنَّه مطهر عند محمَّد بن الحسن وعليه الفتوى، فيطهر زيت نجس أو متنجِّس بجعله صابونا، ويطهر حيوان أُلقى في مملحة حتى صار ملحاً أو تُرابًا أو احتراق بالنّار حتى صار رمادا، لأنّ زوال الحقيقة يستتبع زوال الوصف، ولا بأس بالخُبز في تَنُّور رُشَّ بماء نجس.

ويطهر طين تنجّس فصنع منه وعاء أو قدْر ثمّ أُحرق ولم يُر فيه أثر النَجاسة بعد الحرق، ويُطهَّر قَذَر وقع في بئر فصار طَينا لانقلاب العين، وقال أبو يوسف ومالك والشّافعي وأحمد: الاستحالة لا تطهِّر إلاّ جلد الميتة الذي يطهُر بالدّباغ، والخمر إذا تخلّلت بنفسها، والدَّم إذا استحال مسْكًا، وزاد مالك وأبو يوسف: النَّجس إذا استحال رمادا بالإحراق فإنَّ النَّار مُطَهِّرة عندهما.

<sup>(</sup>١) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ٣ ص ٢٤٢٥].

<sup>(</sup>٢) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووى [ج ٢ ص ٥٩٦].

<sup>(</sup>٣) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ٥٣].

#### (الباب الرابع)

## أحكام الدّم السّائل من فرج المرأة الحيض والنّفاس والاستحاضة

أجمع العلماء على أنّ للمرأة أحكامًا في رُؤيتها للدّم الظَّاهر السَّائل من فرجها في فترات مُحدَّدة وهي ثلاث:

أوّلها-دم الحيض المعروف بالدّورة الشّهرية ولونه أسود خائر تعلوه حمرة تُتْرَكُ له الصّلاة والصّوم بلا خلاف، وقد يتصل وينقطع، فإن اتّصل فالحُكم ثابت له، وإن انقطع فرأت الدّم يومين والطّهر يومين أو يوما، فإنّها تترك الصّلاة في أيّام الدّم و تغتسل عند انقطاعه وتُصلّى.

والشّاني - دم النّفاس عند الولادة وله عند العلماء حَدٌّ معلوم اختلفوا فيه، وطُهرها عند انقطاعه والغُسل منه كالغُسل من الجنابة.

ودم الحيض والنفاس يمنعان أحد عشر شيئا هى: وجوب الصّلاة، وصحّة فعلها، وفعل الصّوم دون وجوبه والفرق بينهما لزوم القضاء للصّوم ونفيه فى الصّلاة والجماع فى الفرج وما دونه، والعدّة، والطّلاق، والطّواف، ومسّ المصحف، ودُخول المسجد، والاعتكاف فيه، وفى قراءة القرآن روايتان.

النّالث \_ دم ليس بعادة ولا طبع منهن ولا خلقة وإنّما هو عرْقٌ انقطع ، سائله دم أحمر لا انقطاع له إلا عند البرء منه ، وحُكمه أن تكون المرأة منه طاهرة لا يمنعها من صلاة ولا صوم بإجماع بين العلماء واتّفاق من الآثار المرفوعة إذا كان معلوما أنّه دم عرْق لا دم حيض .

وكل هذه الدّماء بحسة بالإجماع لا فرق بين قليلها وكثيرها لقول الخالق جل وعلا فول هذه الدّماء بحسة بالإجماع لا فرق بين قليلها وكثيرها لقول الخالق جل وعلا فقالت : إحدانا وقل هُو أَذًى وعن أسماء قالت : «جاءت امْرأة إلى النّبي عَلَيْ فَقَالَت أَ إِحْدانا يُصيب ثُوبها من دَم الْحَيْضَة فَكَيْفَ تَصنع به ؟ قال : تَحُتُه ثُمَّ تَقْرُصُه بالْماء ثُمَّ تَنْضَحُه ثُمَّ تُصلّيه بِمَاء وسدْ (٢٠)». وجاء في رواية «حُتِيه بِضلْع وَاغْسليه بِمَاء وسدْ (٢٠)». أو جاء في رواية «حُتِيه بِضلْع وَاغْسليه بِمَاء وهو بإجماع أي تُحكّه بعود أو حَجر ، وفيه الدّلالة على نجاسة دم الحيض ووَجوب غسَله بالماء وهو بإجماع المسلمين، وأنّ إزالة النّجاسة لا يُشترط فيها العدد بل يكفي فيها الإنقاء.

ونورد فيما يلى تفصيلا لكلّ واحد من هذه الدّماء وأحكامه الشّرعية المتعلّقة به من خلال المباحث الفقهيّة التّالية:

<sup>(</sup>١) حديث أخرجه البخاري [ ٢٢٧] ومسلم [ ١١٠ / ٢٩١]. (٢) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٦٣].

# (الهبحث الأول) دورة الحيـض الشّمرية

الحيض حَدَث هام في حياة الأنثى قبل الزُّواج وبعده، وعلى هذا الأساس يجب أن تعرف عنه كلّ شيء، كيف يحدث ولماذا وكيف تستعد له وما التصرُف أثناء حدوثه بعد الزّواج ولماذا يختفى بعد سنّ مُعيَّنة في حياة المرأة، وهل يعنى ذلك فقدان الرَّغبة والتَّأثير في دور الزّوجة في حياة زوجها، كلّ هذه الأمور يجب أن تلمّ بها الفتاة المسلمة إلماما وافياً كافيًا قبل الزّواج لتكون الحياة الزّوجية سعيدة مستقرة قائمة على الفهم السّليم والمعرفة الصّحيحة لأحكام هذا الدّين القويم.

والحيض أو الطَّمث عبارة عن نزول كميّة من الدّم من المهبل مُدَّة تتراوح بين ثلاثة وخمسة أيّام بصورة دورية منتظمة كلّ ثمانية وعشرين يوما تقلّ أو تزيد حسب طبيعة كلّ أنثى، وتبدأ الدّورة الشّهرية عند الفتاة في سنّ البلوغ وهي من سنّ العاشرة إلى سنّ السّادسة عشر ثمّ تستمر إلى أن تبلغ سن اليأس من الأربعين إلى الخمسين وهي الفترة الزّمنية لانقطاع الدّورة الشّهرية .

ويحدُّث الطَّمث نتيجة انفصال الغشاء الخُاطي المبطِّن لجدار الرّحم من الدّاخل ونزوله إلى خارج الجسم من طريق المهبل، ثمّ تبدأ الرّحم في تكوين غشاء جديد تحت تأثير الهرمونات التي يفرزها المبيض، وتقع الدّورة تحت تأثير الغُدد الصّماء في الجسم سواء كان ذلك بالاتصال المباشر أو غير المباشر، فعدة [الهيبوثلاموث] في المخ تعتبر الحرك للغُدَّة النُّخامية في الرأس وهي التي تفرز بدورها الهرمون المنشط للمبيض الذي يوفر هرموني الأستروجين والبروجسترون المكوّنين لجدار الرّحم الدّاخلي المخاطى الذي يُعتبر المكان المناسب لتخصيب البويضة.

وهذه الهرمونات تتسبّب في بناء جدار الرّحم الدّاخلي المُخاطي الذي يُعتبر الأرض الخصبة لنمو الجنين بعد الإخصاب، وأمّا صلة الدّورة الشّهرية بالغُدَّة الدَّرقية وكذلك الغُدَّة فوق الكُلوية والبنكرياس فهي صلة غير مُباشرة، حيث إنّ هذه الغُدد لها علاقة بالتّفاعلات البيولوجيّة الخاصة ببناء الأنسجة، وبالتّالي فإنّ أي انخفاض أو زيادة في كميّة الهُرمونات التي تُفرزها هذه الغُدد يُؤثِّر في المبيض كما يُؤثِّر في جميع أنسجة الجسم الأخرى.

وربّما صاحب الحيض بعض الآلام قبل نزوله وبعده وفي مُعظم الأحيان تكون هذه الآلام خفيفة ودون أسباب مَرضية، والكثير من الأُمّهات يعتبرن حدوث الطّمث أمرا

غير طبيعى ويهوِّلن من هذه الفترة وما يستتبعها من آلام، وقد يصل الأمر إلى حدّ عدم الاستحمام في أثناء الحيض ومُلازمة الفراش، وبالتّالى فإِنّ بنات هؤلاء الأمهات تتكوّن لديهن فكرة غير صحيحة عن الدّورة الشّهرية ويكون استقبالهن لها بالطّريقة نفسها.

إلاّ أنّه ينبغى اعتبار أيّام الحيض أيّاما عادية كغيرها لأنّها ليست إلاّ عملية فسيولوجية متكرّرة وليست حالة مرضية، لكونها لا تمنع الأنثى من أى نشاط أو تعوقها من أداء أى عمل ويستمرّ ذلك إلى أن تقترب من سنّ الأربعين إيذانا بقدوم مرحلة جديدة من حياة المرأة تتطلّب منها الاستعداد النّفسى باعتبارها فترة زمنيّة يجب أن تقف عندها الدّورة، وهى لا تدلّ على أنّ المرأة قد فقدت أنوثتها مُطلقًا، بل على العكس من ذلك فهى تدلّ على النضج الكامل في هذه السّن، وأمّا الأعراض التي تشكو منها السّيدات في هذه الفترة مثل عدم النّوم والسّمنة والعرق فلا تحدث إلاّ إذا كانت الحالة النّفسية للمرأة غير مُهياً قياما لاستقبال هذه الفترة.

#### التّعريف القرآنى للحيض

لم يكن من نصيب المرأة اليهوديّة إذا جاءها الحيض إلاّ الهجر في الفراش والاعتزال في المعاش [(١)] فلا مُخالطة للرّجل ولا مُشاركة له في طعام أو شراب، وربّما تأثرت العلاقات الاجتماعية للعرب الذين كانوا يقيمون حول المدينة بما كانت اليهود تفعله مع النّساء عندما يحضن، فكانت تلك التّساؤلات التي فتحت الباب لخبر السّماء أن يقرر ويُصحّع.

يقول أنس بن مالك تَعْقَفَ «كَانَت الْيَهُودُ إِذَا حَاضَت منْهُمُ الْمَرْأَةُ أَخْرَجُوهَا منَ الْبَيْتِ وَلَمْ يُوَاكُلُوهَا وَلَمْ يُجَامِعُوهَا فَي الْبَيْتِ ، فَسُعل رَسُولُ الله الْبَيْتِ وَلَمْ يُوَاكُلُوهَا وَلَمْ يُجَامِعُوهَا فَي الْبَيْتِ ، فَسُعل رَسُولُ الله عَلَيْ عَنْ ذَلكَ فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى قوله ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضَ قُلُ هُوَ أَذَى فَاعْتَزِلُواً النّهَ إِنَّ اللهُ تَعَالَى قوله ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضَ قُلُ هُو أَذَى فَاعْتَزِلُواً النّهَ إِنَّ اللّهُ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ اللهُ إِنَّ اللّهُ إِنَّ اللّهُ إِنَّ اللّهُ إِنَّ اللّهُ إِنَّ اللّهُ اللهُ يُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

فلمًا نزلت هذه الآية فَهم بعضُ الصَّحابة أنَّ الاعتزال الذي تُشير إليه هو اعتزال

<sup>(</sup>١) أكّدت كتابات عديدة تلك الظّاهرة في حياة الكثير من نساء الجماعات اليهوديّة التي تعتبر المرأة نجسة لمدّة أسبوعين بعد الحيض، فلا يجوز لها أن تلمس زوجها ولا أولادها، وإذا أعدّت لهم طعاما مثلا فعليها أن ترتدى قُفًازات جلديّة حتّى لا تلمس بيديها الطّعام الذى سيأكلونه، وتُسمَّى فترة المنع هذه [neda] وهي تمتد بعد عمليَّة الولادة مثلا لتُصبح ستَّة أسابيع كاملة، على أن تلك النَّجاسة لا تزول من تلقاء نفسها وفقا لتعاليم التّوراة، وإنّما على المرأة بعد انقضاء فترة الحيض بأسبوعين أو ثلاثة أن تذهب=

مُطلق يشمل المؤاكلة والمجامعة كالذى يفعله اليهود مع نسائهم، فقال رسول الله عَلَيْ وَجَامِعُوهُنَّ فِي الْبُيُوت وَاصْنَعُوا كُلَّ شَيْء غَيْرَ النِّكَاحِ». وعند مسلم «اصْنَعُوا كُلَّ شَيْء إِلاَّ النِّكَاحِ». وعند مسلم «اصْنَعُوا كُلَّ شَيْء إلاَّ النِّكَاحِ». وعند مسلم «اصْنَعُوا كُلَّ شَيْء إلاَّ النِّكَاحِ». وفيه يُبيِّن رسول الله عَلَيْ مُرَاد الله تعالى في ذلك وأنهم لم يُؤمروا بإخراج النساء من البيوت أو اعتزالهن، وأن يُخالطوهن بالمُجالسة والمُؤاكلة والمُشاربة، وأن يفعلوا كلِّ شيء من أنواع الاستمتاع كالمُباشرة فيما فوق السَّرة وتحت الرُّكبة بالقُبلة والمعانقة واللَّمس وغير ذلك إلاّ المُواقعة في الحيض وهو الأمر المنهى عنه في كتاب الله تعالى.

ولم تسترح اليهود لخالفة المسلمين لهم في أمر النساء، فكان هذا الاعتراض الذي يحمل الغواية والإفساد، يقول أنس «فَقَالَت الْيَهُودُ: مَا يُرِيدُ هَذَا الرَّجُلُ أَنْ يَدَعَ شَيْئًا مِنْ أَمْرِنَا إِلاَّ خَالَفَنَا فِيه؟». وتأتى هذه الكلمات لتنمى دوافع الحرص على الدين الجديد ومُجابهة أعدائه، وتفتح أعين المسلمين على خُطورة الحرب النفسية التي بدأ اليهود في شنها على الإسلام العظيم وتعاليمه وتشريعاته، ومدخلهم إلى ذلك أبدا هو تلك المرأة التي جعلوها مسخا ومطمحا للشهوة والرَّغبة.

يقول أنسِ «فَجَاءَ أُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرِ وَعَبَّادُ بْنُ بِشْرِ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ فَقَالاً: يَا رَسُولَ الله إِنَّ الْيَهُودَ تَقُولُ كَذَا وَكَذَا ، أَفَلاَ نَنْكِحُهُنَّ فَيَ الْمُحيض؟ فَتَمَعَّرَ وَجْهُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُمَا هَدَيَّةٌ مِنْ لَبَنٍ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ فَبَعَثَ حَتَّى ظَنَنَّا أَنْ قَدْ وَجَدَ عَلَيْهِمَا فَخَرَجَا فَاسْتَقْبَلَتْهُمَا هَدَيَّةٌ مِنْ لَبَنٍ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ فَبَعَثَ فِي آثَارِهِمَا فَسَقَاهُمَا فَظَنَنَّا أَنَّهُ لَمْ يَجِدْ عَلَيْهِمَا (أَ)».

وكأنَّ تَقَوُّلَ اليهود عندما عابوا مُخالفة النّبى عَلَيْ لهم في مُؤاكلة الحائض ومُشاربتها قد دفع بهما إلى المطالبة بالمخالفة التّامة لهم بأكثر من ذلك ، والذى تصوراه أن تصل هذه المخالفة إلى حدِّ المجامعة في الحيض في قولهما «أَفَلاَ نَنْكُحُهُنَّ في الْمَحيض ؟» ولهذا تغيَّر وجه رسول الله عَلَيْ لمخالفة قولهما نص القرآن ، ولأنه لم يكن يتوقع أن يسمع مثل هذا الكلام مُن رسخ في الدّين علمُه وثبت في المروءة قدمُه كأسيْد بن حضير وعبَّاد بن بشر رضى الله عنهما .

إِنّ تأثّر أُسيد وعبّاد بما قالت اليهود وغيرتهما على الإسلام ونبيه على السلام ونبيه على الله ونبيه على الله ونبيه على الله ونبيه على الله وسط الله وسلام عليه بعض النساء الخصّصات لذلك بالكشف عليها بطريقة خاصة وإخضاعها لبعض الطُقوس، والتي من بينها إغراقها بالكامل في معطس خاص للتأكّد من أنّ فترة النباسة قد انقضت، وأنّها قد تطهّرت وأصبح بإمكانها أن تمارس حياتها بشكل طبيعي، لكن ما هي إلاّ أيّام قليلة حتى تبدأ الكرّة من جديد مع الدورة الشهرية التّالية لتبقى تلك المرأة اليهوديّة نجسة منبوذة نصف عمرها!!. [انظر جريدة الأهرام في ١٠ / ٢ / ٢ / ٢ - ٣ ٢٠].

(١) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٦/ ٣٠٢] وأبو داود [٢١٦٥] والنّسائي [٢٨٧].

اللّذان دفعا بهما إلى طرح هذا التّصوُّر نكاية في اليهود وإغاظة لهم ولم يدركا أنَّ الوطء في الحيض رذيلة يستدعى عزوف النّفس الانكفاف عنها لو كانت مباحة، فكيف وقد وقع النّهى عنها في مُحكم التّنزيل عندما عرَّفت الآية الكريمة أنّ الحيض أذًى يجب اعتزال النّساء فيه ؟.

لقد جاءت الإجابة القرآنيَّة على التَّساؤُل الذى طُرح حول المحيض لفتة رفيعة سمت بأهدافها عن لذَّة الجسد حتى في أشد الجزائها علاقة به وهى المباشرة، لقد حددت المباشرة في تلك العلاقة بأنها وسيلة وليست غاية، وسيلة لتحقيق هدف أعمق في طبيعة الحياة ووصلها كلّها بعد ذلك بالذي خلقها فسوّاها سبحانه.

والمباشرة في المحيض قد تحُقِّق اللَّذة الحيوانيّة مع ما ينشأ عنها من أذًى واضح وأضرار صحيّة مؤكَّدة للرّجل والمرأة على السّواء، ولكنّها لا تحقِّق الهدف الأسمى فضلا عن انصراف الفطرة السّليمة النّظيفة عنها في فترة الحيض، لأنّ الفطرة السّوية يحكُمها من الدَّاخل ذات القانون الذي يحكم الحياة، فتتصرّف بطبعها وفق هذا القانون في حالة ليس من المكن أن يصحّ فيها غرس ولا أن تنبت منها حياة.

أمّا المباشرة في الطُّهر فإنّها تحقِّق اللَّذة الطَّبيعية وتتحقَّق معها الغاية الفطرية، ومن هنا جاء النّص القرآني واضحا إجابة عن السّؤال ﴿ وَيَسْئَلُونَكَعَنِ الْمَحِيضِ ﴾ فليست المسألة بعد ذلك فوضى أو أن تكون وفق أهواء البشر وانحرافاتهم، وإنمّا هي طوع لأمر الله تعالى وحُكمه، فهى وظيفة ناشئة عن أمر وتكليف، ومُقيَّدة بكيفيَّة وحدود ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُ مَنَ مَنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴾ أي في منبت الإخصاب دون سواه، فليس الهدف هو مُطلق الشَّهوة فقط، إنّما هو امتداد لتلك الحياة وابتغاء ما كتب الله من فضل وخير تحت مظلَّة الإسلام العظيم.

ولقد دل الحديث على:

تحريم وطء الحائض وهو أمر مُجمع عليه ومستحلُّه كافر.

\* وعلى جواز الاستمتاع بالحائض بكلّ أنواعه ما عدا الوطء ، لكنّه مُقيَّد بما عـدا مـا بين السُّرة والرُّكبة كما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى .

\* وعلى مشروعية الغضب على من ارتكب ما لا يليق.

\* وعلى أنّ دين المسلمين هو الدِّين السُّهل الحنيف.

ثمّ يأتى الحديث عن الحيض تفصيلا من خلال عشرين مسألة تناولت الأمور الفقهيّة والطبيّة ذات الصّلة على النّحو التّالى:

## (١) ـ الدّورة الشّمرية من منظور فسيولوجي

تتم الدورة الشهرية عند الأنثى على أربعة مراحل تستغرق كلّ واحدة منها أسبوعا: (1) ففى اليوم الأوّل بعد الحيض تبدأ الغُدّة النُّخامية وهى غُدّة صغيرة فى قاع المخ فى إفراز نوعين من الهرمونات [الأوّل] الهرمون المحفّز لنمو البويضة [FSH]. وهذان الهرمونان يُهيئان البويضة [elli). وهذان الهرمونان يُهيئان البويضة غير النّاضجة للنّمو داخل إحدى جرابات المبيض واستعدادها للخروج.

(٢) فى خلال الثّلاث عشرة يوم التّالية تقوم الخلايا المحيطة بالبويضة بإفراز نسبة صغيرة من هرمون الإستيروجين الذى يعمل على تجهيز بطانة الرّحم لاستقبال الخليّة الخصّبة، وهذا التّجهيزيتمثّل فى أن تصير بطانة الرَّحم أكثر سُمكا استعدادا لاستقبال البويضة إذا تمّ تخصيبها.

(٣) وفى اليوم الرّابع عشر من الدّورة يتم إفراز هرمون الإستيروجين بتركيز عال من البويضة إذ ينطلق فى صورة دفعة مكثّفة لتحفيز الغُدّة النّخامية فى قاع المخ فتؤدّى إلى إفراز هرمون [H] الذى يجعل البويضة تنطلق خارج المبيض وهو ما يسمى بعملية التّبويض فى اليوم الرّابع عشر، وعندما تنطلق البويضة من الحويصلة تتحوّل إلى غُدّة تُسمّى الجسم الأصفر وتبدأ فى إفراز هرمون البروجيسترون الذى يُساعد على تجهيز الغشاء المبطّن للرّحم لاستقبال البويضة المخصّبة، وعند خروج البويضة من المبيض تتّجه إلى قناة فالوب الذى تحيطه أهداب رفيعة تنحصر مهمّتها فى توجيه البويضة إلى مدخل القناة.

(٤) وبدخول البويضة قناة فالوب في الأسبوع الرّابع يُصبح هناك احتمالان: (الأوّل) أن يكون هناك حيوان منوى يقابل البويضة داخل قناة فالوب فيتم الإخصاب ويحدث الحمل بعد أن تنزرع البويضة داخل بطانة الرّحم الجانبية في عملية تسمّى عند الأطباء [Implantation]، وفي هذه الأثناء يستمر الجسم الأصفر - وهو الحويصلة التي كانت تحوى البويضة داخل المبيض - في إفراز البروجيسترون الذي يُحافظ على بطانة الرّحم لتظلّ سميكة وغنيّة بالأوعية الدّموية لتغذية البويضة والجنين.

(الثّاني) أن لا يكون هناك حيوانات منوية داخل قناة فالوب وفي هذه الحالة تموت البويضة وتتحلَّل خلال ٢٤ ساعة نتيجة توقُّف إفراز الهرمونات ويتلاشى معها الغشاء المخاطى المُعدّ لها كمحضن ويبدأ في السّقوط من يوم ٢٤ ـ ٢٦ من الدّورة، فيدفع غشاء الرّحم على إثر هذا الدّم القانى الذي يمتزج فيه الغشاء المخاطى بالبويضة الهالكة،

ويخرج الجميع من المهبل ليعرف هذا السّيلان بالحيض، ولتستعدّ بعده المرأة لدورة جديدة بعثًا للحياة واستمرارها على النّحو الذي أراده الخالق وارتضاه [(١)].

ودم الحيض بعيد الشّبه عن الدّم العادى فهو فى تكوينه دم مُلطَّخ ممزوج بمادة لزجة ذات لون قان غير قابل للتجمَّد، ولعلّ ذلك بسبب بحمّده فى شكل حبيبات صغيرة نتيجة ذوبان الغشاء المخاطى الذى لم يتيسر له احتضان البويضة المخصّبة، وتختلف كميّة دم الحيض عند النّساء القويّات البنية ما بين [ ٧٠ إلى ٧٧] جراما، وعند [ ٥٠ ] من النّساء تتراوح الكميّة العاديّة ما بين [ ٥٠ و ٥٠ جراما] بمعدل وسطى [ ٥٠ جرام]. ويأتى تفصيل ذلك عندما تعلم أنَّ العُدَّة التَّناسلية عند الرَّجل تفرز الملايين من الخلايا الجنسيّة دون انقطاع، بينما لا يفرز جسم المرأة إلا بويضة واحدة كلّ دورة قمرية تسير في دقة تامّة كلّ (٢٨] يوما، فسبحان من يحرسها ويرعاها حتّى يبلغ الكتاب أجله.

#### (٢) ـ الحيض في المفهوم الفقهي

الحيض خلقة في النساء وطبع مُعتاد معروف منهن، وسببه ابتلاء الله تعالى لبنات آدم لما في حديث عائشة أنّ النبي عَلَى قال في الحيض «إِنَّ هَذَا شَيْءٌ كَتَبَهُ اللهُ عَلَى بَنَات آدم لما في حديث عائشة أنّ النبي عَلَى قال في الحيض «إِنَّ هَذَا شَيْءٌ كَتَبهُ اللهُ عَلَى بَنَات آدَمَ فَاقْضِي مَا يَقْضِي الْحَاجُ غَيْرَ أَنْ لاَ تَطُوفِي بِالْبَيْت حَتَّى تَغْتَسلي (٢)». أي كتبه الله على المرأة قدرا وخلقة، ويأتي قوله عَلى لعائشة على هذا النحو تسلية لها وتخفيفا لهمها ومعناه: أنّك لست مختصّة به، بل كلّ بنات آدم يكون منهن هذا، كما يكون منهن هذا،

واستدل البخارى في صحيحه في كتاب الحيض بقوله عَلَيْ «إِنَّ هَذَا أَمْرٌ كَتَبُهُ اللهُ تَعَالَى عَلَى بَنَات آدم وأنكر به على الله تَعَالَى عَلَى بَنَات آدم وأنكر به على من قال: إِنَّ الحيض أوّل ما أرسل ووقع في بني إسرائيل، كما أورد الحافظ في الفتح عن ابن عبّاس مَعْظَيْ قال «إِنَّ ابْتَدَاءَ الْحَيْضِ كَانَ عَلَى حَوَّاءَ بَعْدَ أَنْ أُهْبِطَتْ مِنَ الْجَنَّة (٤)». وإذا كان الأمر كذلك فبنات آدم بناتها والله أعلم.

والحيض أصله السيلان والحوض، تقول العرب: [حَاضَت الشَّجَرةُ]: إِذَا سال صمغها، و[حَاضَ الْوَادي]: إِذَا سال ماؤه، و[حَاضَت المرأةُ] إِذَا نزَل دمها من رحمها، وله ستّة أسماء: الحيض، والطَّمث، والعراك، والإعسار، والضّحك من قوله تعالى ﴿فَضَحِكَتْ ﴾ أسماء: الحيض، والإكبار من قوله ﴿فَلَمَّا رَأَيْنَهُ وَأَكْبَرْنَهُ ﴾ [يوسف: ٣١]. ويعنى عند أهل يعنى حاضت، والإكبار من قوله ﴿فَلَمَّا رَأَيْنَهُ وَأَكْبَرْنَهُ ﴾ [يوسف: ٣١].

<sup>(</sup>۱) انظر كتاب حياتنا الجنسية للدكتور قريدريك كهن [ص ٥١ وما بعدها ـ بتصرّف]. (٢) من حديث صحيح أخرجه البخارى صحيح أخرجه البخارى [ ٢٧٨ ]. (٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٩٤ ] . (٤) أورده في الفتح [ج ١ ص ٤٧٧ ] وقال رواه الخاكم وابن المنذر بإسناد صحيح.

التَّفسير: حِضْنَ. (قال) الجوهري [حاضت المرأة: تحيضُ حيضًا ومحيضًا]. فهي: حائضٌ وحائضة، واستُحيضت المرأةُ: استمرَّ بها الدَّم بعد أيَّامها فهي مُستحاضةً.

وقولهم تحيَّضت: أي قعدت أيَّام حيضها عن الصَّلاة. و(قال) الهروى [ الحيض اجتماع الدُّم، والحيض المكان الذي اجتمع فيه، وبه سُمَّي الحوض لاجتماع الماء فيه، ويُقال بل هو الوقت والزَّمان من قول الله تعالى﴿ فَأَعَّتِزُلُواْ ٱللِّسَآءَ فِى ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ ﴾: أي لا تقربوهنَّ في زمان الحيض، والمكان: الفرْج، أي لا تقربوهنَّ في الفرُّج زمان حيضهنَّ،

والحَيْضَةُ في قوله ﷺ لعائشة رضى الله عنها كما في رواية مسلم [إِنَّ حَيْضَتكِ لَيْسَتْ فِي يَدِكِ (١)] تجمع بين معنيين:

(اللاَّوَّل) اسم الْحَيْضَة بالفتح وهي [الحالة] المتمثِّلة في المرَّة الواحدة من الحيض أو الدَّفعة من الدَّم، وهو المشتهر عند العُلماء أنَّهم يفتحون [الحاء] فيه.

(والثَّاني) يُشير إلى الحِيضَة بالكسر وهي [الهيئة] التي اكتنفت المرأة حينذاك فتلتزم التَّجنَّب فلا تصلِّي ولا تصوم ولا تدخلِ المسجد، وهو مقصود قول النّبي عَلِيهِ [لَيْسَتْ فِي يَدِكِ] يريد أنَّ المانع هنا هو تلبُّسها بحالة الحيض وليس دمه والله

أمًّا الحيض شرعًا فهو الدَّم الخارج من الرَّحم لا للولادة ولا لعلَّة، أو هو دمٌّ يخرج من أقصي رحم المرأة بعد بلوغها على سبيل الصِّحة من غير سبب في زمن معلوم، أو هو دم يُرخيه رحم المرأة بعد بُلوغها في أزمنة مُعتادة، أو هو دم طبيعة يصيب المرأة في أيَّام معلومة إذا بلغت، والحَيْضة خاصَّة بمن تقدَّمها طُهر فاصل وتأخَّر عنها طُهر فاصل، فأوَّل دم خرج لا يقال له حيضة وكذلك آخر دمّ  $[^{(Y)}]$ .

والاتَّفاق قائم على أنَّ إقبال المحيض يُعرفِ بالدَّفقة من الدَّم في زمن إمكان الحيض واختلفوا في إدباره، فقيل: يُعرف بالجُفوف وهو أن ما يُحتشي به يخرج جافًا، وقيل: بالقَصَّة البيضاء والتي هي علامة لانتهاء الحيض، ويتبيَّن بها ابتداء الطُّهر ومنه قول عائشة رضٍى الله عنها للنِّسوة [لَا تَعْجَلْنَ حتَّي تَرَيْنَ القَصَّةَ الْبَيْضَاءَ، تُرِيدُ بِذَلِكَ الطَّهْرَ مِنَ الْحَيْضَةِ (٣)].

وتعريف الحيض عند العُلماء [حَدَثٌ] و[خَبَثٌ]:

(١) فعلى الاعتبار الأوّل يكون صفة شرعيّة تُوصف بها المرأة بسبب نزول الدَّم فتُحرِّم وطأَها ومنعها من الصَّلاة والصِّيام وغير ذلك ممَّا تفعله في الطُّهر.

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه مسلم [١١/ ٢٩٨] وأبو داود [٢٦١].

 <sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ ج ۲ ص ۲۱٦]
 (۳) انظر فتح القدير [۱/۱۱] وتحرير التّنبيه [ص ٥١].

<sup>(</sup>٤) من حديث أخرجه مالك بإسناد صحيح [١٢٧] وعلَّقه البخاري قبل رقم [٣٢٠].

(٢) وعلى الاعتبار الثّاني فهو دم خرج من رحم امرأة غير حامل وغير صغيرة أو آيسة من الحيض لا بسبب ولادة ولا بسبب مرض.

## (٣) ـ ابتداء الحيض عند الأنثى

شاء الخالق سبحانه أن يكون الحيض عَلَمًا على بلوغ الأنثى و دخولها دائرة التَّكليف الشَّرعى لقوله يَّكِ من حديث عائشة «لا يَقْبَلُ الله صَلاةَ حَائض إلاَ بخمار (١)، أى لا تصح صلاة المراق البالغة سنّ الحيض إلاّ بخمار، فأراد بنفى القبولَ نفى الصّحة وبه قال جماعة من العلماء، وأراد بالحائض من بلغت سنّ الحيض لا الحائض بالفعل لأنه لا تجب عليها الصّلاة أيّام حيضها باتّفاق.

ولذلك يرى أكثر أهل العلم أنّ المحيض لا يكون قبل تسع سنين قمريّة بحال ، فإن حاضت قبل تمام التّسع فليس بحيض، حتى وإن حاضت حيضا بالعادة المعروفة وبصفة الدّم المعروف فإنّه لا يكون حيضا بل هو دم عرق فلا تثبت له أحكام الحيض [(٢)]. وما ذكر في ذلك من أحاديث لا ترتقي إلى درجة الصّحيح منها ما رُوى عن عائشة موقوفا أنّها قالت «إذا بلَغَت الجَارِيةُ تِسْع سِنِينَ فَهِي امْرأَةٌ (٣)».

ورواه البيهقى فى سُننه تعليقا بدون إسناد فقال «ورُوِّينا عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت: [فذكره (\*)] وقال: تعنى والله أعلم «فَحَاضَتْ فَهِى امْرَأَةٌ». و(قال) الألباني في الإرواء: وقد رُوى مرفوعا من حديث ابن عمر رَوِّ فَيُ بلفظ «إِذَا أَتَى عَلَى الجَارِيةِ تِسْعُ سِنِينَ فَهِيَ امْرَأَةٌ».

و (قال) شيخ الإسلام وابن المنذر وجماعة من أهل العلم [إنه لا صحة لتحديد سن التسع، وأنّ المرأة متى رأت الدّم المعروف عند النّساء أنّه حيض فهو حيض، وصحيح أنّ المرأة قد لا تحيض غالبا إلاّ بعد تمام تسع سنين، لكنّ النّساء يختلفن فى ذلك لكون المراأة قد لا تحيض غالبا إلاّ بعد تمام تسع سنين، لكنّ النّساء يختلفن فى ذلك لكون الحيض خاضع لجنس النّساء وأيضا للوراثة، فمتى و جد الحيض ثبت حكمه، ومتى لم يوجد لم يثبت له حُكم، ويمكن أن يُوجد قبل تسع سنين وبعد الخمسين وهذا الذى يشهد له الواقع (٥)].

### (2) ــ ألوان الحيـــض

هو ما تراه المرأة من ألوان الدُّم في مدَّة الحيض وهي أربعة:

(الأوّل) دم أسود خائر تعلوه حُمرة ومنه الأحمر القاني لقوله عَيْكُ في تعريفه «إِذَا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٢٥٧١ ] وأبو داود [ ٢٤٢]. (٢) انظر الشّرح الممتع [ ج ١ ص ٠٠٠ ]. (٣) انظر إرواء الغليل للألباني [ ج ١ ص ١٩٩ - رقم ١٨٥ ]. (٤) أخرجه البيهقي في سُننه [ ٢ / ٣٣ ]. (٥) انظر فتاوي ابن تيمية [ ج ١ ٩ ص ٢٣٧ ] والشّرح الممتع [ ج ١ ص ٢٠٢ ].

كَانَ دِمُ الْحَيْضِ فَإِنَّهُ دُمَّ أَسْوَدُ يُعْرَفُ (١) ». وفي رواية العقيلي عن عائشة رضى الله عنها «دَمُ الْحَيْضِ أَحْمَرَ قَانِي وَدَمُ الاسْتِحَاضَةِ كَغُسَالَة اللَّحْمَ».

(الثّاني) دم كالصّديد يعلوه اصفرار ويُعرف «بالصَّفْرَة» وآخر بلون الماء المتسخ المتكدّر ويُعرف «بالكُدرة» وجاء فيهما عن أمّ عطية «كُنَّا لاَ نَعُدُ الْكُدْرَةَ وَالصَّفُّرَةَ بَعْدَ الطُّهْرِ شَيْئًا (٢<sup>١</sup>)».

(الثَّالث) دم في لون الحشائش الغَضَّة وهو ما يُعرف «بالخُضْرَة» والصّحيح فيه أنّ المرأة إذا كانت من ذوات الأقراء تكون «الخُضرة» حيضا وتُحمل على فساد الغذاء، وإن كانت كبيرة لا ترى غير «الخُضرة» فلا تكون حيضة.

(الرّابع) دم أشرب بياضه بالحُمرة وقد عرَّفه الشَّافعيون «بالشَّقْرَة» وتتوسّط عندهم بين «الصَّفْرَة والكُدْرَة».

ولكلّ لون من هذه الألوان عند العلماء وصف وحُكم نذكر منها ما يلى: (الأول) ـ دم الحيض الأسود

هو لون الدُّم الأصلي الجبلِّي الذي تُرخيه الرُّحم وتعرفه النَّساء في أوَّل الحيض بلونه القاني الأسود وثخانته ورائحته، كما تعرفه بالعادة لقول النّبي عَالَتْ لفاطمة بنت حبيش «إِذَا كَانَ دَمُ الْحَيْضِ فَإِنَّهُ دَمَّ أَسْوِدُ يُعْرَفُ». أمّا الحُمرة القانية فيه فهى أصل لون الدّم، وقوله «فَإِنَّهُ دَمَّ أَسْوَدُ يُعْرَفُ»: أي إِذا كان الدّم الموجود دما أسود فاتركى الصّلاة لأنّه دم حيض، فإذا كان الآخر أي غير الأسود، فاغتسلي وصَلّى.

وبهذا الحديث تمسُّك مالك والشَّافعي في ردِّ المستحاضة إلى التَّمييز أي إلى صفة الدُّم، ويُقصد به التبيُّن حتّى تعرف هل هو دم حيض أو استحاضة وله أربع علامات:

(الأولى) اللُّون: فدم الحيض أسود والاستحاضة أحمر .

(الثَّانية) الرِّقـة: فدم الحيض ثخين غليظ ودم الاستحاضة رقيق.

(الثَّالثة) الرَّائحة: فدم الحيض مُنتن كريه والاستحاضة غير مُنتن لأنَّه دم عرق عادى.

(الرّابعة) التجمَّد: فدم الحيض لا يتجمَّد إذا ظهر، لأنّه تجمَّد في الرَّحم ثمّ انفجر وسال فلايعود مرَّة ثانية للتجمُّد، وهذا الدَّم بعيد الشَّبهِ عن الدَّم العادي حال تلطُّخه ومزجه بمادّة لزجة ذات لـون قاني غير قابل للتجمَّد نتيجة لذَوبَان الغشاء

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبوداود [ ٢٨٦] والنّسائي [ ٢١٦] والحاكم [ ٦٣٣]. (٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٠٧] وابن ماجه [ ٥٣٥] والحاكم [ ٦٣٦].

الخاطى الذى لم تتيسر له بويضة مُخصَّبة كى يحتضنها ، أمّا دم الاستحاضة فإِنّه يتجمّد لكونه دم عرق .

وأضاف بعض الأئمة علامة [خامسة] لدم الحيض وهي «الكُدْرة» لما وصله البيهقي عن أنس بن سيرين قال «استحيضت امرأة من آل أنس فأمروني، فسألت ابن عبّاس فقال: إذا رأت الدَّم البحراني فلا تصلّى، وإذا رأت الطُّهر ولو ساعة فلتغتسل وتُصلِّي (١)». يريد الدّم الغليظ الواسع الذي يخرِج من قعر الرّحم، ونُسب إلى البحر لكثرته وسعته، والمعنى أنّ المستحاضة إذا رأت دمًا كثيرا شديد الحُمرة فلا تُصلِّى، وإذا رأت الطُّهر بانقطاع الدّم البحراني ولو قليلا من الزّمن فلتغتسل وتُصلِّى، فجعل ابن عبّاس رَيْظُيَّهُ علامة دم الحيض خروج الدّم الكثير، وعلامة الاستحاضة الدّم غير الكثير.

كما أنّ لدم الحيض الأسود ثلاث حالات [(٢)]:

(١) أن ينقص عن أقلّه وهو يوم وليلة وهذا أنهى شيء في القلّة كما لو أنّها رأت الدّم لمدّة عشرين ساعة وهو المعهود لها برائحته ولونه وثخانته فليس حيضا، فما نقص عن اليوم واللّيلة فلا يُعتبر عند الحنابلة [(٣)].

(٢) أن لا يزيدعلي أكثره فإن زاد فلا يُعتبر أيضا، وهو عند غالب النّساء يكون ستًّا أوسبعا لثبوته بالسُّنَّة كما في قوله عَلَيْ للمستحاضة «فَتحيَّضي سِتَّة أَيَّامٍ أَوْ سَبْعَةَ أَيَّامٍ إَوْ سَبْعَةَ أَيَّامٍ إِلَّهِ تَعَالَى ذِكْرُهُ ثُمَّ اغْتَسلِي (٤)».

(٣) ألا ينقص عن أقله ولا يزيد عن أكثره.

## (الثّانى) ـ الكُدرة والصُّفرة

الكُدرة والصُّفرة سائلان يخرجان من المرأة بعد مضى أيّام عادتها ، فالكُدرة [بضمّ الكُدرة وبضمّ الكُدرة وبضمّ الكُاف التُّرابي ، والمراد به هُنا دمٌ يكون بلون الماء المُستقذر ومنه: [كَدُر الماءُ كدارة وكدورة]: صار غير صاف فهو كدير ، والكُدرة اللَّون يميل إلى السَّواد .

أمّا الصُّفرة فهى الماء الذى تراه المرأة كالصَّديد يعلوه اصفرار كماء الجروح، وقد أطلقت هذه الصّفات على الدّم الذى يكون قبل دم الحيض أو الذى يعقبه لقول أمّ عطية «كُنَّا لاَ نَعُدُّ الْكُدرة وَالصُّفْرة شَيْئًا (٥)». أى الماء الذى تراه المرأة كالصّديد يعلوه اصفرار، وهو مُوافق لما أخرجه أبو داود من طريق قتادة عن حفصة عن أمّ عطية (١) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٨٨]. (٢) انظر الشرح الممتع [ج ١ ص ٤٢٣]. (٣) انظر المغنى لابن قدامة [ج ١ ص ٣٨٨] والفروع [١ / ٢٦٧]. (٤) من حديث حسن أخرجه أبو داود [٢٨٧]

قالت [كُنَّا لَا نَعُدُّ الْكُدْرَةَ وَالصُّفْرَةَ بَعدَ الطُّهْرِ شَيْئًا (١)]. أي شيئًا من الحيض ، والحديث وإن كان له حُكم الرَّفع كما قال البخاري وغيره من أئمَّة الحديث فإنَّ المُراد من قولها [كُنَّا]: أي في زمانه ﷺ مع علمه بذلك فيكون تقريرا منه فيدلُّ الحديث :

(١) بمنطوقه : أنَّه لا حُكم للكُدرة والصُّفرة بعد الطَّهر.

(٢) وبمفهومه: أنَّهما في وقت الحيض حيضٌ كما ذهب إليه الجمهور [٢٠].

وقد نُسب القول بذلك إلى زيد بن على والهادي والمؤيَّد بالله، وهو مذهب مالك ولا تنافي بين هذا الحديث وبين ما علّقه البخاري بلفظ [كَانَتِ النِّسَاءُ يَبْعَثْنَ إِلَى عَائِشَةَ بِاللَّرْجَة (٣) فيهَا الْكُرْسُفُ فيهِ الصُّفْرَةُ مِنْ دَمِ الحَيْضِ يَسْأَلْنَهَا عَنِ الصَّلَاةِ، فَتَقُولُ لَهُنَّ : لَا بَعْجَلْنَ حَتَّي تَرَيْنَ الْقَصَّةَ الْبَيْضَاءَ، تُرِيدُ بِذَلِكَ الطُّهْرَ مِنَ الحَيْضَةِ (٤)] . لحمل هذا على ما إذا رأت الصُّفرة والكُّدرة في غير أيَّام الحيض، وحمل حديث أُمِّ عطية على ما إذا رأتها في غيرها، وهذا يقف بنا أمام أقوال ثلاثة في المسألة :

(الأوَّل) أنَّ الكُدرة والصُّفرة ليستا بحيض مُطلقا عند ابن حزم والثَّوري وهو المرويُّ عن على عَرِّ أنَّها ليستا بدم بل هما من الرُّطوبات التي تخرج من الفرج. (قال) الخطابي و اختلف النَّاس في الصُّفرة والكُّدرة بعد الطُّهر والنَّقاء، فرُّوي عن علي عَرِّ أنَّه قال [ليس ذلك بحيض ولا تترك لها الصَّلاة ولتتوضَّأُ ولتُصلِّ]. وهو قول سُفيان الثَّوري والأوزاعي وبه قال أحمد بن حنبل رحمه الله.

وقال سعيد بن المُسيَّب [ إذا رأتْ ذلكَ اغتسلتْ وصلَّتْ]. وعن أبي حنيفة إذا رأت بعد الحيض وبعد انقطاع الدَّم الصُّفرة والكُدرة يوما أو يومين ما لم تُجاوز العشرة فهو من حيضها، ولا تطهُر حتَّى ترى البياض خالصًا، والمشهور عند أصحاب الشَّافعي أنَّها إذا رأت الصُّفرة والكُدرة بعد انقطاع دم العادة ما لم تجاوز خسة عشر يوما فإنَّها حيض [(٥)].

وعن مكحول قال [إنَّ النِّسَاء لا يخفى عليهن الحيْضة إنَّ دمها أسودٌ غليظ، فإذا ذهب ذلك وصارت صُفرة رقيقة فإنَّا مُستحاضة فلتغتسل ولتُصلِّى (٥)]. أي أنَّ النِّساء لا يخفي عليهن دم الحيض لأنَّه دمٌ أسود تُخين، فإذا ذهب ذلك وصار أصفر رقيقًا أو أشقر أو أكدر فإنَّا حينئذ تكون مُستحاضة ويكون حُكمها حُكم الطَّاهرة فتغتسلْ وتُصلِّي.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٠٧] والدَّارمي [١/ ٢١٥] وابن ماجه [٥٣٥]. (٢) انظر نيل الأوطار للشَّوكاني [ج ١ ص ٣٢١]. (٣) الدُّرجة [بضمِّ فسُكون ففتح]: خرقة ونحوها تُدخلها المرأة في فرجها لتعرف زوال الدَّم من عدمه .(٤) أخرجه مالك بإسناد صحيح [٢٢٧] وعلَّقه البخاري قبل رقم [٣٢٠] وأورده في الإرواء [١٩٨]. (٥) انظر معالم السُّنن [ج ١ص ٨٠-٨١]. (٦) أخرجه أبو داود مُدرجًا بالحديث [٢٨٦].

(الثّانى) أنّ الكُدرة والصُّفرة حيض مُطلقًا ووجه استدلال من قال بذلك أنّهما خارجان من الرّحم وريحهما مُنتن فحُكمهما حُكم الحيض كما في قول عائشة رضى الله عنها «لاَ تَعْجَلْنَ حَتَّى تَرَيْنَ الْقَصَّةَ الْبَيْضَاءَ، تُرِيدُ بذَلكَ الطُّهْرَ مِنَ الْحَيْضِ». أى لا تغتسلن ولا تُصلِّين حتَّى تَرَيْنَ القَصَّة البيضاء، فإذا رأت بعد الحيض وبعد انقطاع الدّم الصُّفرة والكُدرة يوما أو يومين ما لم تجاوز العشرة فهو من حيضها، ولا تطهر حتى ترى البياض خالصا وهو قول الأحناف.

وقال بعض أصحاب الشّافعى: إذا رأتها فى أيّام العادة كانت حيضا ولا تعتبرها فيما جاوزها، والمشهور عند المالكيّة أنّهما حيض فى أيّام عادتها وثلاثة أيّام استظهارا بعدها، وهذا محمول على ما إذا رأت الصُّفْرة أو الكُدْرة فى أيّام الحيض، و(قال) محمّد ابن الحسن [ وبهذا نأخذ أنّ المرأة لا تطهر ما دامت ترى حُمرة أو صُفرة أو كُدرة حتّى ترى البياض خالصا، وإذا رأت المرأة الصُفرة والكُدرة فى أيّام الحيض فهو حيض، وإن رأته بعد أيّام حيضها لم يعتد به وبه قال كثير من الأثمّة ] .

[الثّالث] إِن كانت الكُدرة والصُّفرة في زمن العادة فحيض، وإِن كانتا قبل أو بعد العادة فليستا بحيض، وبه قال الحنابلة مستدلّين على ذلك بما رواه أبو داود من حديث أُمّ عطيّة «كُنَّا لاَ نَعُدُّ الْكُدْرَةَ وَالصُّفْرَةَ بَعْدَ الطُّهْرِ شَيْئًا (١)».

وقولها «بَعْدَ الطُّهْرِ»: يدلِّ على أنّه قبل الطُّهر يكون حيضا، ولأنّه إذا كان قبل الطُّهر فإنّه يشبت له أحكام الحيض تبعا للحيض، إذ من القواعد الفقهيّة: [أنّه يثبت تبعا ما لا يثبت استقلالا]. أمّا بعد الطُّهْر فقد انفصل فلا يكون هو الدّم الذي قال فيه ﴿ هُوَ أَذَى ﴾: فهو كسائر السَّائلات فلا يكون له حُكم الحيض وهذا هو الرّاجح [(٢٠].

## (٥) ـ علا مة الطُّمر من الحيض

علامة الطَّهر من الحيض معروفة عند النّساء وهي سائل أبيض يدفعه الرّحم عند انقطاع الحيض، وبعض النّساء لا تجد ذلك عندها فتبقى إلى الحيضة التّالية دون أن ترى هذا السّائل، فعلامة طهرها أنها إذا احتشت بقصّة بيضاء أدخلتها محلّ الحيض وخرجت ولم تتغيّر فهو علامة طُهرها لما أخرجه الدّارمي عن عائشة قالت «إذا رأت الدَّمَ فَلْتُمْسكُ عَنِ الصَّلاة حَتَّى تَرَى الطُّهْرَ أَبْيَضَ كَالْقَصَّة ثُمَّ تَسلَّ وَتُصَلِّي (٣) ». والسَّل: نزع الشّيء من الشّيء، ومعناه أن تنزع ما احتشته من خرقة ثمّ تتطهر وتُصلِّى.

(قال) النَّووى [ومَّا ينبغي أن يُعتنى به معرفة علامة انقطاع الحيض وقلّ من

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٧٠٧] والحاكم [٦٣٦]. (٢) انظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ٤٣٥]. (٣) أخرجه الدّارمي بإسناد حسن [١/٤/١].

أوضحه، وحاصله: أنّ علامة انقطاع الحيض والدُّخول في الطُّهر أن ينقطع خروج الدَّم والصُّفرة والكُلرة، وسواء خرجت رطوبة بيضاء أم لم يخرج شيء أصلا، وهذه العلامة تسمّى «التَّريَّة» وهي رطوبة خفيفة لا صُفرة فيها ولا كدرة تكون على القطنة أثر لا لون، وقالوا: ويكون هذا بعد انقطاع دم الحيض، وقد صحّ عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت للنساء «لا تَعْجَلْنَ حَتَّى تَرِيْنُ الْقَصَّةَ الْبَيْضَاء». تريد بذلك الطُّهر مِن الْحَيْضة (١)». و[القَصَّة] هي الجير من الجير الأبيض.

والمعنى هنا على التَّشبيه بنقاء بياضه وصفائه، والمراد أن تخرج القطنة أو الخرقة التي تحتشي بها المرأة كأنها قصَّة لا يُخالطها صُفرة، وقيل النقاء من أثر الدّم ورؤية القصَّة مَثَلُ لذلك، فإذا مضى زمن الحيضة وجب على المرأة أن تغتسل في الحال لأوّل صلاة تُدركها، ولا يجوز لها أن تترك بعد ذلك صلاة ولا صوما، ولا يمتنع زوجها من وطئها، ولا تمتنع من شيء يفعله الطَّاهر والله تعالى أعلم (٢)].

ونورد فيما يلى بيانا بالتّرتيب التّنازلى لألوان الدّم السّتة خلال الدّورة عند الأئمّة الأربعة رضى الله عنهم أجمعين

| التُّرابية                                                                            | الغُضرة                        | الگدرة                          | الشقرة                       | الصُّفرة                    | الحُمرة      | السّواد                 | بیان            |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------|------------------------------|-----------------------------|--------------|-------------------------|-----------------|
|                                                                                       | (٥)<br>کون دم حیا              |                                 |                              |                             |              |                         | الأحناف         |
| (١) خالص الحُمرة (٢) (٣) الأصفر والأكدر إذا نزل في زمن الحيض كان حيضا وهو أصح الأقوال |                                |                                 |                              |                             |              |                         | الهالكية        |
| (۱) (۳) (۵) (۲) (۱) الشُّقرة عندهم تلى السّواد وجميعها يقال لها حيض                   |                                |                                 |                              |                             |              |                         |                 |
| (۱) (۲) (۲) (۱) بشرط أن يخرج الدّم من قعر رحم الأنثى                                  |                                |                                 |                              |                             |              |                         | الحنابلة        |
| لونــه<br>کلٍـون<br>التراب                                                            | دم في لون<br>الحشائش<br>الغضّة | دم يكون<br>بلون الماء<br>المتسخ | دم أشرب<br>بياضه<br>بالحُمرة | كالصّديد<br>يعلوه<br>اصفرار | أحمر<br>قـان | أسـود<br>تعلوه<br>حُمرة | تعريف<br>اللّون |

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه مالك بإسناد صحيح [١٢٧] وعلُّقه البخاري قبل رقم [٣٢٠].

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ج ۲ ص ۲۵۹].

### (٦) ـ مدة الحيـض

هى مقدار الزّمن الذى تُعتبر المرأة فيه حائضا ولها ابتداء وانتهاء، والصّحيح أنّه لم يأت فى تقدير أقلّ الحيض وأكثره ما تقوم به الحُجَّة، لأنّ ما ورد فى تقديرها إمّا موقوف لا تقوم به الحُجَّة أو مرفوع لا يصحّ، فلا تعويل على ذلك ولا رجوع إليه، بل المعتبر [لذات العادة المتقرّرة] العادة، وغير المعتادة تعمل بالقرائن المُستفادة من الدّم، وقد صحّ فى ذات العادة أحاديث كثيرة فيها اعتبار الشّارع للعادة كما فى حديث أمّ المؤمنين عائشة رضى الله عنها أنّ رسول الله عَلَي قال «إِذَا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ فَدَعِى الصّلاة وَإِذَا أَدْبَرَتْ فَاغْتَسِلى وَصَلّى (١)».

وفى قوله «فَدَعى الصَّلاَة)»: نهى لها عن الصَّلاة فى زمن الحيض وهو نهى تحريم يقتضى فساد الصّلاة بإجماع المسلمين، وسواء فى هذا الصّلاة المفروضة والنّافلة لظاهر الحديث، وكذلك يحرم عليها الطَّواف، وصلاة الجنازة، وسُجود التّلاوة، وسُجود الشُّكر، وكلّ هذا مُتَّفق عليه، وقد أجمع أئمَّة الدّين على أنّها ليست مُكلَفة بالصَّلاة وعلى أنّه لا قضاء عليها والله تعالى أعلم [(٢)].

وقد صح رجوع غير المعتادة إلى القرائن كما في حديث فاطمة بنت أبي حبيش أنها كانت تُستحاض فقال لها النبي عَلَي «إِذَا كَانَ دَمُ الحَيْضَة فَإِنَّهُ دَمٌ أَسُودُ يعْرَفُ، فَإِذَا كَانَ ذَلُكَ فَتُوضَيَّى وَصَلِّى فَإِنَّمَا هُو فَإِذَا كَانَ الآخَرُ فَتَوضَيَّى وَصَلِّى فَإِنَّمَا هُو عَرْقٌ ٣٠». وَلقد استقى الأئمة الكرام تحديدهم لمدة الحيض من فهمهم للنصوص الواردة في مسائله والتقريرات الثّابتة عن نبيّنا عَلَي للدّلالة على أحكامه والتي نورد بعضها على النّحو التّالى:

(١) فأقلّ الحيض عند الشَّافعية والحنابلة يوم وليلة، كما أنّ أكثره خمسة عشر يوما على الأصحّ عندهم لأنّه لم يرد فيه تحديد من الشّارع الحكيم ولاحدَّ له في اللَّغة فوجب الرّجوع فيه إلى العُرف والعادة.

(٢) وأقل الحيض عند أبى حنيفة والتورى ثلاثة أيّام وثلاث ليال فإن نقص عنه فهو دم فاسد، وأكثره عشرة أيّام ولياليها، فإن كانت معتادة وزادت على عادتها فيها دون العشرة كان الزّائد حيضا، فلو كانت عادتها ثلاثة أيّام مثلا ثمّ رأت الدّم أربعة أيّام انتقلت عادتها إلى الأربع واعتبر الرّابع حيضا، وهكذا إلى العشرة، فإذا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٢٠] ومسلم [٣٣ ].

<sup>(</sup>٢) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ٢٥٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٨٦] والنّسائي [ ٣٦١] وأورده الألباني في الإرواء [ ٢٠٤].

جاوزت العشرة كانت عندهم مستحاضة.

(٣) أمّا المالكيَّة فلا حَدَّ عندهم لأقل الحيض بالنِّسبة للعبادة لا باعتبار الخارج ولا باعتبار الخارج ولا باعتبار الزّمن، فلو نزل منها الدّم دفقة واحدة في لحظة تُعتبر حائضا وإن وُجِد أيّاما كذلك، وحُجَّة مالك من وجهين:

(الأوّل) أنَّ النَّبى عَلَيْكَ بيَّن علامة دم الحيض وصفته بقوله «فَإِنَّهُ دَمٌ أَسْوَدُ يُعْرَفُ». فمتى كان الدَّم موصوفا بهذه إلصّفة كان الحيض حاصلا فيدخل تحت قول الله تعالى ﴿فَاعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾. وتحت قوله عَيِّكُ لفاطمة بنت أبي حبيش «فَإِذَا أُقْبَلَتِ الحَيْضَةُ فَاتْرُكِي الصَّلاَةَ، فَإِذَا ذَهَبَ قَدْرُهَا فَاغْسِلي عَنْك الدَّم وصَلِّي (١)».

(الثّاني) لمّا قال تعالى في دم الحيض ﴿ هُو َ أَذُى ﴾ : ذُكْر وصف كونه أذى في معرض بيان العلّة لوجوب الاعتزال ، وإنّما كان أذى للرَّائحة اللّذكرة التي فيه ، واللّون الفاسد ، وللحدّة القويّة التي فيه ، فإذا كان وجوب الاعتزال مُعلَّلا بهذه المعانى ، فعند حصول هذه المعانى يجب الاحتراز عملا بالعلّة المذكورة في كتاب الله تعالى على سبيل التّصريح [ (٢٠ ] .

كما قال [المالكيَّة] أنَّ أقلَّه في العدَّة والاستبراء يوم أو أكثره، وأكثره لمبتدئة نصف شهر، ولمعتادة عادتها وثلاثة أيام بعدها ما لم تُجاوز خمسة عشر يوما، فلو كانت عادتها اثنى عشر يوما تستظهر بثلاثة، وإن كانت عادتها ثلاثة عشر يوما فإنّها تستظهر بيومين وهكذا، والاستظهار: الاستبيان.

# (٧) ـ مدَّة الطُّمر بين الحيضتين

أقل الطُهر خمسة عشر يوما وهو اختيار أكثر المالكيّين وقول الشّافعى وأبو حنيفة وأصحابهما والثّورى وهو الصّحيح في المسألة، لأنّ الله تعالى قد جعل عدة ذوات الأقْراء ثلاث حيض، وجعل عدَّة مَنْ لا تحيض من كبر أو صغر ثلاثة أشهر، فكان كلّ قَرْء عوضا من شهر، والشّهر يجمع الطُهر والحيض، فإذا قلّ الحيض كثر الطُهر، وإذا كثر الحيض قلّ الطُهر، فلمّا كان أكثر الحيض خمسة عشر يوما، وجب أن يكون بإزائه أقلَّ الطُهر خمسة عشر يوما ليكمل في الشّهر الواحد حيض وطُهر، وهو المتعارف في الأغلب من خلْقة النّساء وجبلّتهن مع دلائل الكتاب والسّنة [(")].

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٠٦] ومسلم [٢٢ / ٣٣٣] والنّسائي [٣٦٣].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الفخر الرّازي [ج ٦ ص ٧٠]٠

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ٣ ص ٨٣].

(قال) في الحُجَّة البالغة [ لاشك أن طول مُدَّة الطُّهر والحيض وقصرهما يختلفان باختلاف المزاج والغذاء ونحوهما ولا يكادان يُضبطان بشيء مُطَّرد، فلا جَرَم أنّ الأصح هو الرّجوع إلى عادتهن، فإذا رأين أنّه حيض فهو حيض، وإذا رأين أنّه استحاضة فهو استحاضة، وقد عُلم من الشَّرع واللُّغة أنّ المرأة تارة تكون طاهرة، وتارة تكون حائضا ولطُهرها أحكام ولحيضها أحكام، واختلاف الصّحابة والتّابعين في ذلك منشؤه الاستقراء والتّقريب (١)].

# ونورد فيما يلى جدولا يترجم كلّ عناصر المسألة:

| تقدير سنّ انقطاع<br>الحيض عند النساء | أقلّ الطُّهر<br>بين الحيضتين | أكثر مُدَّة الحيض | أقلّ مُدَّة الحيض | بيان      |
|--------------------------------------|------------------------------|-------------------|-------------------|-----------|
| [٥٥] سنة                             | ۲۰ يوما                      | ١٠ أيّام بلياليها | ٣ أيّام و٣ ليال   | الأحناف   |
| [٥٠] سنة                             | ۱۵ يومـا                     | ۱۵ يوما           | يوم أو أكثره      | المالكيّة |
| [٦٢] سنة                             | ۱۵ يومـا                     | ۱۵ يوما           | يوم وليلة         | الشّافعية |
| [٥٠] سنة                             | ١٥ يومـا                     | ۱۵ يوما           | يوم وليلة         | الحنابلة  |

#### (۸) ـ الهميـض أذس

الأذى من أذى الشَّيْءُ أَذَى وَأَذَاةً وأُذْيَةً: قَذَرَ، ويقال: أذى كذا، تضرّر به وتألّم منه فهو أَذَى، وآذَاهُ إِيذَاء: أصابه بأذى، وفى التّنزيل ﴿ لَن يَضُرُّ وَكُمْ إِلاَّ أَذَى ﴾ منه فهو أَذَى، وآذَاهُ إِيذَاء: أصابه بأذى، وفى التّنزيل ﴿ لَن يَضُرُّ وَكُمْ إِلاَّ أَذَى ﴾ أى الأمر المكروه الذى ليس بشديد، فيطلق الأذى فى اللّغة: على الشّىء تكرهه ولا تقرّه، وعلى الأثر الذى تركه ذلك الشّىء إذا كان أثرا يسيرا، وكما فى «تاج العروس» عن الخطّابي [الأذى: المكروه اليسير، والأذى يستعمله الفقهاء بهذين العنين أيضا فهم يُطلقونه على الشّىء المؤذى (٢٠). وفى الحديث «وأدْناهَا إِمَاطَةُ الأَذَى عَن الطّريق (٣٠)».

ولقد صرح القرآن الكريم بعلَّة هذا الحكم بقوله ﴿قُلْ هُوَ أَذَّى ﴾ أي إنه أمر مستقذر

<sup>(</sup>١) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٧٩].

<sup>(</sup>٢) انظر مشارق الأنوار [ ١ / ٢٥] والمصباح المنير [ ١ / ١٣] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ ١ / ١٢٤].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٩] ومسلم [٥٥ / ٣٥] وأبو داود [٢٧٦].

تنفر منه الطبّاع السَّليمة، أو هو شيء تتأذَّى به المرأة وغيرها من رائحة دم الحيض، والأذى كناية عن الْقَنر على الجملة، ويُسمَّى الحيض أذى للونه المُستقذر ورائحته المُنتنة الكريهة ونجاسته المؤذية المانعة عن العبادة، والمعنى [أنّ الحيض أذى يُعتزل من المرأة موضعه ولا يتعدَّى ذلك إلى بقيَّة بدنها (١٠)].

قال ابن العربي [وفيه أربعة أقوال:

(الأوّل) قَذَرٌ وقاله قتادة والسُّدى (والثّاني) دَمَّ وقاله مجاهد. (والثّالث) نَجَسٌ (والرّابع) مكروه يُتأذَّى بريحه وضرره أو نجاسته.

والصّحيح هذا الرّابع بدليلين:

1 - أنّه يعمُّ المرأة . ٢ - قوله تعالى (إن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِّن مُّطَر ﴾ [النّساء: ١٠٢]. ويصح رجوعه إلى الاحتمالات الثّلاثُة المُتقدّمة وتقديره: يسَّالونك عن موضع الحيض قُلْ: هو أذى ، فيكون رجوعه إلى حقيقة المحيض مجازا ويكون رجوعه إلى مجازه حقيقة وهذا من بديع التّقدير (٢)].

يقول الأطبَّاء: [في وقت الحيض ينفتح عُنق الرَّحم ليخرج دم الحيض وتقل حموضة المهبل وتضعف مُقاومة الجهاز التناسلي للميكروبات، ولذا يجب اجتناب عمل أي فحص مهبلي أو إدخال الإصبع أو الجماع أثناء الحيض لما يُؤدِّي إليه من دخول الميكروبات لباطن الرَّحم ومنها إلى البريتون، فيُؤدِّي إلى التهابات حادة ذات عواقب وخيمة، كما أن دم الحيض في حالات الالتهابات المزمنة يحتوى على ميكروبات من إفراز الغُدد الرّحمية، وهذه الميكروبات تكون في حالة تَكُوُّن طول الشَّهر، وفي زمن الحيض تنمو وتتكاثر وتختلط بدمه، فيُؤدِّي الجماع في هذه الفترة إلى إصابة الرّجل بالتهابات تناسلية مضرة].

[ ولقد أثبت الطِّبُّ الحديث أنّ الوِقَاعَ في زمن الحيض يحدث الأضرار الآتية :

(١) من المعلوم أنّ السّائل المنوى يحتوى على مادَّة تسمَّى «البروستاجلاندين» وفى غير وقت الحيض فإنّ الغشاء المبطِّن للرّحم يقوم بإفراز مادة مُضادّة للبروستاجلاندين فلا يحدث منها ضرر على الإنسان.

(٢) أمّا في وقت الحيض فإنّ الغشاء المبطّن للرّحم يتهتّك ليتجدَّد بعد كلِّ حيضة، وبالتَّالي فإنّ الرّحم يفقد مُقاومته نظرا لخروج المادّة المضادّة مع دم الحيض أثناء الدّورة، فيستطيع البروستاجلاندين أن يتسرّب إلى الدَّورة الدَّموية دون مُقاومة فيُحدث لها

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج١ ص ٤٧٦].

<sup>(</sup>٢) أنظر أحكام القرآن [ج ١ ص ١٦١].

نقصا شديدًا في المناعة، وبتكرار الجاع أثناء الحيض تتكرَّر الالتهابات وقد يحدث انسداد في قناتي فالوب، كما لا تقتصر أضرار الجماع على الزُّوجة وحدها بل يُصاب الرَّجل أيضا ببعض الالتهابات في العضو النَّكري وقد تمتدُّ هذه الالتهابات إلى القناة البولية والمثانة ونزول إفرازات صديديَّة مصحوبة بآلام في الحوْض وأسفل الظَّهر (١)]

#### (٩) ـ الاعتزال في المحيـض

يأتي الاعتزال في الآية الكريمة فصل عارض بين الرَّجل والمرأة ومقصوده ترك المُجامعة واجتناب موضع الدَّم وهو المحرَّم إتيانه بنصِّ الكتاب، ومعناه: افعلوا العزلَ واكتسبوه في زمن المحيض ووقته، فُقدَّم ذِكْرُ العُلَّة في قوله ﴿هُوَ أَذَى ﴾: ثم رتَّب الحُكم عليه وهو وجوبٌ الاعتزال في قوله تعالي﴿فَأَعْتَرِ لُوا﴾: والأمر فيه للوجوب، فيقتضي وجوب الاعتزال أثناء الحيض في موضعه المعروف وحُرمة الإتيان فيه ، وقد أكد الخالق سبحانه هذا الأمر بقوله تعالى ﴿وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرُنَ ﴾. كما أنَّ قوله ﷺ [اصْنَعُوا كُلَّ شَيْءٍ إلَّا النِّكَاحَ (٢)]: يدلُّ على حُكمين مُهمَّين:

(الإُوَّل) تحريم نكاح الجائض بإجماع المسلمين وبنصِّ الكتاب العزيز والسَّنة الصَّريحة ومُستحلَّه كافر، وغيرُ المستحلِّ إن كان ناسيًا أو جاهلًا لوجود الحيض، أو جاهلا لتحريمه أو مُكرهًا فلا إثم عليه.

(الثّاني) جواز ما سوى ذلك وهو قسمان :

(١) الْمُباشرة فيها فوق السُّرَّة وتحت الرُّكبة وذلك حلالٌ باتِّفاق العُلماء.

(٢) الْمُباشرة فيها بين السُّرة والرُّكبة في غير القُبُل والدُّبُر وفيها ثلاثة وجوه الأشهرُ منها : التَّحريم، والثَّاني: عدم التَّحريم مع الكراهة، والثَّالث: إن كان المُباشر ضابطًا لنفسه عن الفرج [1] إمَّا لشدَّة ورع أو لضعف شهوة جاز و [1] لم يجز

ولما كان الحَوْمُ حول الحمى مظنَّة للوقوع فيه كما في قوله ﷺ [وَمَنْ وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الحَرَام، كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ (٤). جاء تحريم الوطء في الحليث بقوله [إلَّا النِّكَاحَ] سدًّا لذريعة الوقوع في الحرام، وقد قيل مَنْ قاربَ الآثامَ قَرُّبَ اقترافَه لها. والحَوْمُ: من حام حول الشَّيء وعليه [حَوْمًا وحَوَمَانًا] أي دار حوله.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب مدخل الطِّب الإسلامي للدُّكتور على محمد مطاوع [ص ١٥٤]. (٢) من حديث أخرجه مسلم [٢١/ ٣٠٢] وأبو داود (٢١٦٥] والتِّرمذي [٢٩٧٧]. (٣) انظر نيل الأوطار للشَّوكاني [ج ١ ص٣٣٣].

<sup>(</sup>٤) من حديث أخرجه البخاري [٥٢] ومسلم [ ١٠٧/ ١٥٩٩].

#### (١٠) ـ موضع الاعتزال

اختلف العُلماء في موضع الاعتزال ومُتعلِّقه على ثلاثة أقوال:

(الأوّل) جميع بدنها: فلا يُباشره بشيء من بدنه، وهو قول ابن عبّاس وعائشة في قول وعبيدة، وتعلّقوا بظاهر قوله تعالى ﴿ فَآعْتَزِلُواْ ٱلنّسَآءَ ﴾: وهذا عام في جميع أبدانهن، وبالمروى في الصَّحيح عن ميمونة أمّ المؤمنين «كَانَ رَسُولُ الله عَيَّةُ يَضْطَجعُ معي وأَنَا حَائضٌ وَبَيْني وبَيْنَهُ ثَوْبٌ ». وقول عائشة «كَانَتْ إِحْدَانَا إِذَا كَانَتْ حَائضًا أَرْبهُ مَعي وأَنَا حَائضٌ وبَيْني وبَيْنَهُ ثَوْبٌ ». وقول عائشة «كَانَتْ إِحْدَانَا إِذَا كَانَتْ حَائضًا أَرْبه أَمْرها رَسُولُ الله عَلَيَّةَ أَنْ تَأْتَزِرَ في فَوْر حَيْضَتها ثُمَّ يُبَاشِرُها، قَالَتْ: وأَيُكُمْ يَمْلكُ إِرْبه كَمَا كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يَمْلكُ إِرْبه (١) ». ومعناه [حاجته وهي شهوة الجماع، والمقصود: أَمْلكُكُمْ لنفسه، فيأمن مع هذه المباشرة الوقوع في الحرم، وهو مُباشرة فرج والمقصود: أَمْلكُكُمْ القرطبي: أوّله ومعظمه، وعند القرطبي: مُعظم صبّها من فوران القدر وغَليانِها.

(الثّانى) الْفَرْجُ خاصَّة وقالته حفصة وعكرمة وقتادة والشَّعبى والتَّورى لقول النّبي عَلَيْ «افْعَلُوا كُلَّ شَيْء إِلاَّ النِّكَاحَ». وأيضا [فإنّهم حملوا الآية على حماية النّرائع وخصُّوا الحُكم وهو التّحريم بموضع العلّة وهو الْفَرْج، ليكون الحُكم طبقا للعلَّة يتقرَّر بتقرُّرها إِذا أوجبته خاصة، فإذا أثارت العلَّة نُطقا وتعلَّق الحُكم بالنُّطق سقط اعتبار العلَّة (٣)].

(الثّالث) وهو ما بين السُّرة والرُّكبة وهو الصّحيح عند مالك والشّافعى وبه قال أبو حنيفة وأبو يوسف وسعيد بن المسيّب وطاوس وعطاء وجماعة من العلماء، وقالوا: له منها ما فوق الإزار لقوله عَلَيْ للسّائل حين سأله عمّا يحلُّ له من امرأته وهي حائض فقال «لتَشُدَّ عَلَيْهَا إِزَارَهَا ثُمَّ شَأْنَكَ بِأَعْلاَهَا (\*)». وجاء عند أبى داود بلفظ «لَكَ مَا فَوْقَ الإِزَارِ». وقوله «شَأْنَكَ بِأَعْلاَهَا» أى استمتع بأعلاها دون التّعامل مع موضع الشّهوة منها.

## (١١) ـ حُرمة وطء الحائض

وطء الحائض في الفرج عامدا مُختارا عالما بالحُرمة كبيرة من الكبائر يجب التّوبة منها اتّفاقا، وهذه الحُرمة ثابتة بالكتاب والسُّنّة وإجماع الأُمَّة ودليل ذلك قوله تعالى

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٠٢] ومسلم [٢/٣٣] والتّرمذي [١٣٢].

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ج۲ ص ۲۰۸].

<sup>(</sup>٣) انظر أحكام القرآن [ج ١ ص ١٦٣].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه مالك في الموطأ [٢٢٣] وأبو داود [٢١٢].

﴿ وَلا تَقْرَبُوهُن حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ ﴾ . وفي معناه : إذا قيل لا تقرب [بفتح الرّاء] كان معناه لا تتلبّس بالفعل ، وإذا كان [بضم الرّاء] كان معناه : لا تدْنُ منه ، كما يحرم على المرأة أن تمكن زوجها من وطئها أو الاستمتاع بما بين السُّرة والرُّكبة وهي حائض ، كما لا يحلُّ له أن يُجبرها على ذلك فمن وطيء امرأته أثناء نزول الدَّم فإنَّه يأثم وتجب عليه التَّوبة فورا كما تأثم هي بتمكينه من نفسها .

وفي الكفّارة على من وطيء امرأته وهي حائض قولان:

(الأوّل) إِنَّه يجب عليه الكفَّارة وهي عند الحسن البصرى وسعيد بن جبير [عتق رقبة]. والمروى عن ابن عبّاس وقتادة والأوزاعي وإسحاق وأحمد في رواية [التّصدُّق بدينار أو نصف دينار] على اختلاف منهم في الحال الذي يجب فيه الدّينار أو نصفه مستدلين بحديث ابن عبّاس المرفوع «مَنْ أَتَى امْرَأَتُهُ وَهِي حَاثِضٌ فَلْيَتَصَدَّقٌ بدينارٍ أَوْ نصف دينار (٢)». ويتعلّق بذلك أمران:

(الأوّل) أنّ الكفّارة لا تجب عن هذا الفعل إلاّ بثلاثة شروط هي:

(١) أن يكون عالما بحُرمته. (٢) وأن يكون ذاكرا لهذه الحرمة.

(٣) وأن يكون مُختارا غير مُكره.

فإذا كان جاهلا التَّحريم أو الحيض أو ناسيا ، أو أكرهت المرأة ، أو حصل الحيض في أثناء الجماع فلا كفَّارة عليه ولا إِثم.

(الثّاني) اختُلف في وجوب الكفّارة على المرأة إن سايرته في الفعل على قولين :

(١) أنَّه لا كفَّارِة عليها لما في قولِه عَلِيُّ من حديث ابن عبّاس «فَلْيَتَصَدُّقْ بِدِينَارٍ». من ذكر للرّجل و سُكوت عن المرأة .

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٩٠٤] وابن ماجه [٥٢٨] والتّرمذي [١٣٥].

<sup>(</sup>٢) حذيث صحيح أخرجه أبو داود [٢٩٤] وابن ماجه [٢٩٩] والتّرمذي [١٣٦].

وكانت راضية ضمنابهذا الفعل المحرَّم، فسُكوت النَّبي سَلِّ عن المرأة لا يقتضى الاختصاص بالرّجل، لأنّ الخطاب الموجه للرّجال يشمل النّساء وبالعكس إلاّ بدليل يقتضى التّخصيص [(١)].

(القول الثّاني) أنّه لا كفَّارة عليه وهو ما ذهب إليه بعض السَّلف منهم الشّعبى وعطاء والثّورى واللَّيث والأئمَّة الأربعة وجمهور العلماء وقالوا إِنَّه لا كفَّارة عليه بل واجبه الاستغفار والنّدم والتّوبة لكن يستحبّ أن يتصدَّق بدينار إِن وطيء في إِقبال الدَّم وبنصفه في إِدباره [(٢)].

(قال) ابن تيمية [وطء الحائض لا يجوز باتفاق الأئمَّة كما حرَّم الله تعالى ذلك ورسوله على أن وطئها وكانت حائضا ففى الكفَّارة عليه نزاع مشهور، وفى غُسلها من الجنابة دون الحيض نزاع بين العلماء، ووطء النُّفساء كوطء الحائض حرام باتفاق جمهور العلماء، لكن له أن يستمتع من الحائض والنُّفساء بما فوق الإزار، وسواء استمتع منها بفمه أو بيده أو برجله جاز، ولو استمتع بفخذيها ففى جوازه نزاع بين العلماء (٣)].

## (۱۲) ـ مباشرة الزّوج لزوجته وهم حائض

كما اتفق أثمة المسلمين على حُرمة الجماع في زمن الحيض اتفقوا كذلك على حلّ الاستمتاع بالمرأة بما فوق السُّرة ودون الرُّكبة، ومنشأ الخلاف حول جواز الاستمتاع بما دون السُّرة وفوق الرُّكبة هو ما فسَّر به بعضهم الحيض بموضع الحيض، فكانت الآية دالَّة على تحريم الجماع فقط ولا يكون فيها دلالة على تحريم ما وراءه، أمّا من فسَّر الحيض بالحيض كان تقدير الآية عنده: فاعتزلوا النساء في زمان الحيض ووقته، فترك العمل بها فيما بين السُّرة ودون الرُّكبة وقام الباقى عنده على الحُرمة [(1)].

ويأتى قوله تعالى ﴿ وَلا تَقْرَبُوهُنَ ﴾. أي ولا تجامعوهن تأكيدا لقول الله سبحانه فى أوّل الآية ﴿ فَاعْتَرِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾. ويمكن حملها على فائدة جليلة مُفادها أن يكون قوله تعالى ﴿ فَآعْتَرِلُواْ ﴾: نهيا عن المباشرة فى موضع الدّم فقط، وقوله تعالى ﴿ وَلا تَقْرَبُوهُنَ ﴾ يكون نهيا عن الالتذاذ بما يقرب من ذلك الموضع.

ومُباشرة الرّجل لزوجته وهي حائض تكون بالمُضاجعة والمُلامسة والتَّقبيل وغير

<sup>(</sup>١) انظر الشّرح المتع [ج ١ ص ١٥ ٤ - ٤١٦].

<sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأحودني [ج ١ ص ٣١٣].

<sup>(</sup>٣) انظر مجموع الفتاوي [ج ٢١ ص ٢٦٤].

 <sup>(</sup>٤) انظر تفسير الفخر الرُازى [ج ٦ ص ٧٢].

ذلك دون الوطء، بشرط أن يكون عليها ما يستر من السُّرة إلى نصف الفَخذين أو الرُّكبتين، لتصون به ما لا يحلِّ مُباشرته من قُربان زوجها منه، فهذا كلُّه حَلال بالإِجماع لحديث عائشة رضى الله عنها «كَانَ رَسُولُ الله عَلَي يُبَاشرُ نساءَهُ فَوْقَ الإِزَارِ وَهُنَّ حُيَّضٌ (١٠)». والمُباشرة في الحديث بمعنى مُلامسة بَشرة الرَّجَل بَشرة المرأة، وقد ترد المباشرة بمعنى الجماع، إلا أنّ المباشرة هنا هي المعنى الأوّل بالإِجماع [ (٢٠] .

وفِي الحديث الدّلالة على أمرين:

(الأوّل) أنّ رسول الله عَلَى كان يُباشر نساءه حال حيضهن إذا كان عليهن ما يستر ما بين السُّرة والرُّكبة، وإذا كان هذا الحُكم قد ثبت في حق أُمَّهات المؤمنين في عنى السُّرة والرُّكبة، وإذا كان هذا الحُكم قد ثبت في حق المُول النِّساء، واقتصاره عَلَى مُباشرته على ما فوق الإزار محمول على الاستحباب جمعا بين قوله عَلى وفعله.

(الثّانى) أنّه يدلُّ على جواز مُباشرة الرّجل لامرأته الحائض وهى مُتَزرة واستمتاعه منها بالملامسة والتّقبيل ونحو ذلك كما في حديث ميمونة رضي الله عنها قالت «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ كَانَ يُبَاشرُ الْمَرْأَةَ مِنْ نسَائه وَهِيَ حَائِضٌ إِذَا كَانَ عَلَيْهَا إِزَارْ (٣) إِلَى أَنْصَافَ الْفَحْذَيْنِ أُوالرُّكْبَتَيْنِ تَحْتَجزُ بِهَ (٤٠) ». وقولها «تحتجز به»: أي تجعله حاجزا أنْصَافَ الْفَحْذَيْنِ أُوالرُّكْبَتَيْنِ تَحْتَجزُ بِهَ (٤٠) ». وقولها «تحتجز به»: أي تجعله حاجزا بينها وبين زوجها، وهذه الجُملة صفة لَلإِزَار ويجوز أن تكون حالا من المرأة لما في رواية النسائي من قولها «مُحْتَجزَةً به». أي حال كون المرأة ممتنعة بالإزار.

فمُباشرة الحائض وهى مُتَّزرة على الاحتياط والقطع للذّريعة، ولأنّه لو أباح فَخذَيها كان ذلك منه ذريعة إلى موضع الدَّم الحُرَّم بإجماع، فأمر بذلك احتياطا، وانحرَّم نفسه موضع الدَّم، فإذا حرُم على الرّجل مباشرة ما تحت إزار امرأته حرُم عليها كذلك تمكينه منها وأن تباشره بما تحت إزارها بالأوْلَى.

ومُباشرة الحائض عند العلماء على ثلاثة أقسام:

رأحدها) أن يُباشرها بالجماع في الفرج عامدا فهذا حرام بالإجماع ومُؤيَّد بنص القرآن والسُّنَّة الصّحيحة الصّريحة، ولو اعتقد المسلم حلَّ جماع الحائض في فرجها لصار كافراً مُرتدًّا، ولو فعله إنسان غير مُعتقد حلَّه فإن كانَ ناسيا أو جاهلا بتحريمه أو غير عالم بوجود الحيض أو مُكرَها فلا إثم عليه ولا كفَّارة، وإن وطئها عامدا عالما

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٠٣] ومسلم [٣ / ٢٩٤] وأبوداود [٢١٦٧].

<sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأحوَذي [ج ١ ص ٣٠٥].

<sup>(</sup>٣) الإزار ما تشدُّ به المرأة وسطها.

<sup>( \$ )</sup> حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٦٧ ] والنّسائي [ ٢٨٦ ].

بالتَّحريم مُختارا فقد ارتكب معصية كبيرة يجب عليه التّوبة منها اتّفاقا.

(الثّاني) المباشرة فيما فوق السُّرة وتحت الرُّكبة بالقُبلة والمُعانقة أو اللَّمس أو غير ذلك، فهذا حلال بالإِجماع، ودليله ما جاء من الأحاديث الصّحيحة في مُباشرة النّبي عَيِّكُ نساءه فوق الإزار وإذنه في ذلك وعليه إجماع المسلمين.

(الثّالث) المباشرة فيما بين السُّرة والرُّكبة في غير القُبل والدُّبر فللأئمّة فيه للاثة أقوال:

(١) التَّحريم مُطلقًا وإليه ذهب أبو حنيفة ومالك وهو قول أكثر العلماء والقول الصّحيح للشَّافعية مُستدلِّين بحديث زيد بن أسلم رضى الله عنه أنّ رجلا سأل النّبى عَلَيْهُ فقال «مَا يَحلُّ لَى منَ امْرَأْتِي وَهيَ حَائِضٌ ؟ ». فقال له عَلَيْهُ : لتَشُدَّ عَلَيْهَا إِزَارَهَا ثُمَّ شَأْنَكَ وَأَعْلاَهَا وهي مُغطَّاة الفرج.

(قال) الباجى [قوله «مَا يَحِلُّ لِى مِنَ امْرَأَتِى وَهِيَ حَائِضٌ ؟»: وإِن كان لفظا عامًا فهو خاص بالاستمتاع بالوطء ، لأنَّه إِذا وقع السَّوال على عين من الأعيان انصرف بالعُرف والعادة إلى المنافع المقصودة منه ، والمقصود من المرأة الاستمتاع والوطء ، فكان السُّؤال على ما يحل له من وطئها في حال حيضها لما علم أنه ممنوع من وطئها في الفرج لقول الله تعالى ﴿ فَاعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾ . وانصرف الاعتزال أيضا إلى اعتزال الوطء لما تقدَّم ذكره ، وعلم هذا السَّائل أنَّ الاستمتاع بالنَّظر إليها والمباشرة لها بالقُبل وغير ذلك من الاستمتاع مُباح ، فطلب تحديد المباح وقييزه من الحظور ، ومفهوم قول النّبي ﷺ للرّجل «لَكَ مَا فَوْقَ الإِزَارِ» . أنّ ما تحته لا يحلّ الاستمتاع به (٢٠)] .

وهو في ذات الوقت يُؤكِّد أنَّ التَّصريح بما فوق الإزار:

(أ) يأتي على سبيل التنزُّه والبُعِد عن الوقوع في الإِثم المحرُّم.

(ب) وأنّه محمول على من لا يملك نفسه، لأنّه لو مُكِّن من الاستمتاع بين الفخذين مثلا فربّما لا يملك نفسه فيُجامع في الفرج إمّا لقلّـة دينه أو قُوَّة شهوته.

(ج) أَنْه يُحمَل على اختلاف الحال، فقوله عَلَي «اصْنَعُوا كُلَّ شَيْء إِلاَّ النِّكَاحِ». فهذا فيمن يملك نفسه، وقوله «فَمَا فَوْقَ الإِزَارِ» فهو فيمن يخشى على نفسه المحذور.

(٢) أنّ ذلك مكروه كراهة تنزيه مع تجنُّب شَعار الدَّم فقط وهو الوجه الأقوى

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مالك في الموطأ [١٢٣] وأبو داود [٢١٢].

 <sup>(</sup>٢) انظرالمنهل العذب المورود [ج ٢ ص ٢٦٩].

من حيث الدّليل، وإليه ذهب عكرمة ومُجاهد والشَّعبي والنَّخعي والحَكَم والثَّورى وأحمد مُستدلِّين بحديث أنس مرفوعا «اصْنَعُوا كُلَّ شَيْء إِلاَّ النِّكَاحَ (١)». وفي لفظ «إلاَّ الجُماعَ». قالوا: وأمّا اقتصار النّبي عَلَي في مُباشرته على ما فوق الإزار فمحمول على الاستحباب والله تعالى أعلم.

(٣) جواز ذلك إذا استطاع الزّوج أن يضبط نفسه عن الفرج ويثق من اجتنابه إمّا لضعف شهوته أو لشدة ورعه وإلا فلا، وهذا الوجه حسن وبه قال أبو العبّاس البصرى، أمّا إذا وجد المرء أنّ الاستمتاع بما فوق الإزار يمكن أن يدفعه إلى الجماع في الفرج وهو حرام، فتركه ذلك حال الحيض أسلم لما رُوى عن مُعاذ بن جبل رضي الله عنه قال «سَأَلْتُ رَسُولَ الله عَيَّ عَمَّا يَحلُّ للرَّجُلِ مِنَ امْرَأَته وَهي حَائضٌ؟ قَال : مَا فَوْقَ الإِزَارِ وَالتَّعَفُّفُ عَنْ ذَلكَ أَفْضَلُ (٢)». أي الامتناع عن الاستمتاع من الحائض عا فوق الإزار أكمل، لأنه قد يَجُرُّ إلى الجماع في الفر ج وهو الذي حرّمه الخالق جلّ وعلا في تلك الحالة.

### (١٣) ـ وطء المرأة بعد انقطاع الدّم

أكثر الفُقهاء على أنّ المرأة إذا انقطع حيضها لا يحلُّ للزَّوج مُجامعتها إلاّ بعد أن تغتسل من الحيض لقوله تعالى ﴿ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ فَاذَا تَطَهَّرْنَ فَٱتُوهُ بَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]. وتأتى كلمة ﴿ حَتَّى ﴾: في الآية بمعنى الغاية وهى: انتهاء الشّىء وتمامه، وحُكم الغاية أن يكون ما بعدها مُخالفًا لما قبلها، وهو قول مالك والنّورى والأوزاعى والشّافعى وتقوم حُجّتهم على أمرين:

(الأوّل) أنّ القراءة المتواترة حُجَّة بالإِجماع، فإذا حصلت قراءتان مُتواترتان وجب الجمع بينهما، وإذا ثبت هذا فإنّ قراءة قوله ﴿حَتَّىٰ يَطْهُرُنَ ﴾:

- (١) تُعبِّر عن انقطاع الدَّم عندما تكون بالتَّخفيف.
- (٢) وتُعبِّر عن التطهُّر بالماء عندما تكون بالتُّثقيل.

فوجب أن تكون دلالة هذه الآية قائمة على وجوب الأمرين، كما لا تنتهى هذه الحُرمة إلاّ عند حصول الأمرين.

(الثّاني) أنّ قوله تعالى ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأَتُّوهُ أَنَّ ﴾: علَّق الإتيان على التطهُّر بكلمة ﴿ فَإِذَا ﴾. وهي في اللُّغة للشَّرط والمعلّق على الشّرط عدم عند عدم الشّرط،

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٦/ ٣٠٢] وأبوداود [٢١٦٥] والتّرمذي [٢٩٧٧].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود بإسناد ضعيف [٢١٣].

فوجب أنّه لا يجوز الإتيان عند عدم التطهُّر.

واحتج أبوحنيفة بقول الله تعالى﴿ وَلا تَقْرَبُوهُنَّحَتَّىٰ يَطْهُرَّنَّ ﴾: أي نهي عن قُربانهن وجعل غاية ذلك النّهي أن يطهُرن بمعنى ينقطع حيضهن، فإذا كان انقطاع الحيض غاية لهذا النّهي وجب أن لا يبقي هذا النّهي عند انقطاع الحيض، وإذا تُبت أنّه لابد بعد انقطاع الحيض من التطهُّر فقد اختلفوا في مقصود ذلك التطهُّر:

- فقال الشّافعي وأكثر الفقهاء هو الاغتسال.
- \* وقال الأوزاعي وابن حزم هو غَسْل الموضع بالماء.
- \* وقال عطاء وطاوس هو أن تغسل الموضع وتتوضّاً ، والصّحيح هو الأوّل لوجهين :

(الأوّل) أنّ ظاهر قوله ﴿فَإِذَا تَطَهَّرُنَ ﴾ : حُكم عائد إلى ذات المرأة فوجب أن يحصل هذا التطهُّر في كلّ بدنَّها لا في بعض أجزاء بدنها.

(الثّاني) أنّ حمله على التطهُّر الذي يختصّ الحيض بوجوبه أوْلي من التطهُّر الذي يثبت في الاستحاضة كثبوته في الحيض، فهذا يُوجب أن المراد به الاغتسال إِذا أمكن وجود الماء، وإِن تعذّر ذلك فقد أجمع القائلون بوجوب الاغتسال على أنّ التيمُّم يقوم مقامه بدلالة الإِجماع وإِلاَّ فالظَّاهر يقتضي ألاَّ يجوز قُربانها إِلاَّ بعد الاغتسال بالمآء.

فإذا سلَّمنا أنّ قوله تعالى ﴿حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ ﴾ معناه حتَّى ينقطع الدّم، فإنّه قال بعد دلك ﴿فَإِذَا تُطَهِّرُنَ ﴾ أي اغتسلن بالماء، أي أنَّ الطُّهر الذي يحلُّ به جماع الحائض الذي يذهب به عنها هو تطهُّرها بالماء كتطهُّر الجنب ولا يُجزىء من تيمُّم وغِيره، وبه قال مالك والشَّافعي والطُّبري وأهل المدينة وغيرهم، وعلى ذلك يكون الحكم قد تعلُّق على شرطين:

أحدهما ـ انقطاع الدّم.

والثَّاني ـ الاغتسال بالماء.

فتوقُّف الحُكم وهو جواز الوطء على الشَّرطين معًا [٧١ ]. و (قال) الأوزاعي وابن حزم [إِن غسلت فرجها بالماء جاز وطؤها ، والأحوط عدم إِتيان الحائض إِلاّ بعد أن تغتسل وإن انقطع دمها لأكثر الحيض تغليبا للحاظر على المبيح (٢)].

واختلفوا في المراد من قوله تعالى﴿فَأْتُوهُرِ ﴾ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ : وفيه وجوه :

<sup>(</sup>١) انظر أحكام القرآن [ج ١ ص ١٦٦]. (٢) انظر كتاب الدِّين الخالص [ج ١ ص ٤٤٤]

(أوّلها) معناه فأتوهن في [المأتي] فإِنّه هو الذي أمر الله به ولا تأتوهن في [غير المأتي] وهو قول ابن عبّاس ومجاهد والنّخعي وقتادة وعكرمة.

(والثّاني) أى فأتوهن من حيث يحلّ لكم غشيانهن كما أمر الله تعالى وذلك بألاً يكُنّ صائمات ولا مُعتكفات ولامحرمات بحجّ أو عُمرة.

(الثَّالث) فأتوهن من قبَل الحلال دون الفجور.

والأقرب هو القول الأوّل لأنّ لفظة ﴿حَيْثُ﴾: حقيقة في المكان مجاز في غيره [ ('']. وللحنابلة في المسألة تفصيل يُستفاد منه قولهم: إنَّ الدَّم إذا انقطع ولم تغتسل المرأة منه بقى كلّ شيء على تحريمه إلاّ الصِّيام والطّلاق:

(٢) كما أنّ الدّليل على جواز الطُّلاق بعد انقطاع الدّم قوله عَظِيَّ لعمر رضى الله عنه «مُرهُ فَلْيُراَجعْهَا ثُمَّ لْيُطَلِّقْهَا طَاهِرًا أَوْ حَامِلاً (٣)».

#### (ΙΣ) ـ ما يجوز للحائض فعله

عندما تتلبَّس المرأة بحالة الحيض فإنه يحرُم عليها أن تُباشر بعض الأعمال إلا بعد انقطاع الدَّم والطُّهر منه لكونها طاهرة لا تنجس، أمّا النّجاسة فهى نجاسة الدّم وهو غير طاهر في كلّ وقت من أوقات الحيض، وكانت أُمَّهات المؤمنين في بيت النُبوة وهُنَّ عير طاهر في حلى ذات الوتيرة اللاّتي كُنَّ عليها قبل الحيض الذي لم يتغيَّر به شأن من الشُّئون سوى تركهن لفريضتي الصّلاة والصّوم وما أمرن به وهُنَّ على هذا الحال:

(١) فها هي أُمّ المؤمنين عائشة تُرجِّل رأس النّبي عَلِيَّ وهي حائض وتقول «إِنَّ النَّبيَ عَلِيَّ وهي حائض وتقول «إِنَّ النَّبيَ عَلِيَّ كَانَ يَتَّكِيءُ في حَجْرِي وَأَنَا حَائِضٌ ثُمَّ يَقْرَأُ الْقُرَّانَ (٤٠)». وفي رواية «كَانَ يَقْرَأُ الْقُرَّانَ وَرَأْسُهُ فِي حَجْرِي وَأَنَا حَائِضٌ (٥٠)». والمراد بالاتّكاء وضع رأسه الشّريف في حجرها رضي

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الفخر الرّازى [ج ٦ ص ٧٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٩٣١] ومسلم [ ٧٦ / ١١٠٩ ] والتّرمذي [ ٧٧٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٩٠٨] ومسلم [٥/٢١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٩٧] ومسلم [١٥١/ ٣٠١] وأبو داود [٧٦٠].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [٧٥٤٩].

الله عنها. (قال) ابن دقيق العيد [في هذا الفعل إشارة إلى أنّ الحائض لا تقرأ القرآن لأن قراء تها لو كانت جائزة لما توهم امتناع القراءة في حجرها حتى احتيج إلى التنصيص عليها، وفيه جواز مُلامسة الحائض، وأنّ ذاتها وثيابها على الطّهارة ما لم يلحق شيئا منها نجاسة، وهذا مبنى على منع القراءة في المواضع المستقذرة (١٠).

(٢) وكانت أُمّهات المؤمنين رضى الله عنهن وهُنَّ على هذا الحال يُشاركن رسول الله عَلَي هذا الحال يُشاركن رسول الله عَلَي الله عنها «وَكَانَ يُخْرِجُ رَأْسَهُ إِلَى وَهُو مُعْتَكِف فَأَعْسِلُهُ وَأَنَا حَائِضٌ (٢)». وقولها رضى الله عنها «وَكَانَ يُخْرِجُ رَأْسَهُ إِلَى وَهُو مُعْتَكِف فَأَعْسِلُهُ وَأَنَا حَائِضٌ (٣)».

(٣) وعندما حاضت أم سلمة رضى الله عنها وعلم منها ﷺ ذلك قالت «فَانْسَلَلْتُ فَأَخُدْتُ ثَيَابَ حَيْضَتَى، قَالَ: أَنُفست؟ قُلْتُ نَعَمْ، فَدَعَانِى فَاضْطَجَعْتُ مَعَهُ فِى فَأَخُدْتُ ثَيَابَ حَيْضَتَى، قَالَ: أَنُفست؟ قُلْتُ نَعَمْ، فَدَعَانِى فَاضْطَجَعْتُ مَعَهُ فِى الْخَميلَة : القطيفة أو هُدْبِهَا ونحوها ممّا يُنسج وتفضل له فضول وجمعها وخميلاً]. أو كل ثوب له خَمْلٌ من أي شيء كان، ويُؤيده حديث ميمونة رضى الله عنها قالت «كَانَ رسُولُ الله عَلَيْهُ يَصْطَجِعُ مَعِي وَأَنَا حَائِضٌ وَبَيْنِي وَبَيْنَهُ ثَوْبٌ (٥٠)».

وفى الأحاديث جواز النّوم مع الحائض والإضطجاع معها فى لحاف واحد إذا كان هناك حائل يمنع من مُلاقاة البشرة فيما بين السرة والرُّكبة أو يمنع الفرج وحده ، كما فيها الدّلالة على عظيم تواضُعه ﷺ وكريم خُلُقه ورحمته بأهله للنّوم معهم فى لحاف واحد وهُنَّ على هذه الحالة التي لا يمكن أن تتحقَّق معها رغبة أو استمتاع.

(٤) وعندما تكون ميمونة زوج النبي عَلَي حائضا لا تُصلِّى فإنها تفترش لنفسها مكانا بحذاء مكان سُجود النبي عَلى وهو يُصلِّى على خُمرته فتقول «فَإِذَا سَجَدَ أَصَابَنى مَكْنَ بعض ثُوبِه وَأَنَا حَائض " وهو يُبيِّن أن عين الحائض والنُّفساء طاهرة لأن ثوبه عَلَي كان يُصيبها إذا سَجَد وهي حائض ولا يضره ذلك، كما يحمل الدّلالة على أن مُلاقاة بدن الطَّاهر وثيابه للحائض لا تفسد الصّلاة ولو كان مُتلبِّسا بنجاسة حُكمية، وأن مُحاذاة الحائض لا تفسد الصّلاة [(٢)].

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٤٧٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٩٩] ومسلم [٥/٢٩٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٠١] ومسلم [ ٢ / ٢٩٧] وأبو داود [ ٢٤٦٧] .

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٩٨] ومسلم [٥/٢٩٦].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٤/٩٥٧].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥١٨] ومسلم [٢٧٣ / ٥١٣].

<sup>(</sup>٧) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٥٨٢].

(٥) وكُنَّ وهُنَّ على هذا الحال يُشاركن رسول الله عَلَيَّ أكله وشُربه ومضطجعه لقول عائشة رضى الله عنها «كُنْتُ أَتَعَرَّقُ (١) الْعَظْمَ وَأَنَا حَائِضٌ فَأَعْطيه للنَّبي للقَول عائشة رضى الله عنها «كُنْتُ أَتَعَرَّقُ (١) الْعَظْمَ وَأَشْرَبُ الشَّرَابَ فَأَنَاوِلُهُ فَيَضَعُ فَيَضَعُ فَيَضَعُ فَيَضَعُ الدَّى الشَّرَابِ فَأَنَاوِلُهُ فَيضَعُ فَمَهُ في الْمَوْضِعِ الَّذِي كُنْتُ أَشْرَبُ مَنْهُ (٢)». وفيه الدّلالة على مُؤاكلة الحائض ومشاربتها وعلى طهارة سُؤرها وأعضائها.

(٦) وكان عَلَيْ يسمح لهن أن يقضين كل مصالح البيت وهن على هذا النّحو لقول عائشة «قَالَ لي رَسُولُ الله عَلَيْ نَاوِلِيني الْخُمْرَةَ مِنَ الْمَسْجِد فَقُلْتُ: إِنِّى حَائِضٌ ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلِي إِنَّ حَيْضَتِك لَيْسَتْ في يَدكُ (٣)». والخُمَرة كما قال الخطّابي هي سجّادة الصّلاة يسجد عليها المصلي، ومعناه أنّ النّجاسة التي يُصان منها المسجد وهي دم الحيض ـ ليست في يدك، وقولها رضى الله عنها «كُنتُ أُرَجِّلُ رَأْسَ رَسُولِ الله عَلِي وَأَنا حَائِضٌ (٤)». وترجيل الشّعر تسريحه ثمّ دهنه.

(٧) وللحائض أن تشهد العيدين ودعوة المسلمين بشرط اعتزالها المصلّي لحديث أمّ عطية أنّ رسول الله عَلَيْ قال «ليَخْرُج الْعَوَاتِقُ ذَوَاتُ الْخُدُورِ وَالْحُيَّضُ ويَشْهَدْنَ الْعُيدَ وَدَعْوَةَ الْمُسلمينَ وَليَعْتَزِلَ الْحُيَّضُ الْمُصلّى (٥)». وفي رواية للبخارى «كُنّا نُوْمَرُ أَنْ يَخْرُجَ الْحُيَّضُ فَيُكَبِّرْنَ بِتَكْبِيرِهِمْ ويَدْعُونَ (٢)». والعواتق جمع عاتق، وهي أن يَخْرُجَ الْحُيَّضُ فَيُكَبِّرْنَ بِتَكْبِيرِهِمْ ويَدْعُونَ (٢)». والعواتق جمع عاتق، وهي من بلغت الْحُلُم، أو استحقت التّزويج، أو الكريمة على أهلها، أو التي عُتقت عن الامتهان من الخروج للخدمة، والخدور جمع خدر وهو ستر في ناحية البيت تقعد البكر وراءه فلا يراها النّاس.

ويستفاد من الأحاديث:

\* أنّ فى قوله «ليَخْرُج الْعَوَاتِقُ وَذَوَاتُ الْخُدُورِ»: جواز خروج النّساء لصلاة العيد وبه قال جماعة منهم أبو بكر وعلى وابن عمر وغيرهم، ومنهم من منعهن من ذلك منهم عروة ومالك وأبو يوسف وأجازه أبو حنيفة مرّة ومنعه مرّة.

\* وأن قولها «وَلِيَعْتَزِلِ الْحُيَّضُ الْمُصلَّى»: منع الحُيَّض من المُصَلِّى وهو عند الجمهور

<sup>(</sup>١) قوله ﴿أَتَّعُرَّقُ ﴾: أي آخذ ما على العظم من اللُّحم بالأسنان.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [12/ ، ٣٠] وأبو داود [209] والنّسائي [278].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١١ / ٢٩٨ ] وأبو داود [ ٢٦١ ] والتّرمذي [ ١٣٤ ] .

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٧٩٥] ومسلم [ ١٠ / ٢٩٧].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٩٨٠] وأبو داود [١١٣٧].

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخارى مُعلِّقا [قبل رقم ٣٠٥].

منع تنزيه لا تحريم، وسببه الصّيانة والاحتراز من مُقارنة النّساء للرّجال من غير حاجة ولا صلاة، وإذا ذهبن فلا يحرم ذلك لأنّ المُصَلَّى ليست بمسجد. (قال) ابن المنير: [الحكمة في اعتزالهن أنَّ في وقوفهن وهن لايصلين مع المُصليات إظهار استهانة بالحال فاستحبّ لهنّ اجتناب ذلك(١)].

عِ وَفِي قولها «فَيُكَبِّرْنَ بِتَكْبِيرِهِمْ وَيَدْعُونَ»:جواز ذكر الله تعالى للحائض والجُنُب وإنّما يحرم عليها القرآن وتلاوته.

\* وفى قولها «فَيَشْهَدْنَ الْخَيْرَ»: استحباب حُضور مجامع الخير ودعاء المسلمين وحلق الذّكر والعلم، وليتّعظن بما ذُكر من ذلك كُلّه في خُطبة العيد.

(٨) وللمرأة أن تقضى مناسك الحج كلّها إِن كانت حائضًا إِلاّ الطُّواف بالبيت لحديث عائشة رضى الله عنها قالت «خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْ لاَ نَذْكُرُ إِلاَّ الْحَجَّ فَلَمَّا جئنَا سَرِفَ (٢) طَمشْتُ (٣) فَلدَخَلِ عَلَيَّ النَّبيُ عَلَيْ وَأَنَا أَبْكَي فَقَالَ: مَا يُبْكيك ؟ قُلْتُ: لَو دَدْتُ وَاللهُ أَنِّي لَمْ أَحُجَ الْعَامَ! قَالَ: لَعَلَك نَفسْت ؟ (٤) قُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: فَإِنَّ ذَلكَ شَيْءٌ كَتَبهُ وَاللهُ أَنِّي لَمْ أَحُجَ الْعَلَى مَا يَفْعَلُ الْحَاجُ ، غَيْرَ أَنْ لاَ تَطُوفي بِالْبَيْت حَتَّى تَطْهُرى (٥) ». الله عَلَى بنات آدم، فَافْعَلى مَا يَفْعَلُ الْحَاجُ ، غَيْرَ أَنْ لاَ تَطُوفي بِالْبَيْت حَتَّى تَطْهُرى (٥) ». ورغم أن أعمال الحج ومناسكه مشتملة على الذِّكر والتلبية والدُّعاء إلاّ أن الحائض لم تُمنع من شيء من ذلك ولم يستثن رسول الله عَلَيْ شيئًا منها إلاّ الطُّواف لكونه صلاةً مخصوصة والطَّهارة شرط لصحتها.

(٩) كما رَخُص رسول الله عَلَيْ للمرأة إِذا حاضت أن تنفر بعد طواف الإفاضة من غير وداع لقول عائشة «يَا رَسُولَ الله إِنَّ صَفيَّة بِنْتَ حُييٍ قَدْ حَاضَت ؟ فَقَالَ رَسُولَ الله عَلَيْ : لَعَلَهَا تَحْبسُنَا ، أَلَمْ تَكُنْ طَافَتْ مَعَكُنَ ؟ فَقَالُوا: بَلَى. قَالَ: فَاخْرُجِي (٢)». وفي رواية مسلم «قَالَ: فَاخْرُجُنَ». وعن طَاوُس عن ابن عبّاس مَوْظَيْ قال «رُخُصَ لِلْحَائِضِ أَنْ تَنْفِرَ إِذَا حَاضَت (٧)».

(قال) ابن المنذر [قال عامّة فقهاء الأمصار ليس على الحائض التى أفاضت طواف وداع]. وعند البخارى عن ابن عبّاس «أُمِرَ النّاسُ أَنْ يَكُونَ آخِرُ عَهْدهِمْ بِالْبَيْتِ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ آخِرُ عَهْدهِمْ بِالْبَيْتِ إِلاَّ أَنّهُ خُفّفَ عَنِ الْحَائِضِ (^)».

<sup>(</sup>۱) انظر فتح البارى [ج ۱ ص ٥٠٥]. (۲) «سَرِف»: موضع قريب من مكَّة المكرَّمة. (٣) قوله «طَمشْتُ»: من الطَّمث وهو من مُسمَّيات الحيض والافتضاض [وانظر التوقيف ص ٤٨٥]. (٤) قوله «لَعلُك نُفسَّت»: أى جاءتك الحيضة التى هى عادة النّساء. (٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٠٥] ومسلم [٣٠٥] ومسلم [١٢١١]. (٧) حديث وأبوداود [ ٢٧٨] ومسلم [ ٣٨٥]. (٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٣٢٨] ومسلم [ ١٢٨٩ / ٢٠١]. (٧) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٧٥٨] ومسلم [ ١٣٥٨ / ٢٨١].

# (١٥) ـ ما يتعلّق بالحيض من أحكام شرعية

كما علَّق الشّرع على الحيض أحكاما نوردها على النّحو التّالى:

١ ـ أنّ الحيض يمنع صحّة الطُّهارة لأنّ حَدَّثها قائم.

٢ ـ أنّه يُوجب الغُسْل عند انقطاعه لقوله ﷺ «امْكُثي قَدْرَ مَا كَانَتْ تَحْبسُكِ حَيْضتُكِ ثُمَّ اغْتَسلِي وَصَلِّي (١)». وقوله ﷺ «وَإِذَا أَدْبَرَتْ فَاغْتَسلِي وَصَلِّي (٢)».

٣ ـ ولا يكون انقضاء العدَّة في حقِّ المُطلَّقة إلاّ به لقوله تعالى ﴿وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْ ﴿ بِأَنفُسِهِنَّ قَلَنثَةَ قُرُومٍ وَلا يَحِلُّ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ ﴾ . ولما طلق ابن عمر امرأته وهي حائض أمره النّبي عَلِي المجعتها وإمساكها حتّى تَطهُر .

٤ - أنّ الحائض إذا انقطع عنها دمها فهى كالجُنب فيما يجب عليها ويحرم، فيصح صومها وغُسلها وتجب عليها الصّلاة، ولها أن تتوضّأ وتجلس فى المسجد، ويجوز طلاقها على أحد القولين إلا فى مسألة واحدة فإنها تُخالف الجُنب فيها وهى جواز وطئها فإنّه يتوقّف على الاغتسال.

والفرق بين الحائض وبين الجُنُب في ذلك أنّ حَدَث الحيض أوجب تحريم الوطء وحده فلا يزول إلا بالغُسْل، بخلاف حَدَث الجنابة فإنّه لا يُوجب تحريم الوطء ولا يُمكن ذلك فيه البتّة، واستثنى بعض الفقهاء مسألة أُخرى وهي نقض الشّعر للغُسْل فإنّه يجب على الحائض في أحد القولين دون الجُنُب ولا حاجة إلى هذا الاستثناء فتأمَّله [(٣)].

#### (١٦) ـ استحباب تخصيص ثياب للحيض

يُستحبّ للمرأة أن تتَخذ ثيابا غير ثيابها المُعتادة في مُدَّة الحيض تجنَّبًا لنجاسة الدَّم ورائحته لما رواه الشيخان عن أُمُّ سَلَمَة قالت «بَيْنَمَا أَنَا مَعَ النَّبِيُ عَلَّ مُصْطَجعةٌ في خَميصَة إِذْ حضْتٌ، فَانْسَلَلْتُ فَأَخَذْتُ ثيَابَ حَيْضَتي، فَقَالَ عَلِّ : أَنُفسْت؟ قَلْتُ نَعَمْ فَدَعَانِي فَاضَطَّجَعْتُ مَعَهُ في الْخَمِيلَةَ (أُ)». وقولة «فَانْسَلَلْتُ»: أي ذهبت خُفية.

(قال) النّووى [كأنّها رضى الله عنها خافت من وصول شىء من الدَّم إلى النَّبى عَلَيْهُ أو خافت أن يطلب الاستمتاع بها وهى على هذه الحالة، فذهبت لتتأهّب لذلك إذ تقذَّرت نفسها ولم ترضها لمضاجعته، فلذلك أذن لها في العَوْد (٥)].

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [30 / ٣٣٤] والنّسائي [٧٠٧].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٢٠] وابن ماجه [٥١٠] والنّسائي [٢٠١].

<sup>(</sup>٣) انظر بدائع الفوائد لابن القيّم [ج ٣ ص ٣٠٥].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٩٨ ] ومسلم [ ٥ / ٢٩٣ ] والنّسائي [ ٢٨٧ ].

<sup>(</sup>٥) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ٢١١].

وقولها «ثيابَ حَيْضَتى»: أى أخذت ثيابى التى ألبسها زمن الحيض أو حالة الحيض، وقد ترجم البخارى فى صحيحه على ذلك بقوله [من اتخذ ثياب الحيض سوى ثياب الطُهر]. ويؤيّده قول عائشة «مَا كَانَ لإحْدانا إلاَّ تُوبٌ وَاحِدٌ تَحَيضُ فيه، فَإِذَا أَصَابَهُ شَىءٌ من دَم قَالَتْ بريقهَا فَمَصَعَتْهُ بظُفْرها وَوله «فَمَصَعَتْهُ»: أى حَكَّتُه وفركته بظُفرها ، ورواه أبو داود [بالقاف] بدل [الميم] كما فى قولها «بَلَّتُهُ بريقها ثُمَّ قَصَعَتْهُ بريقها». والْقَصْعُ: الدَّلك ، أى دلكته بين أصابعها لتُزيل أثر الدَّم منه .

[ويُحتمل أن يكون مُراد عائشة بقولها «تُوْبٌ وَاحدٌ: أنّه الختصّ بالحيض، وليس في سياقها ما ينفى أن يكون لها غيره في زمن الطُّهر فَيُوافق حديث أمّ سلمة، وليس فيه أيضا أنّها صَلَّت فيه فلا يكون فيه حُجَّة لمن أجاز إزالة النَّجاسة بغير الماء، وإنّما أزالت الدَّم بريقها ليذهب أثره ولم تقصد تطهيره (٢)]. وقد جاء عند البخارى قولها رضى الله عنها «كَانَتْ إِحْدَانَا تَحِيضُ ثُمَّ تَقْتَرِصُ الدَّم مَنْ ثَوْبِهَا عَنْدَ طُهْرِهَا فَتَغْسلُهُ، وَتَنْضَحُ عَلَى سَائِرِهِ، ثُمَّ تُصلِّى فِيهِ (٣)». فدل على أنّها كانت تغسله عندما تُريد الصَّلاة فيه.

# (١٧) ـ الحائض تترك الصّلاة وتقضى الصّوم

لمّا كانت الطَّهارة مُشترطة في صحَّة الصَّلاة ودم الحيض يُنافي هذه الطَّهارة ، فإِنَّه لم يشرع معه فعل الصَّلاة لقوله عَنِي لفاطمة بنت أبي حبيش «فَإِذَا أَقْبَلَت الحَيْضَةُ فَاتْرُكِي الصَّلاَةَ لَا الصَّلاة لقوله عَنِي لفاطمة بنت أبي سعيد الخدري «أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتْ المَرْأَةُ لَمْ تُصَلِّ وَلَه عَنِي من حديث أبي سعيد الخدري «أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتْ المَرْأَةُ لَمْ تُصَلِّ وَلَه عَنِه إِشعار بأنّ منع الحائض من الصَّلاة والصَّوم أمر ثابت بحكم الشَّرع، وأنّ تركها للصَّلاة واضح من أجل أنّ الطَّهارة شرط لازم لصحة الصَّلاة وهي غير طاهرة.

أمّا الصَّوم فلا يُشترط له الطُّهارة، فكان تركها له تعبُّدا محضا فاحتاج إلى أهميّة التنصيص عليه بخلاف الصَّلاة لحديث عائشة رضى الله عنها «كُنَّا نَحيضُ عَلَى عَهْد رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَهْد رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَهْد رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى عَهْد رَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣١٢] وأبو داود [٣٥٨].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٤٩٢].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٠٨].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٠٦] ومسلم [٦٢ | ٣٣٣].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٤٠٣] ومسلم [٧٩/ ١٣٢].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٢١] ومسلم [٧٧ / ٣٣٥] وأبو داود [٢٦٣] والتّرمذي [٧٨٧].

رواية «قَدْ كَانَتْ إِحْدَانَا تَحَيِّضُ فَلاَ نُؤْمَرُ بِقَضَاء (١)». (قال) التَّرمذى [وقد رُوى عن عائشة من غير وجه أنّ الحائض لا تقضى الصّلاة وهو قول عامّة الفقهاء، ولا اختلاف بينهم في أنّ الحائض تقضى الصّوم ولا تقضى الصّلاة (٢)].

ويُستفاد من حديث أمُّ المؤمنين عائشة أربعة أحكام:

(الأوّل) أنَّها لا تُصلِّى. (والثّاني) أنَّها لا تصوم.

(والقَّالث) أنَّها لا تقضى الصُّلاة. (والرَّابع) أنَّها تقضى الصُّوم.

\* أمَّا [الأوَّل والثَّاني]: فيُستفادان من دلالة الالتزام والإِشارة، لأنّ من لازم قوله «تَقْضى»: أنَّها لم تفعل.

\* أمًّا [الثَّالَث والرَّابِع]: فمن منطوق الكلام والدّلالة عليه من باب دلالة المطابقة، والدَّليل عليه أنَّ النَّبِي عَلَيْ لمّا سُئل «وَمَا نَقْصَانُ دينها؟ قَالَ: أَلْيْسَتْ إِذَا حَاضَتْ لَمْ تُصَلُّ وَلَمْ تَصُمْ». وهو ما جاء في قول أم المؤمنين عَائشة رضى الله عنها «كَانَ يُصِيبُنَا ذَلِكَ عَلَى عَهْد رَسُول الله عَلَيْ فَنُوْمَرُ بِقَضَاء الصَّوْمِ وَلاَ نُوْمَرُ بِقَضَاء الصَّلَة (٣)». والصَّحابي إِذَا قَال «أُمرَّنَا» أو «أُمرَ النّاسُ» أو «نُهِينا» أو «نُهِي النّاسُ» وما أشبه ذلك فهذا له حُكم الرَّفع [(٤)].

وعدم قضاء الحائض للصَّلاة يتأكَّد بما رواه البخارى عن مُعاذة أنَّ امرأة قالت لعائشة رضي الله عنها «أَتُجْزِيءُ إِحْدَانَا صَلاَتَهَا إِذَا طَهُرَتْ؟ فَقَالَتْ: أَحَرُورَيَّةٌ أَنْتِ، كُنَّا نَحِيضُ مَعَ النَّبِيِّ عَلِيَّةٍ فَلاَ يَأْمُرُنَا بِهِ، أَوْ قَالَتْ: فَلاَ نَفْعَلُهُ (٥)».

وقولها «أتُجْزِىءُ»: أى أتقضى، وفى هذه الرّواية دليل على أنَّ الحائض يجب عليها قضاء ما فاتها من الصّوم زمن الحيض، ولا يجب عليها قضاء ما فاتها من الصّوم زمن الحيض، ولا يجب عليها قضاء ما فاتها من الصّلوات. [وقد نقل ابن المنذر وغيره إجماع المسلمين على ذلك(٢)].

(قال) ابن دقيق العيد [اكتفاء عائشة رضى الله عنها في الاستدلال على إسقاط القضاء بكونها لم تُؤمر به يحتمل وجهين:

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٩٢] والتّرمذي [١٣٠].

<sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأحوذي [ج ١ ص ٣٠٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٦٩ / ٣٣٥].

<sup>(</sup>٤) انظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ١٠٤-٤١١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٢١].

<sup>(</sup>٦) انظر الإقناع لابن المنذر [ب/ ٣١] واختلاف العلماء [ج ١ ص ٢٣٨].

(أحدهما) أنَّها أخذت إسقاط القضاء من إسقاط الأداء، فيُتمسَّك به حتَّى يُوجد المعارض وهو الأمر بالقضاء كما في الصوم.

(والشّاني) وهو الأقرب أنّ الحاجة داعية إلى بيان هذا الحكم لتكرُّر الحيض منهنّ عنده عَلَيْهُ، وحيث لم يبيّن دلّ على عدم الوجوب، لا سيّما وقد اقترن ذلك الأمر بقضاء الصّوم كما في رواية مُعَاذة عند مسلم(١)].

أمّا عن الحكمة من عدم قضاء الحائض للصَّلاة فإنّ ذلك يُفضى إلى الحَرَج والمشقّة، وقد رفع الله ذلك عن الأُمَّة في قوله ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَج مِلَّة أَبِيكُمْ الْبَرَهِيم هُوَ سَمَّلكُمُ المُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾[الحجّ: ٧٨]. كما أنّ للحائض من صلاتها أيّام الطّهر ما يُغنيها عن الصّلاة أيّام الحيض لتكررُ رها خمس مراّت كلَّ يوم، بخلاف الصّوم الذي يُفرض شهر واحد في العام، فلو سقط عنها فرضه بالحيض فلا سبيل لها إلى تدارك نظيره وتحصيل مصلحته، لذلك اقتضت حكمة الشرع الحنيف أن تقضى الصّوم على التراخى أيّام طهرها لتُحقِّق أهدافه وتُحصل حكمته وعليه قام إجماع أئمة المسلمين.

(قال) القارى [قدعُلُلَ ذلك بأنّ قضاء الصَّوم لا يشقّ لأنّه لا يكون في السَّنة إِلاَّ مَرَّة بخلاف قضاء الصّلاة، فإِنّه يشقُّ كثيرا لأنّه يكون غالباً في كلّ شهر ستًا أو سبعًا، وقد يمتدّ إلى عشر فيلزم قضاء صلوات أربعة أشهر من السَّنة وذلك يكون في غاية المشقّة (٢)].

# (١٨) ـ تأثر صحُّة المرأة بالحيض

يشعر بعض النساء بدنو ً الحيض من بعض الدَّلائل الجسديَّة والنَّفسية ومنها الألام الواخزة في البطن والإعياء وثقل ما فوق العينين أو إذا تملَّكَهُن مغص أو قيء، وقد ذُكر في بعض التَّقارير عن مُؤسَّسة الصِّحة العالمية تلك الأعباء التي تُثقل كاهل المرأة أثناء الحيض الذي يعرض لها كلّ شهر إلاّ إذا حدث الحمل فإنّها تتعرض لآلام جسديّة ومُعاناة نفسيّة يُمكن إجمالها في مسألتين:

# (الأُولى) الأعراض النَّفسية المصاحبة للدُّورةِ الشَّمريةِ ـ

تختلف الأعراض المصاحبة للدورة كثيرا عن تلك الأعراض التي تسبق الدورة، ففي كلّ شهر وبصورة منتظمة وروتينيّة يمرّ عدد غير قليل من النّساء بنوع من الفوضى النّفسية وهي حالة لم يُعط الطبّ لها حقَّها في دراستها، وربّما يكون

<sup>(</sup>۱) انظر فتح البارى [ج ۱ ص ۲۰۵].

<sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأحودني [ج ٣ ص ٢١٠].

السبب في ذلك هو شيوعها، إِلا أن هذا لا يُقلِّل بحال من الأحوال من وقعها وتأثيرها على حياة المرأة وخاصة علاقتها بزوجها وأسرتها بشكل عام [(١)]:

كما تشير الإحصائيّات إلى أنّ مُعظم الاضطرابات والخلافات الزّوجية والتى قد تصل إلى حدّ الطَّلاق تحدُث فى هذه المرحلة من الدَّورة والتى تبدأ مُباشرة بعد التبويض وتأخذ ما بين أسبوع وأسبوعين قبل حدوث الدّورة الشّهرية وتنتهى غالبا بمجرد حُدوثها، والعلاقة بين هذه الاضطرابات النّفسية والدّورة ليست ظاهرة جديدة ولكن لها أصولها التّاريخية، كما أنّها ليست حكراً على أرض أو مكان جغرافى معيّن، غير أنّ درجة شيوعها فى المجتمعات البدائيّة أقلّ كثيرا من المجتمعات المدنيّة، وقد يكون ذلك بسبب الزّواج المكر وتكرار حملها الذى يُخلّصها من الدّورة ومتاعبها وإن كان يُعرّضها بالطبع لمشاكل من نوع آخر.

ولفترة طويلة ربط العلم بين هذه الأعراض وشخصية المرأة ممّا جعل علوم الطب تتجاهلها على أنّها مجرد اضطراب هستيرى تتعرّض له المرأة غير القادرة على التّحكُم في مشاعرها، ولكن الحقائق تقول غير ذلك، وتدلّ على أنّ أى امرأة عُرضة لهذا التغيّر النّفسي ولو بدرجات متفاوتة، وأنّ هناك أيضا من الشخصيّات التّاريخية المعروفة التي عانت كثيرا من هذه الأعراض ومنها ملكة بريطانيا الشّهيرة [فيكتوريا] التي يُجمع الإنجليز على أنّها أعظم من حكم بريطانيا، فقد كان يقول عنها زوجها [إنّني أعرفها وهي في هذه الحالة، إنّها تتحوّل إلى إنسانة شرسة تتصيّد الأخطاء]!

والغريب أنّ هذا هو بالفعل ما يشكو منه مُعظم الأزواج، بأنّ أى محاولة من جانبهم تكون قابلة للنقد ومحكوم عليها بالخطأ، وأنّ المرأة التى تمرّ بهذه الأعراض تصطنع خلافات لا أساس لها وتغضب لأتفه الأسباب، وأهم أعراض هذه الحالة هو تغيّر المزاج الذى يأخذ صورة الإنفعال الشّديد أو الغضب أو البكاء بدون سبب معقول، وقد وصفت سيّدات كثيرات هذا الإحساس بأنه سحابة سوداء أو ستارة قاتمة تسدل على حياتهن وتشعرهن بالاغتراب حتى عن أنفسهن، ويتلخّص ما تعانيه المرأة في الأعراض التّالية:

(١) التّعرُّض لما يشبه الاكتئاب الذي تتراوح درجاته بين الإحساس بالحُزن والكآبة

<sup>(</sup>١) جاء هذا التّقرير البحثى ضمن كتاب [هموم المرأة: ص ٢٤ - ٦٨] من تأليف الدّكنورة ميرفت عبد النّاصر، والتى تشغل منصب استشارى الطّب النّفسى بجامعة نيستر بانجلترا منذ عام ١٩٨٥ وإلى الآن، وصدر كتابها هذا عن مكتبة مدبولى بالقاهرة.

وعدم التركيز وفقدان الرَّغبة في أيّ عمل أو مُتعة ذاتيَّة وصُعوبة ممارسة بعض المهام والأعمال اليوميَّة المتكرِّرة .

(١) الشُّعور بفقدان الطَّاقة والإرهاق والتَّعب والأرق الشَّديد الذي يأخذ أحيانا صورة الاستيقاظ في ساعة مبكِّرة عن المعتادة عليه، وصعوبة العودة إلى النَّوم مرَّة أخرى.

(٢) مُعاناة مشاعر المرأة الجنسيَّة خلال هذه الفترة الوجيزة من بعض الاضطرابات النَّفسية خصوصًا وأنَّ هناك زيادة في هذه الرَّغبة إلَّا أنَّ ما تُعانيه من اضطرابات وخاصَّة سُوء علاقتها بالزَّوج يمنعها من التَّعبير عن هذه الرَّغبة بصراحة أو التَّجاوب معه إذا حاول التقرُّب منها.

# (الثَّانية) التغيُّرات العضويَّة للمرأة خلال الدَّورة الشَّمرية

- (١) حدوث تضخُّم وألم بالثَّدي حتَّى يُصبح كالْلتهب، كما أنَّ كثيرا من السَّيدات يلحظ زيادة غير طبيعية في الوزن وانتفاخ في البطن، وهذا يرجع إلى زيادة اختزان الماء في الجسم واضطراب التَّوازن بين الماء وأملاح الصَّوديوم والبوتاسيوم، ومن أسباب زيادة الوزن أحيانا تتضاعف رغبة المرأة في هذه الفترة في تناول الحلويَّات والسُّكريات ويعود هذا إلى تغيُّرات في مُعدَّل السُّكر في الدَّم ممّا يلعب دورا هامًّا في زيادة القلق والتوتُّر النَّفسي.
- (٢) أنّ أكثر النّساء في هذه الفترة يُصبن بالآم وأوجاع في أسفل الظّهر وأسفل البطن مَّا يضطرُّهن أحيانا إلى مُراجعة الطّبيب واستخدام العلاج.
- (٢) تُعاني المرأة أيضا من الصُّداع النِّصفي الذي يكثر حُدوثه في تلك الفترة مع بداية الحيض، وتكون الآلام مُرِّحة ويصحبها قئٌ وأحيانا زوَغان في الرُّؤية.
- (٤) تُعاني بعض النِّساء من ألم في العينين وهو ما يحدث لهن مُضاعفات قد تنشأ من ارتداء العدسات اللاصقة ويزداد تعرُّضهن للالتهابات خاصَّة في الفم مَّا ينتج عنه قُروحًا متكرِّرة في هذا الوقت من الشَّهر .
- (٥) فقر الدَّم الذي ينتج عن النَّزيف إذ تفقد المرأة كميَّة من الدَّم أثناء دورتها الشَّهرية تتراوح ما بين [٦٠ ٢٤٠] مليللتر.
- (٦) تصاب الغُدد الصَّماء بالتغيُّر في أثناء الحيض فتقلّ إفرازاتها الحيويَّة المهمَّة للجسم إلى أدنى مستوى لها.
- (٧) نتيجة للعوامل السَّابقة مجتمعة تنخفض حرارة الجسم ويبطؤ النَّبض وينخفض

ضغط الدَّم ويُصاب كثير من النِّساء بالشُّعور بالدَّوار والكسل والفتور.

والتَّقسير القائم لهذه الأعراض النَّفسية والعضوية يعود للتغيُّر الهُرموني قبل حدوث الدَّورة الشَّهرية، أي انخفاض معدَّل كلِّ من الإستروجين والبروجيسترون وخاصَّة هذا الأخير، ولكن الآراء لا تتَّقق تمامًا على أنَّ نقص هرمون البروجيسترون هو المسئول الوحيد عن هذه الحالة، وإلَّا كان من المتوقَّع قلَّة حُدوث هذه الأعراض بشكل واضح في السَّيدات اللَّاتي يتناولن حُبوب منع الحمل التي تحتوى على هذا الهُرمون.

والنَّظريات الجديدة في هذا العلم تشير إلى أهمية هرمون [البرولاكتين] وهو هرمون يُفرَز بصورة مستمرَّة من لحظة البُلوغ إلى وقت انقطاع الدَّورة وقد وجد أنَّ معدلاته ترتفع بنسب مُتباينة في هذه المرحلة [(١)].

#### (١٩) انقطاع الدورة وسن اليأس

كما أنَّه لا حدَّ لسنِّ مُعيَّنة تحيض فيه المرأة، بل لو قُدِّر لها بعد ستِّين أو سبعين فزاد الدَّم المعروف من الرَّحم لكان حيضًا، إلا أنَّه يُطلق على من انقطع حيضُها لكبرها وصف [الآيسة] مؤنَّث [الآيس]: من آيس مقلوب عن يَئس وليس بلغة فيه، ومعناه انقطع أملهُ ورجاؤهُ ومنه: [ سِنُّ اليأس وهي سِنُّ القُعُود التي ينقطع فيها الحيضُ عن المرأة فتَعقُم (٢٠)].

واليأس المذكور هو الذي جاء بيانه في قوله تعالي ﴿وَٱلَّتِي يَهِسَنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآ إِكُمْ ﴾ [الطَّلاق: ٤]. وليس مقصوده بُلوغ سنِّ معيَّنة، وإنها هو وقت انقطاع رجائها من أن تحيض، والحُكم فيه لعادة النِّساء.

وأخرج الحاكم بسند صحيح عن أيّ بن كعب رضي الله عنه قال [لَمَّا نَزَلَتِ الآيةُ التِّي فِي سُورَةِ الْبَقَرَةِ فِي عَدَد مِنْ عِدَد النَّسَاءِ قَالُوا: قَدْ بَقِيَ عَدَدٌ مِنْ عِدد النِّسَاءِ لَم يُذْكَرْنَ: الصِّغَارُ وَالْكَبَارُ، وَلَا مَنِ انْقَطَعَ عَنْهُنَّ الحَيْضُ، وَذَوَاتُ الأَّحْالِ، فَأَنْزَلَ اللهُ تعالى قَوْلَهُ ﴿ وَٱللَّئِى بَيِسْنَ مِنَ الْكَبَارُ، وَلَا مَنِ انقطع حَنْضُهُنَّ، فإذا انقطع دمُ المرأة المَّحيضِ ﴿: يعني قَعَدْنَ عن المحيض، أو هُنَّ من انقطع حَيْضُهُنَّ، فإذا انقطع دمُ المرأة ويئست من الحيض ولو كانت بنت أربعين، ومن لم يجعل هذا هو اليأس فقوله مُضطرب إن جعله سنًا.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب هموم المرأة للدُّكتورة ميرفت عبد النَّاصر [ص ٦٨].

<sup>(</sup>٢) انظر المعجم الوسيط [ ٢/ ١١٠٥] ومعجم المصطلحات الفقهيَّة [ج ٣ ص ٥٠٧].

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم باسناد صحيح [٣٨٧١].

(قال) ابن تيمية [والحُكم الشَّرعى مُتعلِّق بالاسم الدَّال على الواقع، فما وقع من دم فهو حيض إِذا لم يُعلم أنّه دم عرْق أو جُرح، فإنّ الدّم الخارج إِمّا أن تُرخيه الرّحم أو ينفجر من عرق من العُروق [(١٠)]. ومن المعلوم طبيّا أنّ سنّ اليأس تبدأ حال انقطاع البويضات والدّم، لأنّ المرأة تكون قد قاربت الشيخوخة وقد ينقطع الطَّمث فجأة وبدون عواقب مُضِرّة إِلاّ أنّ مُعظم النّساء يشعرن بدنوّه من خلال المؤشّرات التّالية

١ \_ نقصان كميَّة الدُّم.

٢ ـ تباعد المسافة بين حيض وآخر.

٣ ـ الشُّعور بارتفاع الحرارة والارتجاف وتصبُّب العَرَق والانفعالات النَّفسية .

وإذا كان تركيب المرأة البدنى يسمح لها بمداومة العلاقة الجنسية إلى سن متأخّرة إلا أن أعضاءها الجنسية تضعف شيئًا فشيئًا بعد سن اليأس، ويصبح مهبل المرأة المسنة قصيرا وضيقا إلى درجة يعجز الرّجل القوى عن إيلاج عضوه فيه، كما أنّ توقّف المبيضين عن إنتاج البويضات يُؤدِّى إلى انقطاع الإفرازات الهرمونية وبذلك تختفى الطبائع الجنسية الثّانوية لتصبح المرأة شخصا آخر فتتضاءل شهوتها إلى أن تنطفىء جذوة الرّغبة فيها.

ويحسن بالمرأة أن تتأهّب لهذا الأمر قبل حدوثه، لأنّ سنّ اليأس لا يُخيف المرأة اللدركة لهذه الحقائق عندما تعرف أنّها بعد سنّ الخمسين ستدخل هذه المرحلة قبل كلّ النّساء، وأنّ حُبّها للحياة يجعلها تتحوّل عن اللّذة الجنسيّة إلى حُبّ عائلتها، وهكذا تدخل المرأة سنّ اليأس هادئة بدون أزمات نفسيّة وهي تسير في طريقها نحو الشَّيخوخة الجليلة الوقورة.

وعلى الزّوج أن يلحظ مُؤشِّرات سنّ اليأس في تصرُّفات زوجته وتغيُّرها وأن يألف هذا التبدُّل السّلبي، ويأخذ بعين الاعتبار الآلام الجسدية والنَّفسية التي تعتريها، فيعاونها على اجتياز الشّهور العسيرة من هذه السنّ الخطرة، والقلب المنشرح هو أفضل من يواجه هذا الأمر، ولا شكّ أنّ خير طبيب يقوم بهذا العبء المقدّس هو الزّوج الحبّ الخلص لرفيقة الحياة [(٢)].

# العوامل المؤثّرة لسنّ اليأس في حياة المرأة

سنّ اليأسهو الحالة التي يُسمّيها العلم ببساطة انقطاع الدُّورة وتُسمِّيها مُجتمعاتنا تسمية أُخرى فتُطلق عليها سنّ اليأس، وهي سنّ تُغيِّر فيه المرأة من فهمها لنفسها وفي

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي لابن تيمية [ج ١٩ ص ٢٤١].

<sup>(</sup>٢) انظر موسوعة الثّقافة الجنسيّة [ص ٥٩].

تعريفها المبنى في أساسه على وظائفها البيولوجيّة، ومع توقَّف ساعتها البيولوجيّة يأتى الحُكم بتوقَّف مسيرتها هي أيضا، فلم تعُد قادرة على العطاء الوحيد المتعارف عليه من الحمل والإنجاب.

وبالرّغم من أنّ كلمة [التغيُّر] تُنبىء باحتمالات التطوُّر إِلاَ أنّ المرأة لا تجد علامات على الطّريق تأخذ بيدها وتجعل من هذه الفترة مرحلة تطوّرية فى دورة حياتها وليست ناقوسا يعلن النّهاية والتى يُعبِّر عنها بقسوة اصطلاح [اليأس]. ويختلف سنّ بداية التغيُّر من امرأة لأُخرى إِذ من المعروف علميّا أنّه يبدأ فى منتصف الأربعينات وقد ينتهى فى أوائل أو منتصف الخمسينات، وهناك علاقة بين سنّ البلوغ وانقطاع الدّورة، فإذا بدأت الدّورة مبكّرة انتهت مُتأخّرة والعكس صحيح.

وتنقسم فترة [التغير] إلى ثلاثة مراحل:

(أوّلها) مرحلة ما قبل انقطاع الدّورة وقد تستمرّ مدّة طويلة تتراوح من شهور لأعوام وتتميّز بعدم انتظام الدّورة والزّيادة أو النّقص في شدّة النّزيف الشّهرى.

(الثّانية) مرحلة الانقطاع وتعانى فيها من بعض الأعراض النَّفسية والعضوية المعروفة بظواهر ما بعد انقطاع الدُّورة، وأهم هذه الأعراض هو الشُّعور المفاجىء بالسُّخونة وتدفَّق الدَّم في الوجه الذي يسرى في الجسم كلّه ويصحبه عَرَق شديد في بعض الأحيان، مع زيادة ضربات القلب.

وقد يأتي هذا الشُّعور في صورة نوبات مُتكرِّرة خلال اليوم ولكن غالبا ما يحدُّث أثناء اللَّيل ممّا يسبِّب أرقًا مستمرًا، والسَّبب وراء هذه الأعراض غير معروف ولكنه يُفسِّر بعدم الانضباط في مركز المخ المسئول عن تنظيم حرارة الجسم الذي يتعرَّض لنقص في هرمون الإستروجين الذي تقول النَّظريات أنَّه وراء كل أعراض هذه المرحلة النَّفسي منها والعضوى.

- (الثَّالثة) مرحلة التغيُّرات العضويَّة التي يُسبِّبها نقص الإستروجين والتي منها:
- (١) جفاف المهبل ممّا يُعرِّض المرأة الالتهابات مُتكرِّرة في هذه المنطقة ويلعب
- دورا في التَّقليل من رغبتها الجنسيَّة وقد تُؤثِّر سلبا على علاقتها الجنسيّة بزوجها.
- (٢) افتقاد المرأة للمُرونة الجلديَّة وتبدأ علامات التَّرهَّل وتجاعيد العمر تظهر على وجهها وحول عينيها.
- (٣) ومع التغيُّرات الجلديَّة تحدُّث تغيُّرات في العظام حيث تصبح هشَّة وقابلة للكسر وتسبِّب آلاما مفصليَّة تزداد حدَّتها في الصَّباح وتتفاوت حدَّة هذه الأعراض

من امرأة لأُخرى.

(٤) التغيَّرات النفسية التي تظهر في صورة القلق وتغيّر المزاج ونوبات البكاء والنقص في التركيز ممّا يؤدّى إلى قصور ظاهرى في الذّاكرة.

وبجانب التغيُّرات الهرمونيّة لابد من أخذ التغيُّرات الاجتماعيَّة التي تمر بها المرأة في الاعتبار والتي لا شكَّ من تأثيرها على حالتها النفسية، فالمتوقَّع أنَّ المرأة في عقدها الخامس تكون عُرضة لكثير من الأحداث السَّلبية في حياتها وارتباطها بالقلق من كبر السِّن واضمحلال الجمال والمخاوف من الشَّيخوخة وما تُعانيه من أمراضها العضوية.

وبالرَّغم من هذا العرض لأسباب وظواهر حالة ما بعد انقطاع الدُّورة والتى تبدو كثيبة ومليئة بالمشاكل والقضايا، إلاَّ أنّ عددا غير قليل من السيّدات يرحبن بهذه الفترة ويعتبرونها بابا مفتوحا لحياة جديدة خالية من الدورة ومتاعبها الشّهرية والتخلُّص من احتمالات الحمل والولادة ومسئوليَّة الأبناء، وأنَّ الفرصة قد جاءت أخيرا لكى تحيا المرأة لنفسها بصورة ناضجة ومُستقلّة، وهذا الشّعور الإيجابي يعتمد بالضّرورة على إحساسها بالاكتفاء الذَّاتي والثّقة بالنَّفس وتفاؤلها تجاه مستقبلها بعدما أدت وظيفتها الأُموميَّة على أكمل وجه وقدَّمت للأُمة رجالا يُشاركون في بناء حاضرها ومُستقبلها مُشاركة فاعلة ومُؤثِّرة [(١)].

# (الهبحث الثّانس) النّفــــاس

هو الدَّم الخارج من قُبُلِ المرأة مع الولادة أو قَبْلها بزمن يسير أو بَعْدها، وإن كان المولود سَقْطًا وظهر بعض خلقه من إصبع أو ظُفر أو شعر فهو ولد تصير المرأة بالدَّم الخارج عقبه نُفَسَاءُ، ولو شُقَّ بطن المرأة وخرج منها الولد فإنَّها لا تكون نُفَسَاءُ.

والنّفاس لغة [بكسر النّون] الولادة، وهو مصدر: نُفست المرأة إذا ولدت، وسمّى دم الولادة نفاسا من «نَفَّسَ اللهُ كُرْبَتَهُ» فهو نفاس، لَأَنّه نُفِّس عن المرأة به، وقيل: سمّى نفاسًا لما يسيل لأجلها من الدّم، وأصل كلمة نفاس من النّفس وهو الدّم، إلاّ أنّهم فرقوا بين بناء الفعل من الحيض والنّفاس فقالوا في الحيض: نفست بفتح النّون - وفي الولادة بضمّها، وحُكى عن ثعلب: [النَّفَسَاء: الحائض والوالدة والحامل، وتُحمع على نفاس].

<sup>(</sup>١) انظر كتاب هموم المرأة للدّكتورة مرفت عبد النّاصر [ص٧٠-٧٣].

والنّفاس اصطلاحا: كما في [أنيس الفقهاء ص ٦٤]: هو ما يخرج مع الولد وعقيبه، وفي [فتح القدير ١ / ١٦٤]: هو الدّم الخارج عَقيبَ الولادة، وكذا في [الاختيار ١ / ٤١] وفي [الفتاوى الهنديّة ١ / ٣٧]: هو دم يعقبَ الولادة ولو ولدت ولم تر دمًا لا يجب الغسل عند أبي يوسف، وفي [تحرير التّنبيه ص ٥٣]: الدّم الخارج بعد الولد، وعليه فالدَّم الخارج قبله أو معه لا يسمّى نِفاسًا.

والبحث في هذه المسألة يتضمَّن الإشارة إلى العناصر التَّالية:

# (۱) ما يثبت به النِّفاس

لا يخلو الوضع الذي يثبت به النّفاس من أحوال:

(أولها) أن تضع نُطفة وهذا لا يكون بحيض أو نفاس بالاتّفاق.

(والثّاني) أن تضع ما تمّ له أربعة أشهر ويخرج معه دم، فهذا نفاس قولا واحدا لأنّ الرُّوح نُفخت فيه فيُتيقَّن أنّـه بشر .

(الثَّالث) أن تضع عَلَقَة واختُلف فيها على قولين:

(١) أنّه ليس بحيض ولا نفاس ولو رأت الدُّم ويُسـمَّى هذا عند العلماء [السَّقْطُ] وهو قول الحنابلة.

(٢) أنّه نِفاس وعلَّلوا ذلك بأنّ الماء الذي هو النَّطفة انقلب من حاله إلى أصل
 الإنسان وهو الدَّم، فأيقّن أنّ هذا النّازل إنسان.

(الرّابع) مُضغة غير مُخَلَّقة وحُكمها كالعَلقة [على القولين].

(الخامس) مُضغة مُخلَّقة، فأكثر أهل العلم أنّها إذا وضعت مُضغة مُخلَّقة بأن بانت رأسه ويداه ورجلاه أنّه نفاس، وعلَّلوا ذلك بأنَّه إذا سقط ولم يُخلُّق يحتمل أن يكون دما مُتجَمِّدا، ومع هذا الاحتمال لا يكون نفاسا.

وأقلِّ مُدَّةً يتبيَّن فيها خلق الإِنسان [واحد وثمانون يوما] لحديث ابن مسعود رضى الله عنه وفيه «إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّه فِي أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مثْلَ ذَلكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُصْغَةً مثْلَ ذَلكَ (١)». فهَذه [ثمانونَ يوما] ثمَّ مُضغة وهي [أربعون يَوما] وتبتدىء من [اليومَ الواحد والثّمانين] وعليه:

(١) فإِنَّه إِذا سَقَط لأقلَّ من [ ثمانين يوما] فلا نِفاس، ويكون حُكم الدَّم كسَلَسِ البَـول.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٠٠٨] ومسلم [١/٣٤٣] والتّرمذي [٢١٣٧].

(٢) إذا سقطت [لواحد وثمانين يوما] فيجب التثبّت هل هو مُخلَق أو غير مُخلَق لأنّ الله قسم المضغة إلى مُخلَقة وغير مُخلَقة بقوله تعالى ﴿ مُّضَغَة مُخلَقة وَغَيْر مُخلَقة وَعَالَى ﴿ مُخلَقة وَعَيْر مُخلَقة وَعَالَى ﴿ مُخلَقة وَعَيْر مُخلَقة وَعَالَى ﴿ مُخلَقة وَعَالَى ﴿ مُخلَقة وَعَالَى ﴿ مُخلَقة وَعَالَى الله قيم الله وهذا نادر جَداً ، وعلى هذا لا تجلس مُدَّة النّفاس ، فإذا ولدت بعد طلوع الشَّمس وجاء وقت الظُهر ولا دم لها فإنها لا تعتسل بل تتوضّاً وتُصلِّى ، وإذا رأت الدّم يوما أو يومين أو عشرة أو عشرين أو أربعين فهو نفاس [(١٠)].

# (۲) مدة النِّفاس

أهل العلم من الصّحابة والتّابعين على أنّ أكثر النّفاس أربعون يوما ، وقد رُوي ذلك عن عمر وعثمان وعلى وابن عبّاس وأنس بن مالك وعائشة وأمّ سلّمة رضى الله عنهم ، وهو قول أبي حنيفة وأصحابه وحكاه التّرمذي عن الشّافعي والمروى عن أحمد لحديث أمّ سلّمة رضي الله عنها «كَانَت النّفَساءُ عَلَى عَهْد رَسُولِ الله عَنْ تَقْعُدُ بَعْدَ نِفَاسِهَا أَرْبَعِينَ يَوْمًا أَوْ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً (٢) ».

ولهذا الحديث شواهد تقويه منها حديث أبى الدرداء وأبى هريرة أن رسول الله عن الله والمن الله عن أربعين عن الله عن أربعين عن المن الله والمن الله والمن الله والمن الله والله والله والله والمن الله والله والمن الله والمن الله والمن الله والمن والمن المن والله والمن الله والمن والمن الله والمن والمن الله والمن الله والمن المن والمن و

والمشهور عند الشَّافعية أنّ أكثر النِّفاس [ستُّون يوما] وعلَّلوا ذلك بأنَ نفاس السِّتين يوما كثير وجوده في النساء وحملوا حديث أمّ سلمة على الغالب، ويدلّ على هذا أنّه يوجد من النساء من يستمر معها الدَّم بعد الأربعين على طبيعته ورائحته وعلى وتيرة واحدة، والذي يترجَّح أنّ الدَّم إذا كان مستمرًّا على وتيرة واحدة فإنَّها تبقى إلى تمام السِّتين ولا تتجاوزه.

(قال) ابن تيمية [لا حد لأقل النفاس ولا لأكثره، ولو زاد على الأربعين أو

<sup>(</sup>١) انظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ٤٤٤ ـ ٤٤٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبوداود [ ٣١١] وابن ماجه [ ٥٣٦] والتّرمذي [ ١٣٩] واللّفظ له.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عدى في الكامل [وانظر نصب الرّاية ج ١ ص ٢٠٦].

 <sup>(</sup>٤) انظر تحفة الأحوذي [ج ١ ص ٣١٦].

السّتين أو السّبعين فهو نفاس، لكن إن اتّصل فهو دم فساد وحينئذ فالأربعون منتهى الغالب(1)]. (وجاء) في نيل الأوطار [اختلف العلماء في تقدير أقل النّفاس، فعند العترة والشّافعي ومحمّد لاحدّ لأقله، واستدلوا بما سبق من قوله «فَإِذَا رَأَت الطُهْرَ قَبْلَ ذَلكَ». وقال أبو حنيفة وأبو يوسف: بل أحد عشر يوما كأكثر الحيض وزيادة يوم لأجل الفرق، وقال الثّورى: ثلاثة أيّام، وجميع الأقوال ما عدا الأوّل لا دليل عليها ولا مُستند لها إلاّ الظّنون(٢)].

# و من المسائل التي تتعلُّق بالنِّفاس:

(١) إِن ولدت ولم تر دَمًا فهي طاهر لا نفاس لها، لأنَّ النَّفاس هو الدَّم ولم يُوجد، وقالوا إِنَّ في وجوب الغُسل عليها وجهين:

(أحدهما) أنّه لا يجب لعدم خُروج الدُّم الموجب للغُسْل ولا يلزمها إِلاّ الوضوء ولا يبطُل صومها عند أبي يوسف ومحمد وأحمد لعدم النّفاس.

(والثّاني) وجوب الغُسل عليها لأنّ الولادة مظنَّة للنّفاس فتعلَّق الإِيجاب بها كتعلُّقه بالتقاء الختانين وإِن لم يتحقَّق إِنزال، وقال أبو حنيفة ومالك والشَّافعي هي نُفَساء ويلزمها الغُسْل احتياطًا لأنّ الولادة لا تخلو من دم.

(٢) ليس لأقلِّ النِّفاس وقت فمتى رأت الطُّهر لدون الأربعين اغتسلت وبهذا قال الثَّورى والشَّافعى، وقال غيرهما: إذا لم تر دمًا تغتسل وتصلًى، وأقلُه بالنسبة للعدّة عند الأحناف خمسة وعشرون يومًا، وقال أبو يوسف أقلُه خمسة عشر يومًا.

(٣) إِن عاد الدّم بعد الطَّهر قبل مدّة أربعين يومًا فهو من نفاسها تُدعُ له الصّلاة والصّوم، فإِن طهُرت اغتسلت وصَلَّت وصَامت وهو قول عطاء والشّعبى، لأنّه دم في زمن النّفاس فكان نفاسًا كالأوّل.

(\$) إن زاد دم النَّفساء على أربعين يومًا فصادف عادة الحيض فهو حيض، وإن لم يصادف عادة فهو استحاضة، قال الإمام أحمد: إذا استمر بها الدَّم فإن كان فى أيّام حيضتها الذى تعتقده أمسكت عن الصّلاة ولا يأتيها زوجها، وإن لم يكن لها أيّام كانت بمنزلة المستحاضة يأتيها زوجها وتتوضّأ لكلّ صلاة وتصوم إن أدركها رمضان ولا تقضى.

(٥) إِذا رأت المرأة الدّم بعد وضع شيء يتبيَّن فيه خلق الإِنسان فهو نفاس،

<sup>(</sup>١) انظر الاختيارات لابن تيمية [ص ٣٠].

<sup>(</sup>٢) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ٣٣٢].

وإِن رأته بعد إِلْقَائه نُطفة أو عَلقَة فليس بنفاس، وإِن كان المُلقَى قطعة لم يتبيَّن فيها شيء من خلق الإنسان ففيها وجهان:

(أولاهما) هو نفاس لأنّه بَدْءُ خلق آدمي فكان نفاسًا كما لو تبيَّن فيها خلق الآدمي .

(والثّاني) ليس بنفاس لأنّه لم يتبيّن منها خلق آدمي فأشبهت النَّطفة.

(٦) إذا ولدت المرأة توءمين فإن النفاس يكون من الأوّل كلّه أوّله وآخره، وهذا قول أحمد ومالك وأبو حنيفة، وعلى هذا فمتى انقضت مُدَّة النّفاس من حين وضعت الأوّل، لم يكن ما بعده نفاسًا لأنّ ما بعد ولادة الأوّل دم بعد الولادة، فكان نفاسًا كالمنفرد وآخره منه لأنّ أوّله منه فكان آخره منه كالمنفرد.

(٧) حُكم النُّفساء هو حُكم الحائض في جميع ما يحرُم عليها ويسقط عنها لا نعلم في ذلك خلافًا، وكذلك تحريم وطئها وحل مُباشرتها والاستمتاع بما دون الفرج منها، ويُفارق النَّفاس الحيض في أنّ العدّة لا تحصل به لأنّها تنقضي بوضع الحمل قبله ولا يدلّ على البلوغ لحصوله بالحمل قبله.

# (٣) كراهة وطء النُّفساء قبل الأربعين

يُكره للزَّوج وطء النُّفساء إذا تطهَّرت قبل الأربعين لأنَّه لا يأمن عود الدَّم في زمن الوطء فيكون واطئًا في نفاس واستدلُوا على ذلك بما رُوى عن عثمان بن أبى العاص أنّه «لَمَّا طَهُرَتْ زَوْجُتُهُ قَبْلَ الأَرْبَعِينَ وَأَتَتْ إِلَيْهِ قَالَ: لاَ تَقْرَبِينِي (١)». وجاء في رواية البيهقي بلفظ «كان يقول لنسائه إذا نُفسَت لا تقربيني أربعين يوما». وعثمان رضى الله عنه من الصحابة وقوله «لاَ تَقْرَبِينِي» نَهْيٌ وأقلُه الكراهة خوفا من أن يرجع الدَّم لأنَّ الزَّمن زمن نفاس.

(قال) في الشَّرح الممتع [الرَّاجح أنّه يجوز وطؤها قبل الأربعين إذا تطهّرت لقول ابن عبّاس مَوْ الْحُنَة «إِذَا صَلَّتْ حَلَّتْ»: أي إذا استباحت الصّلاة فكيف لا يُستباح الوطء، وقول عثمان مَوْ الْحَنّ يُجاب عنه بأنّه ربَّما فعله من باب الاحتياط، فقد يخشى أنّها رأت الطُّهر وليس بطُهر أو غير ذلك من الأسباب (٢)].

# (Σ) الفرق بين الحيض والنِّفاس

استكمالا لهذا البحث فإِنّنا نشير إلى بعض الفروق القائمة بين الحيض والنّفاس على النّحو التّالي:

<sup>(</sup>١) أورده في الشّرح الممتع وقال: [رواه الدّارمي ١/ ٢٠٩ وعبد الرزّاق ٢٠١ والبيهقي ١/ ١ ٣٤].

<sup>(</sup>٢) انظر الشرح الممتع [ج ١ ص ٤٤٨].

أوّلا - أنّ المرأة المعتادة التي عادتها في الحيض ستّة أيّام إِذا طهرت لأربعة أيّام طُهرا كاملا يوما وليلة ثمّ عاد إليها الدّم فيما بقى من مدّة العادة وهو يوم وليلة فهو حيض، أمّا إِذا عاد في مدّة النّفاس فإِنّه يكون مشكوكا فيه، فيجب عليها فعل ما يجب على الطَّاهرات لاحتمال أنّه دم فساد.

ثانيا \_ أنّ الطَّلاق في الحيض حرام لقول النّبى عَلَيْ لعمر رَوْظَيَّ «مُرْهُ فَلْيُطَلَقْهَا طَاهراً أَوْ حَاملاً». وحرم ذلك لكونه طلاقا لغير العدَّة لقوله تعالى ﴿ يَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَلَقُ مَا النّبِي الْعَلَقُولُهُ وَالنّبَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ ال

فإذا طلَّق وهى حائض فإِنّ بقيّة هذه الحيضة لا تحُسب، فلابد آن تأتى ثلاث حيض جديدة فلا تدخل في العدة من حين الطَّلاق، أمّا النَفاس فلا دخل له في العدة، وإذا كان الأمر كذلك فإذا طلقها في النّفاس أو بعده فهو على حدّ سواء لأنّها ستشرع في العدّة من حين الطَّلاق لأنّ عدّتها مُتيقَّنة وهي الأقراء [(١)].

ثالثا ـ أنّه يكره وطء النّفساء إذا طَهُرت قبل الأربعين ولا يَكره وطء الحائض إذا طهرت قبل زمن العادة.

#### (0) ما يحرم بالحيض والنّفاس

الحرام ما نُهى عنه على سبيل الإلزام بالتَّرك وهو فى اللَّغة «الممنوع» ومنه قوله تعالى ﴿فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِن رَّيِّهِ فَٱنتَهَى ﴾ [البقرة: ٢٧٥]. أى امتنع، وكذا الحرام: ما يأثم بفعله، والمحرَّم: ما يُثاب على تركه ويُعاقب على فعله ويرادفه المحظور، والحرام ضد الحلال إذ يقال: هذا حلال وهذا حرام كما فى قوله تعالى ﴿ وَلا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَدِبَ هَلذَا حَلَلُ وَهِلَذَا حَرَامٌ ﴾ [النّحل: ١١٦ (٢٠)].

ولمّا اعتبر الشّارع الحكيم زمن الحيض مُنافيا لشرعيَّة العبادات من الصّلاة والصّوم والاعتكاف، لم يجعله وقتا لعبادة الحائض فلا يترتّب عليها فيه شيء، لذلك يحرُم على الحائض والنُّفساء فعل الأمور المتعلّقة بالتّكاليف الشّرعية قبل انقطاع الدّم وهي:

١-[الصَّلاة مُطلقًا] ولو صلاة جنازة أو سجدة تلاوة أو شكر فلا تصحّ، ويحرَم على الحائض والنّفاس وعليه الإجماع على الحائض والنّفاس وعليه الإجماع (١) انظر الشّرح المتع [ج ١ ص ٤٥٣]. (٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٥٩٥].

لقوله عَلَى من حديث ابن عمر رضى الله عنه عند مسلم «وَتَمْكُثُ اللَّيَالِي مَا تُصَلِّي وَتُفْطرُ فِي رَمَضَانَ (١)». أي لا تصلِّى ولا تصوم بسبب الحيض، وكما في قوله عَلَيْ «إِذَا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ فَدَعى الصَّلاَةَ (٢)».

فإذا تذكَّرت الحائض فائتة قبل حيضها ثمّ قضتها لم تبرأ ذمَّتها بذلك، وإِنَما ضُّرب المثَل بالفائتة لأنّها واجبة عليها أمّا الحاضرة فليست بواجبة فلا تصحّ منها، وكلّ ما لا يصحّ فهو حرام، وليس كلّ حرام فاسدا لكن كلّ فاسد حرام.

٢- [الصّوم ولو نفلاً] فلا يصحّ ويحرُم مع الحيض والنّفاس إجماعًا، ولو قالت المرأة: أحبُّ الصّوم مع النّاس وأتحفَّظُ حتّى لا ينزل الدّم فصامت، فصومها هذا غير صحيح لقوله عَلَيْهُ «أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتْ لَمْ تُصَلُّ وَلَمْ تَصُمْ (٣)».

٣- يحرُم [الطَّواف بالكعبة] ولا يصح مع الحَدَث الأكبر عند مالك والشّافعي وهو الشهور عن أحمد، ويصحِّ عند الحنفيّين مع الحُرمة، وهو رواية عن أحمد لقوله عَلَى المشهور عن أحمد لقوله عَلَى النّوقْت تَعْتَسلان وتُحرُمان حديث ابن عبّاس «الْحائض والنُّفُساء إذا أَتَتَا عَلَى الْوقْت تَعْتَسلان وتُحرُمان وتَقْضيان الْمَنَاسك كُلَّهَا غَيْرَ الطُّواف بالْبَيْت (٤)». أي إذا أتى عليهن الوقت الذي يصح فيه الإحرام بنسك تعتسلان غُسَّل الإحرام بنيّته حال الحيض أو النّفاس، مع أنّ العُسل لا يُبيح لهما شيئا حرّمه الحيضان بل يفعلانه تشبُّها بالمتعبّدين رجاء مشاركتهم في نيل المثوبة، ثمّ تؤدّيان أعمال الحجّ والعُمرة كلّها إلاّ الطّواف بالبيت فرضا أو نفلا، وكذا ركعتي الطّواف والإحرام فإنّ ذلك لا يصح مع الدّم.

٤-كما يحرُم [مسَّ شيء من القرآن] ولو في لوح أو حائط أو مكتوبًا بغير العربيّة.

هـوكذا يحرُم [حمله لغير ضرورة] عند الأئمة الأربعة لحديث حكيم بن حزام «لا تَمسَ الْقُرْآنَ إلا وأَنْتَ طَاهِر (٥)» ويجوز مسَّه وحمله لضرورة كخوف عليه من حرق أو غرق أو نجاسة.

٦ ـ كما يحرُم [مباشرة الحائض والنَّفساء] بالوطء في مكان الحيض وزمانه فما دامت حائضا فوطؤها في الفرج حرام لقوله تعالى ﴿وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ ﴾. وقوله عالى ﴿وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ ﴾. وقوله عَالى ﴿وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ ﴾ وقوله عَالى ﴿وَلا تَقْرَبُوهُ وَلَا شَعْوا كُلَّ شَيْءٍ إِلاَّ النِّكَاحَ (٢٠) ». أي إلاّ الوطء فإن فعل فهو مستحقٌ للإِثم .

<sup>(</sup>۱) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ۷۹ / ۱۳۷] وأبو داود [ ۲۷۹ ]. (۲) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ۳۳۱] ومسلم [ ۲۸ / ۳۳۳]. (۳) من حديث صحيح أخرجه أحمد [ ۸۸٤۸] والبخارى [ ۳۳۱] ومسلم [ ۷۹ / ۲۹۳]. (۶) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ۲٤ ۹۳٦] وأورده في فيض القدير [ ۳۷۷۳]. (۵) أخرجه في صحيح الجامع [ ۷۷۸ ] وأورده في المشكاة [ ۲۵ ۶]. (۲) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ۲ ۲ / ۲۰۳] وأبو داود [ ۲۱ ۵ ۲ ].

# (٦) كيفية غُسل الحائض والنُّفساء

وأجمع حديث في كيفية غُسل الحائض والنُّفساء ما رُوى عن عائشة رضى الله عنها قالت «دَخَلَتْ أَسمَاءُ عَلَى رَسُول الله عَلَيْ فَقَالَتْ يَا رَسُولَ الله كَيْفَ تَغْتَسلُ إِحدَانَا إِنَّا طَهُرَتْ مِنَ الْمَحيض؟ قَالَ: تَأْخُذُ سَدْرَهَا وَمَاءَهَا فَتَوَضَّا ثُمَّ تَغْسلُ رَأْسَهَا وَتَدلُّكُهُ حَتَّى يَبْلُغَ الْمَاءُ أُصُّولَ شَعْرِهَا، ثُمَّ تُفيضُ عَلَى جَسَدها، ثُمَّ تَأْخُذُ فرْصَتَهَا فَتَطَهَّر بِهَا، قَالَتْ: يَا رَسُولَ الله كَيْفَ أَتَطَهَر بها؟ قَالَتْ عَائشَةُ: فَعَرَفْتُ الَّذِى يَكُنِى عَنْهُ رَسُولُ الله كَيْفَ أَتَطَهر بها؟ قَالَتْ عَائشَةُ: فَعَرَفْتُ الَّذِى يَكُنِى عَنْهُ رَسُولُ الله عَيْكَ ، فَقُلْتُ لَهَا تَتَبَعِينَ بِهَا آثَارَ الدَّمِ (١)».

وفي رواية لمسلم «تَأْخُذُ إِحْدَاكُنَّ مَاءَهَا وَسدْرَتَهَا فَتَطَهَّرُ فَتُحْسنُ الطُّهُورَ، ثُمَّ تَصُبُّ عَلَيْهَا تَصُبُّ عَلَيْهَا الْمَاءَ عَلَى رَأْسهَا، ثُمَّ تَصُبُّ عَلَيْهَا الْمَاءَ، ثُمَّ تَأْخُذُ فرصَّةً مُمَسَّكَةً فَتَطَهَّرَ بِهَا (٢)». والمراد بالسّدر ورق النبق المطحون فإنّه يُعلى معه ثمّ يغتسل به.

واستعمال السّدر ليس بغرض في الغُسل، وإنّما الغرض من استعماله التّنقية والتّنظيف قبل الغُسل المفروض ويلحق به ما يقوم مقامه من صابون ونحوه، و[الفرصة] بكسر الفاء: قطعة من قطن أو قماش مُطيّبة بمسك أوغيره لتتبع أثر الدّم، واختُلف في الحكمة من استعمال المسك إلاّ أنّ الصّحيح المشهور في مقصوده تطييب المحل وإزالة الرّائحة الكريهة وأنّ ذلك مستحب لكلّ مُغتسلة من الحيض والنّفاس سواء كانت ذات زوج أو غيرها.

ولقد دلّت الأحاديث على ما يلى:

١ ـ طلب السعى لتعلُّم أحكام الدين وفروضه، ومشروعية السُّؤال عمًا خفى من الأحكام، ولو كان من شأنه أن يستحيى من ذكره وكان المسئول من أعظم النَّاس، وعلى أنّه تُطلب الكناية عمّا يُتحرّج من التصريح به، وعلى أنّ المسئول يُطلب منه أن يجيب السَّائل بأوضح بيان، وعلى طلب إظهار الحياء عند وجود ما يقتضيه.

٢ ـ وعلى استحباب إزالة ما على الجسد باستعمال ما يقوم مقام السدر من صابون و نحوه للتنقية والتنظيف.

٣ ـ وعلى استحباب بدء الغُسل بالوضوء، وطلب دلك الرّأس حتى يبلغ الماء
 أصول الشّعر، وعلى تقديم غسله على باقى أعضاء الجسد.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٤١٣] وأبو داود [٣١٤] والنّسائي [٢٥١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٦٦ / ٣٣٢] وأبو داود [٣١٦] وابن ماجه [ ٥٣١].

٤ ـ كما يُطلب من المرأة أخذ شيء من مسك أو طيب بعد انتهاء غسلها ، وجعله في قطنة أو قطعة من القماش وتتبع أثر الدّم في كلّ موضع أصابه من بدنها بها ، ومثل الحائض في ذلك النُّفساء .

# (الهبحث الثّالث) الاستحاضة

الاستحاضة هي سيلان الدّم من المرأة في غير أيّام حيضها وهو دم فساد وعلّة، فهو كلّ دم تراه المرأة، وعلامته ألا يكون مُنتنا ويسيل من عرْق في أدنى الرَّحم يسمى العاذل ولا انقطاع له إلاّ عند البُّرء منه، والاستحاضة حدّث دائم لا يمنع شيئا من الأشياء التي يمنعها الحيض والنّفاس، وتتوقّف مباشرة المستحاضة للصلاة ونحوها من العبادات على الوضوء لا الغسل.

وحُكم المستحاضة حُكم مَنْ به سلَس بول أو إسهال مستمر أو نحو ذلك، فهى من أصحاب الأعذار التى لا تمنع صلاة ولا صومًا بإجماع العلماء واتفاق الآثار المرفوعة والتى منها قوله عَلَيْ من حديث عروة بن الزّبير عن فاطمة بنت حبيش أنها كانت تُستحاض فقال لها النّبى عَلَيْ «إِذَا كَانَ دَمُ الْحَيْضَة فَإِنَّهُ دَمٌ أَسُودُ يُعْرَفُ، فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ فَقَال لها النّبى عَلَيْ (أَنَّ كَانَ ذَلِكَ فَقَال لها النّبى عَن الصَّلاة، فَإِذَا كَانَ الآخَرُ فَتَوَضَّئى وَصَلّى فَإِنَّمَا هُو عرق (١)».

وقدروى أنس بن سيرين عن ابن عبّاس في المستحاضة قال «إِذَا رَأْت الدَّمَ الْبَحْرَانِي فَلاَ تُصَلِّى». فهذا يبيّن أنّ الدَّم إِذَا تَيْز فَلاَ تُصلِّى». فهذا يبيّن أنّ الدَّم إِذَا تَيْز كان الحُّكم له وإِن كانت لها أيّام معلومة، واعتبار الشّيء بذاته وبخاص صفاته أوْلى من اعتباره بغيره من الأشياء الخارجة عنه، وقول ابن عبّاس رضى الله عنه «إِذَا رَأْت الدَّم الْبُحْرانِي»: يريد الدّم الغليظ الواسع الذي يخرج من قعر الرّحم، ونسب إلى البحر لكثرته وسعته، والتبحُر التوسع في الشّيء [(٢)].

(قال) ابن عبد البر [لمّا حكم الله تعالى فى دم المستحاضة بأنّه لا يمنع الصّلاة وتُعبِّدَ فيه بعبادة غير عبادة الحائض وجب ألا يحكم له بشىء من حُكم الحيض إلا فيما أجمعوا عليه من غَسْله كسائر الدِّماء]. والدّم الذى ينقص عن أقلّ الحيض وما زاد على أكثره، وما زاد على ألغادة فى الحيض والنّفاس وجاوز أكثرها، وما تراه الحامل عند الحنفيّين وأحمد لانسداد فم الرّحم هو استحاضة.

(قال) النّووى [اعلم أنّ المستحاضة على ضربين أحدهما: أن تر دما ليس بحيض ولا يخلط بالحيض، والضّرب الثّاني: أن تر دما بعضه حيض وبعضه ليس بحيض بأن

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٨٦] والنسائي [٢١٦]. (٢) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٧٥].

تر دما متّصلا دائما أو مُجاوزا لأكثر الحيض (١)]. ثمّ يأتي الحديث عن الاستحاضة مفصّلا على النّحو التّالي:

### (١) أقسام الاستحاضة

تنقسم أحوال النساء في الاستحاضة إلى ثلاثة أقسام:

١ ـ معتادة ذاكرة عادتها مع التَّمييز ، وهي التي كانت لها عادة سليمة قبل الاستحاضة ثمّ أُصيبت بمرض واستُحيضت ، كتلك المرأة التي كانت تحيض حيضا مطَّردا سليما ستّة أيّام من أوّل كلّ شهر ، ثمّ أُصيبت بمرض فجاءها نزيف يبقى معها أكثر الشّهر ، فهذه مستحاضة معتادة .

٧ ـ ومعتادة نسيت عادتها فتُردُّ إلى قدر عادتها في الشُّهر الذي قبل شهر استحاضتها .

٣ ـ ومبتدئة مميّزة وغير مميّزة وهي التي لم تر الدَّم قبل ذلك سواء كانت صغيرة أو كبيرة لم يَحض من قبل، ويقصد بالتّمييز هنا التّبيُّن الذي يُعرف منه دم الحيض من دم الاستحاضة.

وهذه الثَّلاث نُورد تفصيلها على النَّحو التَّالى:

(أولاً) يُقدَّر الحيض في الحالة الأولى بمدّته المعروفة وما زاد على هذه المدّة يكون استّحاضة لحديث أمِّ سَلمة «أنَّهَا اَسْتَفْتَت النَّبِيَّ عَلَيْ في امْرِأَة تُهَرَاقُ الدَّمَ فَقَالَ: لتَنْظُرْ قَدْرَ اللَّيَالِي وَالأَيَّامِ الَّتِي كَانَت تحيضُهُنَ وقَدْرَهُن من السَّهْرِ، فَتَدَعُ الصَّلاة ثُمَّ لَتَعْتَسِلْ، وَلْتَسْتَنْفُو ثُمَّ تُصلِّي (٢)». أَى تشهد على فرجها خرقة عريضة بعد أن تحشوه قُطنا وتوتُّق طرفيها في شيء تشدُّه على وسطها فيمتنع بذلك سيلان الدَّم، وهو مأخوذ من ثَفَر الدَّابة الذي يُجعل تحت ذَنبها.

والحديث يدلُّ على أن تَدع المستحاضة الصّلاة قدر تلك الأيّام التي كانت تحيضهن قبل أن يُصيبها الدّم، فإذا استوفت عدد تلك الأيّام اغتسلت مرة واحدة وصار حُكمها حُكم الطُّواهر في وجوب الصَّلاة والصَّوم وسائر العبادات من اعتكاف وطواف وقراءة قرآن وسُجود تلاوة ، وهذا مُجمع عليه عند الأئمَّة ، إلا أنّها إذا أرادت أن تُصلِّى توضَّأت لكل صلاة تُصلِّيها ، لأن طهارتها طهارة ضرورة فلا يجوز أن تُصلِّى بها صلاتي فرض كالمتيمَّم، والغرض من هذا بيان أنّ ما أصابها من الدّم ليس بالحيض الذي يمنع الصّلاة والصّوم وغيرهما وإنّما هو دم عرق [ (٣) ] .

<sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ٢٥٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٧٤] والنّسائي [٢٠٨] وابن ماجه [٥١٢].

<sup>(</sup>٣) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٦٣].

(ثانيًا) أمّا إِذَا استمر بها الدَّم أو بلغت مُستحاضة ولا تستطيع تمييز دم الحيض، ففي هذه الحالة يكون حيضها ستّة أيّام أو سبعة من كل شهر على غالب عادة النساء لحديث حمنة بنت جحش رضى الله عنها قالت «قُلْتُ يَا رَسُولَ الله إِنِّي امْرَأَةٌ أُسْتَحَاضُ حَيْضَةً كَثِيرَةً شَديدَةً فَمَا تَرَى فيهَا وَقَدْ مَنعَتْني الصَّلاةَ وَالصَّومَ ؟ فَقَالَ: إِنَّمَا هي رَكْضَةً مَنْ رَكَضَات الشَّيْطَان، فَتَحَيَّضِي سِتَّةً أَيَّامٍ أَوْ سَبْعَةً أَيَّامٍ فِي عِلْمِ اللهِ تَعَالَى ذَكُرُهُ ثُمَّ اَغْتَسليَ (١)».

وفيه دليل على أنّ المستحاضة التى لم تعرف عادتها ولم تُميز ترجع إلى الغالب من عادة النساء فى الطُهر والحيض، ولعل هذه المرأة كانت معتادة ونسيت أنّ عادتها كانت ستًا أو سبعًا فأمرها رسول الله عَلَى أن تتحرّى وتجتهد وتبنى أمرها على ما تيقنته من أحد العددين، ويؤيده قوله «فى علم الله». أى فيما علم الله من أمرك من ستة أو سبعة، أو أنّه عَلَى أمرها بذلك اعتباراً لحالها بحال من هن مثلها من النساء فى السن والمزاج، فإن كانت عادة مثلها أن تقعد ستة قعدت ستة أوإن كانت سبعة فسبعة، وقيل أنّ «أو» للتخيير بين كل واحد من العددين.

وقوله ﷺ «إِنَّمَا هَذه رَكْضَةٌ مِنْ رَكَضَات الشَّيْطَان»: يُبيِّن أَنَّ هذه التَّجة ونزول الدّم بكثرة سبب في تسَلُط الشّيطان وتلبيسه عليها، والرّكضة أصلها الضّرب بالرّجل والإصابة بها يريد به الإضرار والأذى، ومعناه والله أعلم أنّ الشّيطان قد وجد بذلك طريقا إلى التّلبيس عليها في أمر دينها ووقت طُهرها وصلاتها حتّى أنساها ذلك عادتها، فكأنها ركضة نالتها من ركضاته [(٢)].

(ثالثًا) أمّا إِذا نسيت الوقت والعدد ولكنَّها تستطيع تمييز دم الحيض عن غيره فإنها تعمل بالتّمييز لحديث فاطمة بنت أبي حبيش أنّها كانت تُستحاض فقال لها رسول الله عَنِّ «إِذَا كَانَ دَمُ الْحَيْضَة فَإِنّهُ دَمَّ أَسْوَدُ يُعْرَفُ، فَإِذَا كَانَ ذَلكَ فَأَمْسكي عَنِ الصَّلاَة، فَإِذَا كَانَ الآخَرُ فَتَوَصَّبَى وَصَلّى فَإِنَّمَا هُوَ عَرْقٌ (٣)». وقوله «دَمُّ أَسْوَدُ يُعْرَفُ» أى تعرفه النساء بلونه و ثخانته كما تعرفه بالعادة أو الرّائحة.

وبهذا الحديث تمسَّك مالك والشَّافعي في ردِّ المُستحاضة إلى التَّمييز وهو أقوى دليل لهما ، والتّمييز إنَّما يُعتبر عندهما إذا كان بين الدَّمين طُهر تام أقلُه خمسة عشر يومًا . (قال) في سُبُل السَّلام [هذا الحديث فيه ردّ المستحاضة إلى صفة الدّم

<sup>(</sup>١) حديث حسن أخرجه أبو داود [٧٨٧] وابن ماجه [٥١٦] وأحمد [٧٧٣٤٧].

<sup>(</sup>٢) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٩٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٨٦] والنّسائي [ ٣٦١] وأورده الألباني في الإرواء [ ٢٠٤].

بأنّه إذا كان بتلك الصّفة فهو حيض وإلاّ فهو استحاضة (١٠).

وكما جاء في الصّحيح أنّ رسول الله ﷺ قال لبنت أبي حبيش «إِنَّمَا ذَلكَ عرْقٌ وَلَيْسَ بِحَيْضٍ، فَإِذَا أَقْبَلَت الحَيْضَةُ فَدَعَى الصَّلاَةَ، وَإِذَا أَدْبَرَتْ فَاغْسلَى عَنْك الدَّمَ ثُمَّ صَلِّى أَنْ الْحَيْضَةُ فَا تُركي والنّسائي «فَإِذَا أَقْبَلَت الحَيْضَةُ فَا تُركي الدَّمَ وَصَلِّى ""». وفي الحديث دليل على الصّلاة، فَإِذَا ذَهَبَ قَدْرُهَا فَاغْسلِى عَنْكِ الدَّمَ وَصَلِّى ""». وفي الحديث دليل على أنّ المرأة إذا ميّزت دم الحيض من دم الاستحاضة تعتبر دم الحيض وتعمل على إقباله وإدباره، فإذا انقضى قدره اغتسلت عنه ثمّ صار حُكم دم الاستحاضة حُكم الحدث فتتوضًا لكلّ صلاة لظاهر قوله ﷺ «ثُمَّ تَوضَّئي لكُلٌ صَلاة» [(نَّ)].

فالمستحاضة إذا ميَّزت أيّام حيضها إمّا بصفة الدّم أو بإتيانه في وقت عادتها إِن كانت معتادة عملت بعادتها ، ففاطمة هذه يحتمل أنّها كانت مُعتادة فيكون قوله «فَإِذَا أَقْبَلَتْ حيَضْتُك»: أي بالعادة ، أو غير معتادة فيُراد بإقبال حيضتها بالصّفة ، ولا مانع من اجتماع التّعريفين في حقّها وحقّ غيرها.

(قال) التّرمذى [حديث فاطمة حسن صحيح وهو قول غير واحد من أهل العلم من أصحاب النّبي عَلِي والتّابعين، وبه يقول سفيان الشّورى ومالك وابن المبارك والشّافعي: أنّ المستحاضة إذا جاوزت أيّام أقرائها اغتسلت لكلّ صلاة (٥٠)].

كما يبين قوله ﷺ ﴿إِنَّمَا ذَلكَ عِرْقٌ وَلَيْسَتْ بِالْحَيْضَة (٢)». أَنَّ ذَلَكَ علّـة حدثت بها من تصدُّع العروق فاتصل الدّم، وليس بدم الحيض الذى يقذفه الرّحم لميقات معلوم فيجرى مجرى سائر الأثقال والفضول التى تستغنى عنها الطبيعة فتقذفها عن البدن فتجد النَّفس راحة لمفارقتها وتخلّصها عن ثقلها وأذاها (٢)].

(قَالَ) الخَطَّابِي [وفي هذا الباب حروفِ منها ما أخبرت به عائشة رضى الله عنها «أنَّهَا رأت مِرْكُنَ أُمُّ حَبِيبَةَ مَلأَنُ دَمًا (٩/٨)». ومنه قوله ﷺ لبنت أبى

<sup>(</sup>١) انظر سُبُل السّلام للصّنعاني [ج ١ ص ١٠٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٦٦ / ٣٣٣] وابن ماجه [ ٥١٠] والترمذي [ ١٢٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٠٦] ومسلم [٦٦ / ٣٣٣]. .

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٤٨٨].

<sup>(</sup>٥) انظر تحفة الأحودي [ج ١ ص ٢٨٧].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٠٦] والنّسائي [٢٨٢].

<sup>(</sup>٧) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٧٤].

<sup>(</sup>٨) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٧٩] ومسلم [ ٦٥ / ٣٣٤].

<sup>(</sup>٩) المرَّكَنُ: هو الإِنَاءُ الذي تُغْسَل فيه الثِّياب [القاموس].

حُبَيش «إِذَا أَتَى قَرُوُكُ فَلاَ تُصَلِّى، فَإِذَا مَرَّ قَرُوُكُ فَتَطَهَّرِى ثُمَّ صَلِّى مَا بَيْنَ الْقَرْءِ إِلَى الْقَرْء إِلَى الْقَرْء إِلَى الْقَرْء إِلَى الْقَرْء إِلَى الْقَرْء أَلَى يعود فيه الحيض أو الطَّهر، الْقَرْء (١)». يُريد بالقَرْء هنا [الحيض] وحقيقته الوقت الذي يعود فيه الحيض أو الطَّهر، ولذلك قيل للطَّهر [قَرْءٌ] كما قيل للحيض [قَرْءٌ] وذهب عمر بن الخطّاب رضى الله عنه إلى أنّ الأقراء في العدّة [الحيض] وقالت عائشة إنّها [الأطهار (٢)].

#### (٢) ما يتعلَّق بالاستناضة من أحكام

من الأحكام الشّرعية التي تتعلّق بالمستحاضة نذكر ما يلي :

١ - عندما تستوفى المستحاضة أيّام حيضها فإنه لا يجب عليها الغُسْلِ إلا مرة واحدة حينما ينقطع الدّم، ويصير حُكمها حُكم الطّاهرات في وجوب أحكام الدّين، لقوله عَلَيْهُ لأم حبيبة رضى الله عنها «امْكُثِى قَدْرَ مَا كَانَتْ تَحْبِسُك حَيْضَتُك ثُمَّ اغْتَسِلى (٣)».

(قال) النّووى [ واعلم أنّه لا يجب على المستحاضة الغُسْل لُشيء من الصّلاة ولا في وقت من الأوقات إلا مرة واحدة في انقطاع حيضها، وبهذا قال جمهور العلماء من السّلف والخَلَف، وهو المروى عن على وابن مسعود وابن عبّاس وعائشة رضى الله عنهم، وهو قول عُروة بن الزّبيروأبي سلّمة ومالك وأبي حنيفة وأحمد، ودليل الجمهور: أنّ الأصل عدم الوجوب فلا يجب إلا ما ورد الشّرع بإيجابه، ولم يصح عن النّبي ﷺ أنّه أمر أم حبيبة بالغُسْل إلا مرة واحدة عند انقطاع حيضها وهو قوله ﷺ «وَإِذَا أَدْبَرَتْ فَاغْتَسِلى وَصَلّى». وليس في هذا ما يقتضى تكرار الغُسْل (٤)].

٢ - لمّا صار حُكم المُستحاضة حُكم الحَدَث فإنها تتوضَّا لكل صلاة ولا تُصلَّى بذلك الوضوء أكثر من فريضة واحدة مُؤدّاة أو مقضيّة لظاهر قوله عَلَي «ثُمَّ تَوَضَئي لِكُلِّ صَلاةً وصلِّه وصلِّه.
 لِكُلِّ صَلاةً وصلِّى (٥)».

ويأتى تفصيل ذلك على قولين:

(الأوّل) - أن تتوضَّأ لوقت كلّ صلاة عند الحنفيّين والحنابلة، ولها أن تُصلّى به الفريضة الحاضرة وما شاءت من الفوائت ما لم يخرج وقت الحاضرة ، ودليلهم على ذلك ما جاء في حديث بنت أبى حُبيش عن أبى معاوية «تَوَضَّئِي لِكُلِّ صَلاةً حَتَّى يَجىءَ ذَلكَ الْوَقْتُ (٢)». أي لوقت كلّ صلاة .

(الثّاني) - أن تتوضّاً لكلّ فرض على حدة، فالوضوء على هذا النّحو مرتبط

<sup>(</sup>۱) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ۲۸۰] والنّسائي [ ۳۵۳]. (۲) انظر معالم السَّن للخطَّابي [ج اس ۷۶]. (۲) انظر معالم السَّن للخطَّابي [ج اص ۷۶]. (۳) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ۲۰ | ۳۳۳] والنّسائي [ ۳۲۳] وأورده في الإرواء [ ۱۰۹]. (۲) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ۲۹۸] والنّسائي [ ۳۲۳] وأورده في الإرواء [ ۱۰۹]. (۲) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ۲۱۹] والنّسائي [ ۲۱۹].

بالفرض وسننه القبلية والبعدية لا بوقته، فلا تُصلّى به فريضة واحدة ولا تُصلّي أُخرى حتى تتوضّاً لها وهو قول الشّافعي لما تقدّم من قوله ﷺ «اجْتنبي الصَّلاَة أَيَامَ حيْضَتك ثُمَّ اغْتَسلي وَتَوَضَّئِي لكُلِّ صلاة وَإِنْ قَطَرَ الدَّمُ عَلَى الْحُصِيرِ (١) ». وهو مُستحب كذلك عند المالكيّة لكلّ صلاة ولا يجب إلا بحدث آخر.

٣ ـ يجب على المستحاضة عند تطهُّرها أن تلتزم بأمرين:

(الأول) أن تغسل فَرْجها قبل الوضوء ولا يكفي فيه التنظيف بالمناديل بل لابد من غَسله حتى يزول الدّم وأثره، وإن كان هناك تضرُّر من الغَسْل فإنّها تُحفُف بيابس كالمناديل وغيرها.

(الثّاني) أن تشدَّ على الموضع خرْقة عريضة بعد أن تحشوه قطنا، وتُوتُّق طرفيها في شيء تشدّه على وسَطها دفعا للنّجاسة ومنعا لسيلان الدَّم، ويُسمَّى ذلك تلجُّما واستثفارا، فإن لم تفعل ذلك لزمها إعادة الوضوء إذا خرج منها الدَّم.

وقوله عَلَى لَهُ لَبِنَ أَبِي حُبَيش عند ابن ماجه «وَتَوضَّ عَي لَكُلِّ صَلاَة وَإِنْ قَطَرَ الدَّمُ عَلَى الْحَصيرِ». إِنَّما جاء فيمن قد تعالجت بالاستثفار ونحوه، فإذا جاء بعد ذلك شيء غالب لا يردَّه الشّفر حتى يقطر لم يكن عليها إعادة الوضوء، فأمّا إذا لم يكن قد قدّمت العلاج فهي غير معذورة وإنّما أتيت من قبل نفسها فلزمها الوضوء، وهكذا حُكم من به سلّس بول فإنّه يجب عليه أن يسدُّ الجرى بقطن ونحوه ثمّ يشدُّه بالعصائب فإن لم يفعل فَقَطَر أعاد الوضوء [(٢)].

٤ ـ لمًا ربط الأئمة بين الوضوء وبين الصّلاة ووقتها على نحو ما تقدّم، فإنّه ينبغى على المُستحاضة ألا تتوضًا قبل دخول الوقت للصّلاة، إذ طهارتها ضروريَّة فليس لها تقديمها قبل وقت الحاجة.

للمستحاضة حُكم الطَّاهرات، فإِنها تُصلِّى، وتصوم، وتعتكف، وتقرأ القرآن وتحس المُصحف وتحمله وتفعل كل العبادات. (قال) النّووى [أَمَّا الصّلاة، والصّيام والاعتكاف، وقراءة القرآن، ومس المصحف وحمله، وسُجود التّلاوة والشّكر، ووجوب العبادات عليها فهى فى كلّ ذلك كالطَّاهرة وهذا مُجمع عليه (٢)].

# (٣) الفرق بين دم النائض والمستناضة ؟

اقتضت حكمة الشَّرع أن يُفرِّق في الحُكم والعلِّة بين دم الحيض ودم الاستحاضة حفاظا

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٥١٣] وأورده في الإرواء [٢٠٨].

<sup>(</sup>٢) انظر معالم السّنن [ج ١ ص ٧٤].

<sup>(</sup>٣) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ٢٥٥].

على صحة المُكلَّفين ودرءًا لأذى الحيض الذى هو أعظم ضررًا من دم الاستحاضة، فدم الاستحاضة، فدم الاستحاضة من طريق الرّحم، فلو فدم الاستحاضة دم فاسد يتولَّد من فَضْلة تدفعها طبيعة المرأة من طريق الرّحم، فلو احتباس البول والغائط فكان فى طبيعته أذى وقَذَر.

[ويتصف دم الحيض بصفات حقيقية يترتب عليها كثير من الأحكام والتي منها علَّة الاعتزال لكونه أذى:

(أحدها) أنّ منبع دم الحيض هو الرّحم، أمّا دم الاستحاضة فهو دم يسيل من عرق ينفجر في عُنُقِ الرَّحم يُسمَّى [العاذل] فيكون في الفرج بمنزلة الرُّعاف في الأنف، فخروجه مُضرُّ وانقطاعه دليل على الصّحة.

(الثّانية) أنّ الصّفات التي وصف بها رسول الله عَلَيْ دم الحيض: أنّه دم أسود و ثخين، وأنّه مُحتدم من شدَّة حرارته، ويخرج برفق ولا يسيل سيلانًا، وأنّ له رائحة كريهة بخلاف سائر الدِّماء، وذلك لأنّه من الفضلات التي تدفعها طبيعة المرأة، وأنّه شديد الحُمرة ودم الاستحاضة عكس ذلك.

فكلٌ دم يكون موصوفا بهذه الصّفات فهو دم حيض، وما لا يكون كذلك لا يكون دم حيض، وما لا يكون كذلك لا يكون دم حيض، وما اشتبه الأمر فيه فالأصل في بقاء التّكاليف وزوالها إِنّما يكون لعارض الحيض، فإذا كان غير معلوم الوجود بقيت التّكاليف التي كانت واجبة على ماكانت عليه من غير تغيير.

ولمّا كان الاحتمال قائما في أن تشتبه هذه الصّفات على المُكلَّفات، فإِنّ الشّارع الحكيم قد قدَّر وقتا مضبوطا متى حصلت الدّماء فيه كان حُكمها حُكم الحيض كيف كانت الدِّماء، ومتي حصلت خارج الوقت لم يكن حُكمها حُكم الحيض كيف كانت صفة تلك الدّماء، والمقصود من هذا إسقاط العُسْر والمشقَّة عن المُكلَّفين في كلّ الظُروف والأحوال [(١)].

ثمّ إِنّ الأحكام الشّرعية للحيض تتلخّص فيما يلى:

(١) المنع من الصّلاة والصّوم لقول النّبى عَلَيْهُ من حديث أبى سعيد رضى الله عنه «أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتْ لَمْ تُصَلِّ وَلَمْ تَصُمُ (٢)». وقول أُمّ المُؤمنين عائشة «كَانَ يُصِيبُنَا ذَلكَ فَنُوْمَرُ بِقَضَاء الصَّوْمُ وَلاَ نُوْمَرُ بِقَضَاء الصَّلاَة». أى لم يأمرها عَلَيْهُ بالقضاء مع علمه بالحيض وتركها الصّلاة.

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الفخر الرّازى [ج ٦ ص ٦٩].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البحارى [٣٠٤] ومسلم [٢٩ / ٣٣٥].

(٢) واجتناب دخول المساجد ولو للعبور من غير مُكث ولا ضرورة عند الحنفيين والمالكيّة لقوله عَلَيْ «وَجُهُوا هَذه النُيُوتَ عَنِ الْمَسْجِد فَإِنِّي لاَ أُحلُّ الْمَسْجِدَ لِحَائِضٍ وَلاَ جُنُب (١)». وجوز الشّافعي وأحمد لهما عبور المسجد إن لم يتلوّث بالدَّم.

(٣) ومس المصحف وحمله لغير ضرورة عند الأئمّة الأربعة لقوله عَلَيْهُ «لاَ تَمَسَّ الْقُرْآنَ إِلاَّ طَاهرٌ (٣)». إِلاَّ الْقُرْآنَ إِلاَّ طَاهرٌ (٣)». إِلاَّ أَنْه يَجوز مسَّه لضروُرَة كخوف عليه من حرق أو غرق أو نجاسة أو ضياع.

(٤) وقراءة شيء من القرآن بقصده ولو بعض آية عند الحنفيين لقوله على من حديث ابن عمر «لا تقراً الْحَائِضُ ولا الْجُنُبُ شَيْعًا مِنَ الْقُرْآنِ (٤)». وهو قول أكثر أهل العلم من أصحاب النبي عَلَي والتّابعين ومن بعدهم مثل الثورى وابن المبارك والشّافعي وأحمد وإسحاق قالوا: لا تقرأ الحائض ولا الجُنب من القرآن شيئا إلا طرف الآية والحرف ونحو ذلك، ورخَّصوا للجُنب والحائض في التَّسبيح والتَّهليل (٥٠).

(٥) والحكم الثّابت للحيض بنصّ القرآن إِنّما هو حظر الجماع كما هى دلالة الآية عليه، وهذا يبيّن أنّ الدَّمين لا يستويان حقيقة، ولا عُرفا، ولا حُكما، ولا سببا، فمن كمال الشّريعة الغرّاء وسُموٌ مقاصدها تفريقها بين الدَّمين في الحُكم كما افترقا أصلا في الحقيقة [(٢)].

#### (Σ) المستحاضة يغشاها زوجها

يجوز للمستحاضة أن يطأها زوجها في حال جَريان الدَّم لعدم ورود دليل على تحريم جماعها الذي اتّفق جمهور العلماء على جوازه، لأنّ الله تعالى أمر باعتزال المرأة حائضا وأذن في إتيانها طاهرة، وقد دلّت الأحاديث على أنّ المستحاضة إذا مضت أيَّام حيضتها المقدَّرة لها فإنّها تغتسل وتُصلِّي كالطَّاهرة فيجوز وطؤها بالأوْلى، واختلف العلماء في جواز وطء المستحاضة حال جريان الدّم على قولين:

(الأوّل) ما اتّفق عليه جمهور العلماء من جواز وطء المُستحاضة في حال جَريان الدَّم لعدم وجود دليل على تحريم جماعها، وهو ما حكاه ابن المنذر في «الإِشراق» عن ابن عبّاس رضى الله عنه وابن المسيّب والحسن البصرى وعطاء وسعيد بن جبير ومالك

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود بإسناد ضعيف [ ٢٣٢] وصحّحه ابن خزيمة وحسّنه ابن القطّان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدّارقطني [ص ٥٤] وقال صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أورده في صحيح الجامع [٧٧٨٠] والمشكاة [٤٦٥].

<sup>(</sup>٤) أخرجه التّرمذي بإسناد ضعيف [ ١٣١].

<sup>(</sup>٥) انظر تحفة الأحوذي [ج ١ ص ٣٠١].

<sup>(</sup>٦) انظر أعلام الموقعين لابن القيّم [ج ٢ ص ١٥٣].

وإسحاق والشّافعي مُستدلِّين على ذلك:

(١) بأنَّ البراءة الأصليّة هي الحِلُّ لقوله تعالى ﴿فَأَتُواْ حَرْفَكُمْ أَنَّىٰ شِئْتُمْ ﴾.

(٢) أنَّ الصَّحابة رضوان الله عليهم الذين استُحيضت نساؤهم وكنَّ حوالى سبع عشرة امرأة لم يُنقل أنّ النّبى عَلَي أمر أحداً منهم أن يعتزل زوجته، ولو كان من شرع الله لبيّنه عَلَي لمن استُحيضت زوجته ولنُقل هذا حفاظا للشّريعة، فلما لم يكن شيء من ذلك عُلم أنّه ليس بحرام [(١)].

(٣) أنّ الحيض ليس كدم الاستحاضة لا في طبيعته ولا في أحكامه، ولهذا يجب عليها عند أكثر العلماء أن تُصَلِّى، فإذا استباحت الصلاة بهذا الدّم فكيف لا يُباح وطؤها! فتحريم الصلاة أعظم من تحريم الوطء، وهو المعني الذي ذكره البخاري عن ابن عبّاس رضي الله عنه في الْمُسْتَحَاضَةُ لمّا قال «تَغْتَسلُ وَتُصلِّى وَلَوْ سَاعَةً، ويَأْتِيها زَوْجُها إِذَا صَلَّى فَالصَّلاة فجواز الوطء أوْلى، لأنَ أمر الصّلاة أعظم من أمر الجماع.

وجاء ت في سُنن أبي داود عن عكرمة روايتان قال في الأولى «كَانَتْ أُمُّ حَبيبَةَ تُسْتَحَاضُ فَكَانَ زَوْجُهَا يَغْشَاهَا (٣)». وروى في الثّانية عن حمنة بنت جحش «أَنَّهَا كَانَتْ مُسْتَحَاضَةً وكَانَ زَوْجُهَا يُجَامِعُهَا (٤)». وقالوا إنّ المستحاضة إذا مضت أيّام حيضتها المقدّرة لها فإنّها تغتسل وتصلّى وتطوف وتقرأ ويأتيها زوجها، وروى عن مالك أنّ أمر أهل العلم والفقه على هذا وإن كان دمها كثيرا، والرّاجح القول بجواز وطئها لأنّ الصّحابي لا يقدم على ذلك مع ورود النّهي عن قُربان الحائض إلاّ بإذن منه وأيضا فإنّه لم يردعنه عَن الله على منع وطء المستحاضة [ (٥)].

(الثّاني) قالوا فيه بحُرمة وطء المُستحاضة إِلاّ أنَّ هذا التَّحريم ليس كتحريم وطء الحائض، وبه قالت طائفة من الأئمَّة منهم النّخعي والحَكَم وكرهه ابن سيرين، واستدلُّوا على ذلك بما يلي:

(١) أنّ الله جعل علَّة الأمر بالاعتزال لأنّ الدَّم أذًى ومعلوم أنّ دم الاستحاضة أذًى فهو دم مُستقذر.

<sup>(</sup>١) انظر الشرح الممتع [ج ١ ص ٤٤٠].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى مُعَلَّقًا قبل رقم [ ٣٣١ ـ ك ٦ - ٢٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٠٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣١٠].

<sup>(</sup>٥) انظر المنهل العذب الموروذ [ج ٣ ص ١٣٢].

(٢) أنّ المرء عند الوطء يتلوَّث بالدَّم والدَّم نجس، والأصل أنّ الإنسان لا يُباشر النّجاسة إلاّ إذا دعت الضّرورة إلى ذلك.

(٣) كمّا استدلُّوا على ذلك بما رواه الخلاَّلُ عن عائشة قالت «الْمُسْتَحَاضَةُ لاَ يَغْشَاهَا زَوْجُها  $(^{(1)})$ ». قالوا: ولأنّ بها أذى فيحرُم وطؤها كالحائض، و(قال) أحمد [لا يأتيها إلاّ أن يطول ذلك بها أو أن يخاف زوجُها الْعَنَتَ  $(^{(1)})$ ].

ورُدَّ بأنَّ هذا لا يصلُح دليلاً على المنع لأنَّ المنع لا يكون إلا بدليل عن النَّبى عَلَيْ ولم يرد دليل على ذلك، وجاء في بدائع الفوائد [لا يأتيها إلا أن يطول ذلك بها، وليس أنّه أباح ذلك إذا طال ومنع ذلك إذا قصر ،ولكنّه أراد أنّه إذا طال علمت أيّام حيضها من أيّام استحاضتها يقينا، وهذا لا تعلمه إذا قصر ذلك (٣)].

ثم بقى أن نشير إلى مسألتين:

(الأولى) إذا كان القول بجواز وطء المستحاضة هو الأرجح فللمرء إذا استقذر الأمر وكره أن يُجامع مع رؤية الدّم، فعليه أن يتجنّب ذلك ولا يتعلّق هذا بحُكم شرعي، فقد يكره الإنسان الشّيء كراهة نفسيّة ولا يُلام إذا تجنّبه كما كره رسول الله عَلَيْ أكل الضّب مع أنّه حلال لمّا سُئل «أَحَرامٌ الضّبُ؟ فقال: لا ولكِنّهُ لَمْ يكُنْ بِأَرْضِ قَوْمِي فَأَجِدُنِي أَعَافُهُ ( ) .

(الثّانية) أنّ تحريم وطء المستحاضة أهوّن من تحريم وطء الحائض لعدّة أمور [ ° ° ] :

(١) أنّ تحريم وطء الحائض نصّ عليه القرآن، أمّا وطء المُستحاضة فإنّه إمّا قياس أو دعوى أنّ النّص شمله.

(٢) إِذَا خَافِ الرَّجَلِ أَو المَرأَة المَشقَّة بتركِ الجَماعِ جازِ وطَّء المستحاضة لقوله ﷺ «إِلاَّ مَعَ خَوْف الْعَنَت». ومن القواعد العامّة «أَنَّ الْمَشَقَّةَ تَجْلَبُ التَّيْسيرَ». وقد أشار الله تعالى إلى هذه القاعدة في آيات الصّيام لمّا ذكر من كان مريضاً أو على سفر بقوله تعالى ﴿ يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُشرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

(٣) أنّه إذا جاز وطء المستحاضة للمشقّة فلا كفّارة عليه بخلاف وطء الحائض.

<sup>(</sup>١) رواه الخلال بإسناده عن عائشة [وانظر نيل الأوطار للشُّوكاني ج ١ ص ٣٣٠].

**<sup>(</sup> ٢ ) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ٢٥٥ ].** 

<sup>(</sup>٣) انظر بدائع الفوائد لابن القيّم [ج ٤ ص ١٧٦].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٤٤/٢١].

<sup>(</sup>٥) انظر الشّرح المتع [ج ١ ص ٤٣٩].

# [الجــز، الثَّاني ]

سدنن الفطرة وتوحُّد المنهجيَّة في دين الله تعالى ( ۲٤۱ - ۲۲۱ )

# كتاب (الفطرة

(الباب الأوّل)

سُنن الفطيرة

(الباب الأول)

الفطرة جبلَّة مُتهيَّئة لقبول الإسلام .
 أسنن الفطرة وتوحد المنهجيّة في الدِّين .

\* أحاديث الفطرة.

\* المُكتسبات المُتحقِّقة للمُسلم من سُنن الفطرة

(البابالثاني)

(المبحث الأول)

#### تتبعً الضّرورات الحياتية اليومية

(١/١) تقليم الأظافر.

(٢/٢) إزالة شعر الإبط.

(٣/٣) حلق العانــة.

\* الحكمة من وجود شعر الإبط والعانة.

(٤/٤) قضاء الحاجة و آدابها.

\* أداب قضاء الحاجة .

التخلِّس في الخلاء:

#### (المبحث الثاني)

نحسين الهيئة والتميُّز بمظاهر الفطرة

(١/٥) ختان الذَّكَر وخفاض الأُنثى.

ختان الذُّكور.

\* حُكم الختان وتوقيته.

\* الحكمة التي قصدها الشّرع من ختان الذَّكر .

\* خفاض الأُنشى.

\* التعامُل مع القسم الزّائد من الفرج.

\* هل لخفاض الأنثى تأثيره المباشر في العملية الجنسية.

\* الحُكم القاطع للشريعة في خفاض الأنثى.

(٢/٢) إعفاء اللَّحيـة . (٣/٧) قـصّ الشَّارب. (٤/٨) إكرام الشُّعر . \* زينة المرأة المنهم عنها في شرع الدين. (المحت الثالث) أزائبرام بالسنن التعبُّدية التي تُحقّق كمال الطّمارة وزمام النّظافة (٩/١) السّواك مطمرة للفح (أولا) -الأمور التعبُّدية التي يسنُّ التسوُّك عندها: (ثانيا) - أحوال العادة التي يُستحب فيها السُّواك: (ثالثًا) ـ ما يتُصل بالسُّواك من أحكام: \* شدّة حرص الصّحابة على السّواك. \* مشروعية السُّواك في المسجد. (۲/۲) الهضمضة. (٣/ ١١) الاستنشاق بالهاء . ره/١٣) الانتضاح. ( ٤ / ٢ ٪ ) غسل البراجم. (٦٤/٦) الطّيب والتّطيّب \* الأوقات التي يُستحب فيها التَّطيُّب: (٧/٥/) النَّكاح مطلب فطرس: \* لا رهبانية في الإسلام ولا تبتّل. \* نظرة الإسلام إلى النَّكاح. \* من صور النّكاح قبل الإسلام. \* من القواعد المقررة للزُّواج في شريعة الإسلام. أحكام النّـكاح في ال سلام تعريف النّكاح. \* مشر وعيّة النّكاح وحكمه. \* المقاصد الشرعية السّامية للنّكاح: (١) استيفاء النَّوع الإنساني وتواصُل الذُّرية. (٢) التّحصُّن من الشّيطان بالزّواج. (٣) حماية المسلم من الوقوع في الحرام. (٤) بناء الأسرة المسلمة وتنشئتها.

# كَمَا ﴿ إِلْفَكُمْ مُ الْفَكْمُ مُ الْفِكْمُ مُ الْفِكْمُ مُ الْفِكْمُ مُ الْفِكْمُ مُ الْفِكْمُ مُ الْفِكْمُ وَ الْفِكْمُ وَالْفِكُمُ وَ الْفِكْمُ وَالْفِكُمُ وَاللَّهُ الْفِلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ واللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَّا عِلَّالِمُ عَلَّالِمُ عَلَيْ عَلَّالِمُ اللَّهُ عَلَّالِمُ عَلَيْ عَلَّلْمُ عَلَّ عَلَّالِمُ عَلَّالِمُ عَلَّ عَلَّا عِلَّالْمُعُلِّ عِلَّا عِلَّالِمُ عَلَّ

هى تلك السنن القديمة التى اختارها الله عز وجل للأنبياء عليه السلام وجبلهم عليها وفطرهم على محبّتها واستحسانها، وجعلها من قبيل الشّعائرالتى يكثُر وقوعها ليُعرف بها أتباعهم ويتميّزوا بها عن غيرهم.

ويستمد الحديث عن سُن الفطرة أهميته من معنى قوله تعالى ﴿وَإِذِ ٱبْتَلَى إِبْرَاهِمَ رَبُّهُ بِكَلَمَٰتِ فَأَلَ وَمِن ذُرِّيَّتِى ﴾ [البقرة: ١٢٤]. عندما تذكر ما كان من ابتلاء الله تعالى لنبيه إبراهيم عليه السَّلام بكلمات من الأوامر والتكاليف التي أيَّهُ ليؤكّد تفعيل هذه التكاليف في حياة أمَّته ويُرتبها عليهم في السَّن والأحكام وصلا لهذا الدين القيَّم بما كان قبله من رسالات، وتعميقا للقيّم الحنيفيّة الرّفيعة في حياة البشر أجمعين.

ويأتى الابتلاء فى الآية بمعنى الامتحان والاختبار، وهى تُبيِّن أنّ الحقَّ تبارك وتعالى أمره بتكليفات ذُكرت على الإجمال فى قوله جلّ وعلا ﴿بكلمَتِ ﴾: وجاء التّعبير بها عن تلك الوظائف التى كلَّف الله بها إبراهيم عليه السّلام، واشتملت على تلك السّنن التى أوحى بها إليه ورتَّبها عليه، عندما تضمّنت خصالا يميل إليها الإنسان بطبيعة خلقته، ويهتدى إليها بكمال فطرته، لاهتمامها بنظافته وتحسين هيئته، وإظهار وقاره وتحقيق طهارته، فمن حرص على تطبيقها اتصف بالفطرة التى فطر الله الخلق عليها وحثّهم على التّحلّى بها، ليُحقّقوا فى حياتهم أكمل الصّفات، وينالوا بها من الله تعالى أشرف القربات ورفيع الدّرجات.

ومن أصحِ ما قيل في تفسير هذه الآية ما ذكره عبد الرزاق عن ابن عبّاس رضى الله عنه قال «ابْتَلاهُ اللهُ بالطَّهَارَة خَمْسٌ في الرَّأْسِ وَخَمْسٌ في الْجَسَد: قَصُّ الشَّارِب، وَالْمَضْمَضَةُ، وَالاَسْتِنْشَاقُ، وَالسِّواكُ، وَفَرْقُ الشَّعْر. وَفِي الْجَسَد: تَقْلَيمُ الأَظْفَارِ، وَحَلْقُ الْعَانَةِ، وَالاَخْتَانُ، وَنَتْفُ الإِبْط، وَغَسْلُ مَكَانِ الْغَائَط وَالْبَوْل بالْمَاء (١)».

(قَال) القرطبي في التّفسير [وعلى هذا القول فإِنّ الذّي أتمّ هُو إِبراهيم عليه السّلام وهو ظاهر القرآن (٢)]. وروى مطرف عن أبي الجلد أنّها عشرا أيضا، إِلاّ أنّه جعل موضع الفَرْق: غَسْل البراجم وجعل موضع الاستنجاء: الاستحداد، وهذه الأقوال ليست

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه الطّبراني في المُعجم الصّغير [ص ٢٣٢] وصحّحه الألباني في الحجاب [ص ٥٦].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ج ٢ ص ٩٨].

بمُتناقضة لأنَّ هذا كلِّه مما ابْتُلي به إبراهيم عليه السَّلام.

(قال) في الحُجَّة البالغة [هذه الطَّهارات منقولة عن إبراهيم عليه السَّلام مُتداولة في طوائف الأمَّة الحنيفيَّة، أُشربت في قلوبهم ودخلت في صميم اعتقادهم، فكان عليها محياهم وعليها مماتهم عصرًا بعد عصر، ولذلك سُمِّيت [بالفطرة] وهي شعائر الملَّة الحنيفيَّة ولابدَّ لكل ملَّة من شعائر يُعرفون بها ويُؤاخذون عليها، ليكون طاعتها أمرًا ملموسًا وعصيانها أمرا محسوسًا، وإنَّما ينبغي أن يُجعل من الشَّعائر ما كثر وجوده وتكرَّر وقوعه وكان ظاهرًا بين النَّاس (١)].

ثمّ لنا أن نقدِّم لمبحث الفطرة من خلال التَّبويب التالي:

#### (۱) – التعريف بالفطرة

جاءت أقوال العُلماء في التَّعريف بالفطرة على اختلاف بينهم، فذهب الأكثرون إلى أنَّها السُّنة القديمة والخِلقة المُبتدأة التي فطر الله تعالى النَّاس عليها، ثمَّ اختارها لرُسله الكرام شرعة ومنهاجا وأمرنا أن نقتدي بهم في قوله تعالى أولَتبك الذينَ هَدَى اللهُ أَوْ المَعْرِ في فعله. هَدَى اللهُ أَوْ الغير في فعله.

(قال) الخطَّابي [المراد بالفطرة هنا السُّنَّة والمعنى أنَّها من سُنن الأنبياء الذين أُمرنا أن نقتدي بهم (٢)]. وقد ردَّ البيضاوي تعريف الفطرة إلى مجموع ما قيل في معناها فقال [هي السُّنَّة القديمة التي اختارها الأنبياء واتَّفقت عليها الشَّرائع فكأنَّها أمر خلق الله تعالى الإنسان عليه وجَبَل طباعه على فعله وهي كراهية ما في جسده عمَّا هو ليس من زينته (٣)].

والذي يشهد له الدَّليل أنَّ ما ذهب إليه الخطَّابي هو الصَّواب عندما وقع التَّعبير [بالسُّنَّة] موضع [الفِطْرَة] في أكثر من حديث كما في الصَّحيح عن ابن عمر رَخِيْقَ أنَّ رسول الله بَيْلِيُّ قال [من السُّنَّة قَصُّ الشَّارِبِ وَنَتْفُ الإبْط وَتَقْلِيمُ الأَظْفَارِ (٤)]. وفي رواية له عند البخاري [مِنَ الْفِطْرَةِ قَصُّ الشَّارِبِ]. ولمسلم والنَّسائي عن عائشة رضى الله عنها [عَشْرٌ مِنَ الْفِطْرَةِ]. وذكره أبو عُوانة أيضا في مستخرجه بلفظ [عَشْرٌ مِنَ السُّنَّة]. (قال) في الفتح [التَّعبير في بعض روايات الحديث [بالسُّنَة] بدلا من [الْفِطْرَة] يراد بها الطَّريقة لا التي تُقابل الواجب وقد

<sup>(</sup>١) انظر حُجَّة الله البالغة للإمام الدَّهلوي [ج ١ ص١٨٢]. (٢) انظر فتح الباري [ج ١٠ ص ١٥٦]. (٢) انظر فتح الباري [ج ١٠ ص ١٥٦]. (٤) عزا الحافظ روايته إلى البخاري وانظر فتح الباري (ج ١٠ ص ٣٥١]. (٥) أخرجه البخاري [٥٨٨٨] عن عبد الله بن عمر راهمينا

جزم بذلك الغزالي والماوردي وغيرهما<sup>(١)</sup>].

وإذا كان المراد بالفطرة هنا [السُّنَة] كما نقله الخطَّابي عن أكثر العُلماء أو هي سُنن الأنبياء كما صوَّب النَّووي في مجموعه، أو ما جزم به أبو نُعَيم في مُستخرجه: أنَّها الدِّين، فقد كان للبيضاوي توجُّهٌ آخر عندما ردَّ الفطرة إلى مجموع ما قيل في معناها من أنَّها [السُّنة القديمة التي اختارها الأنبياء واتَّفقت عليها الشَّرائع، فكأنَّها أمر جِبِلِّيٌ خلق اللهُ تعالى النَّاس عليه وجبلهم على فعله (٢)).

والسُّنَة في تعريف اللُّغة هي: الطَّريقة ومنها الحديث [مَنْ سَنَّ فِي الإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ مِهَا بَعْدَهُ (٣)]. (قال) ابن منظور [وقد تكرَّر في الحديث ذكر السُّنَة وما تصرَّف منها والأصل فيه الطَّريقة والسِّيرة، وإذا أُطلقت في الشَّرع فإنَّما يُراد بها ما أمر به النَّبي عَلَيْ ونهي عنه وندب إليه قولا وفعلا ما لم ينطق به الكتابُ العزيز، ولهذا يُقال في أدلَّة الشَّرع: الكتاب والسُّنَة أي القرآنُ والحديثُ (٤)].

# (٢) ــ الفطرة جبلَّة مُتميَّنَة لقبول الإســــام

شاء الخالق سُبحانه أن يجعل أصل الفطرة قائما على الابتداء والاختراع، وجمعها فِطَرٌ ومنها قوله تعالى ﴿ فَاطِرَ ٱلسَّمَـٰوَرَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [يوسف: ١٠١]. أي خَلَقهُما وبَدَأُهُما على غير مثال سابق، و[الفطرة السَّليمة] في الاصطلاح: استعداد لإصابة الحُكم والتَّمييز بين الحقِّ والباطل، أمَّا قوله [فِطْرِيٌ ]: فهو يخصُ طبيعة الكائن ويُصاحبه منذ نشأته، أو هي الطَّبيعة السَّليمة التي لم تُصَب بعيب [(٥)].

كَمْ يُبِيِّنُ قُولُ الله تعالى ﴿ فَأَقِرْ وَجَهَكَ لِلذِينِ حَنِيفاً فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيَها لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ فَا الرُّوم : ٣٠]. أنَّها الجبلَّة اللهُ هيئَت لقبُول الدِّين (أو) هي الخِلقة التي يكون عليها كلُّ مخلوق أوَّل خلقه، وهو المعنى الذي يتأيَّد بقول النَّبى ﷺ [مَا مِنْ مَوْلُودٍ إلَّا يُولَدُ عَلَى الْفَطْرَةِ، فَأَبُواهُ يُهُوِّدَانِهِ أَوْ يُنَصِّرانِه أَوْ يُمَجِّسَانِهِ (٢٠)]. أي أنه يُولد من الجبلَّة والطَّبع المُنهيّع، وقبول الدِّين فلو تُرك عليها الاستمر على لُزومها ولم يُفارقها إلى غيرها، وإنَّما يعدل عنها من يعدل الآفة من آفات البشر والتَّقليد.

كَمَا يَدُلِّلُ قُولُ رَسُولُ الله ﷺ فِي [يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ]: على أنَّ ملَّة التَّوحيد وهديها وبراءة

<sup>(</sup>١) انظر فتح الباري [ج ١٠ ص ٢٥٣].

<sup>(</sup>٢) انظر دليل الفالحين [ج ٣ ص ٧٧٧ - بتصرُّف).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم [٦٩/ ١٠١٧ ] وابن ماجه [١٧٣].

<sup>(</sup>٤) انظر لسان العرب [ج ١٠ ص٢٢٥].

<sup>(</sup>٥) انظر النهاية [٣/ ٤٥٧] والمعجم الوسيط [ ٢/ ٢٠].

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري [٤٧٧٥] ومسلم [٢٦/ ٢٦٨] وأحمد [٥٥٤٣].

القلوب ونقاءها هي الفطرة التي ابتدأ الله تعالى خلقه عليها وجبلهم على سُننها، واستحبَّ منهم الوفاء بها، كما يحمل الدَّلالة على أنَّ الكَفر ليس من ذات المولود ولا هو من مُقتضي طبعه، بل يحصل بهذا السَّبب الخارجي الذي إن سلم منه استمرّ على الحقّ الذي وُلد عليه وهذا يقوِّى المذهب الصَّحيح في تأويل الفطرة [(١)]. ويتأيّد هذا بحديث مسلم أنَّ رسول الله بَيُ قال [مَا مِنْ مَوْلُود إلَّا يُولَدُ عَلَى الْفِيلُ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

قال النُّووي [معناه أنّ كلَّ مولود يُولد على معرفة الله تعالى والإقرار به، فليس أحدٌ يُولد إلَّا وهو يقرُّ بأنّ له صانعًا وإن سبَّاه بغير اسمه أو عَبَد معه غيره، والأصحُّ أنّ كلّ مولود يُولد مُتهيِّمًا للإسلام، فمن كان أبواه أو أحدهما مسلما استمرَّ على الإسلام في أحكام الدُّنيا والآخرة، وإن كان أبواه كافرَين جرى عليه حُكمهما في أحكام الدُّنيا ").

كما أن ظاهر قوله ﷺ [إلا يُولدُ عَلَى الْفطْرَةِ]: يُؤكِّد تعميم الوصف المذكور في جميع المولودين، وأصرح منه ما جاء في رواية أي صالح من هذا الوجه [مَا مِنْ مَوْلُود يُولَدُ إلا عَلَى هَذِهِ المُلَّةِ حَتَّى يُبَيِّنُ عَنْهُ لِسَانُهُ، فَأَبَوَاهُ يُهُوِّدَانِهِ أَوْ يُنَصِّرانِهِ أَوْ يُسَرِّكَانِهِ أَوْ يَعْدِيرِ تلك الفطرة وسَادها وتبديلها بالمخالفة لشرع الله تعالى وحكمته.

قال القُرطبي [المعنى أنّ الله تعالى خلق قلوب بني آدم مُؤهَّلة لقبول الحقِّ كها خلق أعينهم وأسهاعهم قابلة للمرتبَّات والمسموعات، فها دامت باقية على ذلك القبول وعلى تلك الأهليَّة أدركت إلحقَّ ودينُ الإسلام هو الدِّين الحقّ (٥)].

ويُشير الأزهري في تهذيب اللَّغة إلى أنَّ لكلِّ مولُود فطرتان:

(الأولى) - هي الفطرة التي فطر الله عليها بني آدم حين أخرجهم من صُلب آدم بشهادتهم ألَّا إله إلَّا الله كها في قوله تعالي ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي َ اَدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي َ اَدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلِي شَهِدْنَا ﴾ [الأعراف: ١٧٧]. فكلُّ مولود في العالم على هذا العهد وذلك هو الإقرار الأوّل للفطرة [(٢)]

<sup>(</sup>۱) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٢٩٢-بتصرَّف]. (٢) أخرجه مسلم [٢٦/ ٢٦٥٨]. (٣) انظر نووى مسلم [ج ٨ ص ٢٣]. (١) أخرجه مسلم [ج ٢ ٢٥٨ ٢٦]. (٥) انظر تفسير القرطبي [ج ١٤ص ٢٩٨]. (١) انظر تهذيب اللُّغة [٢١/ ٣٢٦] وغريب الحديث [ج ٢ ص ٢٦٨].

(الثَّانية) - الخِلقة التي فُطر عليها من الرَّحم من سعادة وشقاوة وأبواه يُهوِّدانه ويُمجِّسانه في حُكم الدُّنيا، وكان حكمه حكم أبويه حتَّى يُعبِّر عنه لسانه لقوله عَلَيْهُ [لَيْسَ مِنْ مَولُود يُولَدُ إلَّا عَلَى هَذِهِ الْفِطْرَةِ حَتَّى يُعَبِّرَ عَنْهُ لِسَانُهُ (١)] فإن مات قبل بلوغه مات على الفطرة.

ويتأيَّد هذا بقول النَّبَى ﷺ [كُلُّ مَوْلُود يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَة]: أَى أَنَّه يُولد من الجبلَّة والطَّبع المُتهيِّئ لقبول الدِّين، فلو تُرك عليها لاستمرَّ على لزومها ولم يُفارقها إلى غيرها، ولذلك كان أشهر الأقوال في تعريف الفطرة أنَّها [الإسلام] ومنها قول ابن عبد البرِّ [أجمع أهل العلم بالتَّأويل على أنَّ المراد بهذه الآية [الإسلام].

وقد دلَّ على ذلكَ قول الزُّهري في الصَّلاة على المولود إذا مات [إنَّها من أجل أنَّه وُلد على فطرة الإسلام]. وقال الإمام أحمد [من مات أبواه وهما كافران حُكم بإسلامه] واستدلَّ بحديث [مَا مِنْ مَوْلُودِ إِلَّا يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ]. فدلَّ على أنَّه فسَّر الفطرة بالإسلام (٢)].

#### (٣) – سنن الفطرة وتودُّد المنهجية في الدِّين

لما التزم نبيُّ الله إبراهيم عليه السَّلام بكلمات ربِّه تعالي وأُمَّها على النَّحو الذي ارتضاه قال تعالى ﴿ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَا قَالَ وَمِن ذُرَيِّتِي ﴾ [البقرة: ١٢٤]. ليقتدى به الأنبياء ويستنّ بهديه من هم بعده من الصَّالحين والأَتقياء، ومنحه تلك الشَّهادة التي سُجِّلت له في قرآنه العزيز فقال تعالى ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ ٱلَّذِي وَفَى ﴿ [النَّجم: ٣٧]. أي وفي بها فرض الله عليه وعمل بها أمر به.

(الأوَّل) أن هذه الدَّعوة قد تحقَّقت في أُمَّة محمد ﷺ بدليل قول الله تعالى في محكم بيانه ﴿رَبِّنَا وَأَبَعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ وَاينتِكَ ﴾ [البقرة: ١٢٩]. لما حكاه الطَّبرى [أنَّه سُبحانه أراد بقوله ﴿ وَمِن ذُرِيَّتِنَا ﴾: العرب خاصَّة] وما قاله السُّهيلي

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٧٤٣٨] وأورده في صحيح الجامع [٧٨٤].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح الباري [ ج ٣ ص ٢٩٢]

[وذريتهما العرب الأنهم بنو نبت بن إسماعيل، أو بنو تيمن بن إسماعيل، ويُقال: قَيْدَر ابن نبت بن إسماعيل على أحد القولين (١٠)].

(والثّاني) أنّ تفعيل سُنن الفطرة وتأصيل منهجيّتها في حياة الأمّة يترجم التواصل العقيدى القائم بين دعوة إبراهيم عليه السّلام ودعوة نبيّنا الأكرم عَلَيْكَ التي جاءت لتُرسى دعائم الحقّ والعدل في العالمين، وتقيم الصّرح الشّامخ للإسلام الخالد العظيم.

(قال) القفّال [إنه لم يزل في ذرِّيتهما من يعبُد الله وحده ولا يُشرك به شيئا، ولم تزل الرُّسل من ذرَّية إبراهيم عليه السّلام، وقد كان في الجاهليّة: زيد بن عمرو بن نُفَيل، وقُس بن ساعدة، ويقال: عبد المطَّلب بن هاشم جدّ رسول الله عَلَي وعامر بن الظّرب، كانوا على دين الإسلام، يُقرُّون بالإبداء والإعادة والقواب والعقاب، ويُوحِّدون الله تعالى، ولا يأكلون الميتة ولا يعبدون الأوثان (٢٠)].

أمّا عن [زيد بن عمرو بن نُفَيْل] فقد ذكر القرطبى فى تفسيره أنّ رسول الله عَلَيْ قال إنّه «يُبْعَثُ أُمَّةً وَحْدَهُ (٣)». لأنّه لم يُشرك فى دينه غيره سبحانه والله أعلم، وكان [قُسَّ بن ساعدة] مُؤمنا بالله تعالى ومُبشِّرا برسوله عَلَيْ ويُضرب به المثَل فى الفصاحة والبيان فيقال: [أَبْلَغُ منْ قُسً]. ومن أجمل ما سبجله ابن القيّم عن قُس هذا قوله [وحَّد قُس وما رأى الرَّسول عَلِيْهُ ، وكفر به ابن أبى أبى وقد صلَّى معه فى المسجد (٤)].

كما أنّ قول عبد المطَّلب لأبرها (اللَّبَيْت رَبُّ يَحْمِيه]: يُترجم صوت الفطرة النَقية التى تستند إلى هذا الاستقراء التّاريخي الذّي يُؤكِّد صَلَته العقيديَّة بالحنيفيَّة السّمحة التي جاء بها أبو الأنبياء إبراهيم عليه السّلام ولتتحقّق النّبوة في نسله وولده.

وقوله تعالى ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا اللَّكُأُن اتَّبِعْ مِلَّة إِبْرَ هِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [النّحل: ١٣٣]. يتضمّن الأمر منه سبحانه لنبي هذه الأمّة ﷺ بمتابعة أبي الأنبياء والاقتداء به. (قال) ابن عبد البرّ [أمر باتباعه في مناسك الحجّ كما عَلَم جبريلُ إبراهيم عليه السّلام، وأمر باتباعه في التّبرُء من الأوثان والتزيَّن بالإسلام]. وفي التفسير [في الآية دليل على جواز اتباع الأفضل للمفضول، ولا تبعة على الفاضل في ذلك، لأنّ النّبي ﷺ فضل الأنبياء عليهم السّلام وقد أمر بالاقتداء بهم تحقيقا لقوله تعالى ﴿ أَوْلَلِيكَ ٱلّذِينَ هَذَى اللّهُ مُنَا النّبي الله هَدَى اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْكُمْ عَلْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلْكُمُ عَلْكُمُ عَلْكُمُ عَلْكُمُ عَلْكُمُ عَلْكُمُ عَلْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلْكُمُ عَلْكُمُ عَل

<sup>(</sup>١) ذكره الطّبري في تاريخه [ص ٣٥١ ـ قسم أوّل] وكذا ابن الأثير [ج ١ ص ٨٨].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الفخر الرّازى [ج ٤ ص ٦٨].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ٢ ص ١٢٧].

<sup>(</sup>٤) انطر كتاب الفوائد لابن القيم [ص ٣٩].

وتتوالى الإشارات القرآنية لتُؤكّد حتميَّة التَّواصل العقيدى بين كل شرائع السّماء حتى تمثّل البيان القرآنى أنّ الأُمَّة قد توحُّدت في كيان إِيماني يحمل دعوة إبراهيم إلى يوم القيامة كما في قوله تعالى ﴿إنَّ ابْرَهِيمَ كَانَ أُمَّة قَانِتَا لِلَهِ حَنيفًا وَلَمْ يَكُمِنَ وَمِ القيامة كما في قوله تعالى ﴿أَمَّ اللَّهِ حَنيفًا وَلَمْ يَكُم مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ [النّحل: ١٢٣]. ويُفسِّر ذَلك ما رُوى عن مِلّة إِبْرَهِيم حَنيفًا وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ [النّحل: ١٢٣]. ويُفسِّر ذَلك ما رُوى عن يزيد بن شَيْبانَ أنّ رسول الله عَلَي بعث ابن مِرْبَع الأنصاري إلى عُرفة يوم حج فقال «إِن يَريد بن شَيْبانَ أنّ رسول الله عَلَي مَشَاعركُم هَذَه فَإِنَّكُم عَلَى إِرْث مِنْ إِرْث أَبِيكُم الله يَالِكُ يَعْ المُنسائى بلفظ ﴿فَإِنَّكُمْ عَلَى إِرْث مِنْ إِرْث أَبِيكُم وَله تعالى ﴿ثُمَّ الْمُرْدِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِناً ﴾ [فاطر: ٣٢].

والدّلالة التى يُؤكِّدها الحديث [أنَّكم على بقيَّة من ورث إِبراهيم وهو الإِرث]. (قال) أبو عبيد [الإِرث أصله من الميراث، وإِنّما هو «ورْثٌ» فقُلبت الواو ألفا مكسورة لكسر الواو، وفي تهذيب اللُّغة «إِنّكم على بقيَّة من ورث إِبراهيم الذي تركَ النّاس عليه بعد موته وهو الإِرثُ<sup>(٢)</sup>]. أي أنّكم على بقيّة من شرعه وأمره القديم.

#### (Σ) ـ أحاديث الفطرة

وإذا كانت سُن الفطرة هي السُّن التي استحبّها الأنبياء وداوموا عليها، وجُبلت الفطرُ السَّليمة على إمضائها والتمسُّك بها من لدن آدم إلى أن يرِثَ الله الأرض ومن عليها، فإنّ بيانها وتفصيلها والتعريف بأحكامها، يأتي واضحا جليًّا من رسولنا الأكرم عَنِي فإنّ بيانها وتفصيلها والتعريف بأحكامها، وشرعة من قبله من الأنبياء، في منهجية متوحِّدة مُتوهِّجة بالإيمان القائم على الإخبات الكامل للخالق وحده، وليؤكد تفعيل الكلمات التي كانت مناطًا لتكليف إبراهيم عليه السّلام في حياة أُمَّته عادة وعبادة، تعميقًا لقيم الحنيفيَّة السَّمحة التي انعقد لواؤها لنبينا عَنِي ، لتكون سُنته بعد ذلك المنهل العذب الذي لا ينقطع مدده، والهدى الذي لا ينفد برّه ما بقيت بالنّاس حياة.

ولقد تعدَّدت الرِّوايات التي ذَكرت سُن الفطرة وعددها، حتَّى بلغ مجموع الخصال التي تضمّنتها هذه الأحاديث أكثر من خمس عشرة خَصلة، ذُكر كلّ منها في الموضع المناسب للمُخَاطَبين بها، كما جاءت كلمة (من) في هذه الرَّوايات لتؤكِّد أنّ دلالة التَّبعيض فيها أظهر من دلالة الحصر الذي جاء للمُبالغة في تأكيد أمر العدد المذكور في كلّ منها، ونذكر من هذه الروايات ما يلي:

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٩١٩] والنسائي [٣٠١٤] وابن ماجه [٢٤٥٦].

<sup>(</sup>٢) انظر تهذيب اللُّغة [ ١١٨/١٥].

\* ما رواه نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما أنّ رسول الله عَلَيْ قال «مِنَ الْفِطْرَةِ حَلْقُ الْعَانَةِ، وَتَقْلِيمُ الأَظَافِرِ، وَقَصُّ الشَّارِبِ(١)».

\* وما رواه الشّيخان وأبو داود عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْهُ قال «الْفِطْرَةُ خُمْسٌ، أَوْ خَمْسٌ مِنَ الْفِطْرَةِ: الْخِتَانُ، وَالاسْتِحْدَادُ، وَنَتْفُ الإِبْطِ، وَتَقْلِيمُ الأَظْفَارِ، وَقَصَّ الشَّارِبِ(٢)».

\* ولمسلم من حديث عائشة أم المؤمنين أن رسول الله عَلَيْ قال «عَشْرٌ منَ الْفطْرَة: قَصُّ الشَّارِب، وَإِعْفَاءُ اللَّحْيَة، وَالسِّوَاكُ، وَاسْتنْشَاقُ الْمَاء، وَقَصُّ الأَظَافَر، وَغَسُلُ الْبَرَاجِم، وَنَتْفُ الإِبْط، وَحَلْق الْعَانَة، وَانْتقاصُ الْمَاء، وَنَسيتُ الْعَاشرَة إِلاَّ أَنْ تَكُونَ الْمَضْمَضَةُ (٣)». وانتقاص الماء فسرة وكيع بن الجرّاح «بالاستنجاء بالماء». وكان من الفطرة لما فيه من تطهير المحلّ وتنظيفه.

\* وما جاء عن عمّار بن ياسر مرفوعا «منَ الْفطْرَةِ الْمَصْمَضَةُ، وَالاسْتِنْشَاقُ، والسِّوَاكُ، وَغَسْلُ الْبَرَاجِم، والانْتِضَاحُ، والاخْتتَانُ (٤)».

\* وعن أنس قال «وَقُنتَ لَنا رَسُولُ الله عَلَيْهُ في قَصِّ الشَّارِب، وَتَقْليم الأَظَافِرِ، وَنَتْف الإِبْط، وَحَلْقِ الْعَانَة أَنْ لاَ نَتْرُكَ أَكْثَرَ مِنْ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً (٥)». أي لا يترك تركا يُتجاوز به الأربعين، لا أنّه وقّت لهم الترك أربعين لكونه يُضبط بالحاجة والطُّول فإذا طال حُلق.

والمتأمِّل في هذه الرّوايات يجد:

أوّلا ـ أنّه رغم اتّفاق الأُمّة على أنّ هذه الخصال من الملّة المُحمَّدية إِلاَّ أنّ الاختلاف قام بين الأئمّة حول تحديد أحكامها الشّرعية التي انحصرت عندهم بين الوجوب والنّدب، فأدخل البعض [الوضوء والختان والاستنجاء] في دائرة [الفرضيّة والوجوب] وبقيت الخصال المذكورة الأُخرى تحت مظلَّة [النّدب والاستحباب] عند آخرين.

ثانيا ـ لمّا تعلَّقت بعض هذه الخصال بكثير من المصالح الدِّينية والدُّنيوية، استحث الشّرع المسلمين على التمسُّك بها بعدما رتّبها عليهم في الأحكام، ليتحقَّق لهم من خلالها مُواجهة الضَّرورات الحياتيّة المطلوبة التي لا تُدرك إلاّ بالتتبُّع والمُعايشة، ولا يحتاج الأمر إلى وجوب يُحتَّمها اكتفاء بدواعي النّفس إليها، واهتمام الضّرورة المُلحَّة في الاعتماد عليها.

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح أخرجه البخاری [ ٥٩٥٠]. (۲) حدیث صحیح أخرجه البخاری [ ٥٨٩١] ومسلم [ ٤٩ / ٢٥٧] وأبو داود [ ٥٨٩ ] والتّرمذی ( ٢٥٧ ] وأبو داود [ ٥٣ ] والتّرمذی ( ٢٧٥ ] . (٤) حدیث صحیح أخرجه ابن ماجه [ ٢٤٢ ] وأبو داود [ ٥٤ ]. حدیث صحیح أخرجه مسلم [ ٥١ ] . حدیث صحیح أخرجه مسلم [ ٥١ ] . وأبو داود [ ٤٠ ] وأبو داود [ ٤٠ ] . و

ثالثا- إِنَّ مُعايشة المُسلم لهذه الخصال وتطبيقها في حياته، تجعل لها الأثر الفعَّال في الأمور التي تُصلح من سمته فتزكِّى ظاهره وتنقِّي باطنه، وصولا لأكمل الصِّفات في هيئته ونظافته، وتجعل من طُهره واقعًا ملموسًا يُدلِّل به على حقيقة انتهائه لهذا الدِّين العظيم واقتدائه بهدي رسول ربِّ العالمين ﷺ.

#### (٥) – المكتسبات المتحقِّقة للمُسلم من سنن الفطرة

من تطبيق مجُمل التُّوجُهات الشَّرعية التي تضمَّنتها أحاديث رسول الله على عن خصال الفطرة، يتسنَّى للمُسلم أن يجمِّل هيئته ويحسِّن من مظهره ويحافظ على مقوَّمات صحَّته، ليصل بالبدن إلى أعلى مراتب الطُّهر والنَّظافة بدءًا بغسل شعر الرَّأس ودهنه وترجيله، وانتهاء بإنقاء القدمين دلكا وتخليلا، ليكون على تلك الصُّورة النَّبيلة الوضيئة التي استحبَّ رسولُ الله على أن يكون المسلم عليها معني ومبئي، لتترجم في حياته اليوميَّة قيَم الإسلام العظيم سُلوكا يعيشه، ونهجًا يُطبِّقه، وواقعًا يلمسه، إنَّها المُحصِّلات الإيانيَّة والنَّتائج العمليَّة المُكتسبة التي تتوضَّح معالمها من خلال الإشارات التَّالية:

١- لمَّا قال رسول الله ﷺ [خَالِفُوا المُشْرِكِينَ]: فإنَّه يتأكد للمُسلم من خلال قصِّ الشِّارب وتهذيب شعره مخالفة الكفَّار في هيئتهم غير المستحبَّة، وتحقيق الأمن من تشويشه على الطَّعام والشَّراب، ثمَّ يأتي إعفاء اللِّحية عملا مُتناسقا مع تكوين الرَّجل وما يتطلَّبه مظهره ومسئوليَّاته من هيبة ووقار.

٢- ومحافظة المسلم على السّواك في كلِّ أحواله تحقِّق قاعدة في الشَّرع أصيلة تلك التي تأكدَّت بقول الرَّسول الأكرم بَيْكٍ أنَّه مَطْهَرَةٌ للْفَم مَرْضَاةٌ للرَّب سُبحانه، إنَّ تعاهده لا يُبقى أثرًا لصُفرة أو تغيرُّ رًا لرائحة، ثمّ تأتي المضمضة ترطيبًا لهذا الفم وتنظيفًا له من وَضَر الطَّعام وتغيرُّ خُلوفه، فيتحقَّق الإحسان للمُخاطبين والمُخالطين بكفً ما يتأذون منه من رائحة غير مُستحبَّة.

٣- وتمام المُحافظة على الصِّحة أمر يُكتسب من تقليم الأظافر الذي ينزِّه الطَّعام ممَّا يلتئم بها من الأدران، لقد أدرك العُقلاء من النَّاس معني الآثر الذي يقول [إنَّ تَحْتَ كُلِ ظُفْرٍ شَيْطِانًا]. إنَّه يحمل الكناية عن الوسَخ والتَّفث الذي تحتويه هذه الأظافر ترصُّدًا بصحَّة الإنسان، إنَّ نظافة الجسم دائها تبدأ من أصابع البدين التي تُغسَل كها في السُّنَة: عند القيام من النَّوم، وبعد الاستنجاء، وفي أوَّل الوُضوء والغُسل، وعند الطَّعام وبعده، ثمَّ يأتي غَسْل البراجم وهي عُقد الأصابع

ومفاصلها التي في ظهرالكف ممَّا يجتمع في غُضونها تتمَّة لتنقية تلك اليد النَّظيفة الوضيئة وتطهيرها.

٤ - ثمّ يرتقى المسلم أعلى مراتب النَّظافة الحسِّية التي يعيشها مع نفسه، عندما يعتني بتلك الأمور الدَّاخلية التي تتعلَّق بإزالة شعر العانة والإبطين تنظيفا لما يتلبَّد فيها من وسخ، وما يتجَّمع على شعرهما من عرق، وتنقية ما تحمله مغابن الجسد وهي المواضع التي تنثني من الإنسان، كطئ الرُّكبتين والإبطين وما بين الأُنثيين وأصول الفَخِذَين من مكوِّنات العرق والرَّائحة.

٥- كما يأتي الاستنجاء بالماء وما يتبعه من استبراء للبول وإنقاء للمَخرج سبيلا لتنظيف ذلك المحل حتَّى يزول الأثر وتذهب عنه الرَّائحة، إنَّ نقاء هذه المواضع وتنظيفها من أثر الخارج يُطيِّب النَّفس ويُطمئن البال بزوال ما عَلَق بها من الأذى والأدران، إنَّ حُسن نظافة الظَّاهر وبهائه لهو الدَّليل القائم على نقاء الباطن وطهارته.

٦- ومن خلال الختان يتأكَّد للمُسلم أمران:

(الأوَّل) تحقيق التَّواصل الإيهاني مع تلك الفطرة التي جعلت منه مَيْسمًا على نبيِّ الله إبراهيم لل جاء في التَّوراة [إنَّ الختان مَيْسَمُ الله على إبراهيم وذرِّيته] وهي الشَّعيرة التي تتميَّز بها الأمَّة ولا يمكن أن يدخلها تغيير ولا تدليس، و[المَيْسَم]: من السِّمة وهي العلامة التي تميِّز المسلم عن غيره.

(والثّاني) أهميَّة إزالة هذا الجزء الذي يترتَّب على استمرار وجوده ضرر صحِّي بالغ بالذُّكور، لما يجتمع فيه من دَرَن ويتجمَّع به من ترسُّبات، وما يجبسه من نجاسات تمنع صحَّة الطّهارة والصَّلاة، لذلك كان هذا الختان الذِّي يُزيل الضَّرر ويمنعه، ويمكِّن المرء من الاستبراء من النَّجاسات، ويحقِّق له كهال الشَّهوة في الجماع عند الزَّواج، إنَّها الفطرة التي اختارها الخالق لعباده ثمَّ ترجمتها شريعة الإسلام إلى واقع ملموس يجسد عفو الله تعالى ولطفه بهم.

٧- و تمام النَّظافة لا يبدأ إلَّا من قمَّة الجسد وهو أُعلاه وأشرفه، وما سُمِّى الرُّأسُ رأسًا إلا لعلوِّه ونبات الشَّعر فيه، فزيَّنه به وجعله لباسًا له وحماية لمراكز الأعصاب والحواس فيه، ولا يكون ذلك إلّا بإكرام الشَّعر وغسْله ودهنه وتسريحه والاعتناء به، إنَّه الأمر الذي يحقِّق زينة الرَّأس وكهال هيئتها ونظافتها على الدَّوام.

٨- ويبلغ الإسلام قمَّة الإحساس بالمشاعر الوجدانيَّة الرَّقيقة، والتَّسامي بَها إلى آفاق أرحب من الحبِّ والتَّعاطف، عندما يضع في دائرة اهتهامه تطيُّب المسلم وعَبَقه واستلهامه حُبَّ التَّعطر والرَّائحة الزَّكية من نبيِّه الأكرم عَلَيُّ لَمَّا قال في الحديث الشَّريف [حُبِّبَ إلىَّ الطِّيبُ] فالتعطُّر أمر ندبت إليه السُّنَّة لإضفائه البهجة في حياة المؤمنين، واستحسنه الشَّرع ليكون علَها على المُتنظفين المُتطهِّرين.

فالمسلم دائمًا هو المتطيِّب المتعطِّر عند صلاته ومسجده، في يوم عيده وجُمعته، وحلَّه وترحاله، لقد جعل الإسلام العظيم منه رجلاً معْطَاراً تسعدُ بلقائه القلوب وتأنس بمجالسته النَّفوس، ويتساوى اهتمام الزّوجة بالتعطُّر مع اهتمام الرّجل بذلك، وما كان لها هذا إلا في البيت والمخدع.

أمّا التّعطُّر خارج البيت فإنّه أمر نهى عنه رسول الله ﷺ لقوله في الصّحيح «أَيُّمَا امْراَةً تَطَيَّبَتْ ثُمَّ خَرَجَتُ إِلَى الْمَسْجِد لَمْ تُقَبَلْ لَهَا صَلاَةٌ حَتَّى تَغْتَسلَ ('') ». وجاء في رواية بلفظ «إِذَا خَرَجَت الْمَرْأَةُ إِلَى الْمَسْجِد فَلْتَغْتَسلْ مِنَ الطِّيبِ كَمَا تَغْتَسلُ مِنَ الْجَنَابَة حتى يَزول تَغْتَسلُ مِنَ الْجَنَابَة حتى يَزول عنها أثر الطِّيب بَالكَليَّة ثمّ لتخرج إمعانا في حجبها عن معصية الله تعالى .

9-وليس النكاح في شريعة الإسلام مُجرَّد التقاء لمزيد من النتاج الإنساني المفتقد لهويّته، المتناسى لرسالته، أو يهيمُ الرّجل فيه عشقًا بمفاتن الأنثى وجسدها، أو هو المسار الذي يسمح للغريزة الجنسيّة أن تنطلق، ولكنّه يعنى إيجاد أجيال تحقّق شرع الله في الأرض، وبناء بيوت تقوم على السَّكينة والوقار، وتعمل على تربية ذريّة مستقيمة الفكر والقلب، شريفة القصد والهدف.

وتحقيقا لذلك فإِنّنا نقدم لهذه السُّنن من خلال التوجُّهات الثّلاثة التّالية :

الأوّل ـ مُواجهة الضَّرورات الحياتيَّة اليوميَّة التي لا تُدرَك إلاَّ بالتتبَّع والمُعايشة مثل: تقليم الأظافر، ونتف الإِبط، وحلق العانة، والاستنجاء.

الثّاني-تحسين الهيئة والاعتناء بزينتها والتّميَّز بمظاهر الفطرة وسُننها من خلال : الختان ، وإعفاء اللّحية ، وقصّ الشّارب ، وإكرام الشّعر .

الثّالث ـ الالتزام بالسُّن التعبُّدية التي تحقِّق للمسلم كمال الطَّهارة وتمام النَّظافة وتُوكِّد اقتداءه بهدى رسول الله عَلِي مثل: السواك، والمضمضة، والاستنشاق، وغسل البراجم، والانتضاح، والتَّعطُّر، والنِّكاح.

وقد جمعت هذه التوجّهات خمس عشرة خصلة من خصال الفطرة التى تُؤكِّد أنَّ المسلم لا يجد في حياته من خلالها إلاّ الطَّهارة والنَّقاء، ولا يستشعر من تطبيقها إلاّ النَّصَارَةَ والجمال والبهاء، بحيث يتمّ تناول كلّ خصلة منها بشيء من التّفصيل من خلال المباحث التّعريفية التّالية:

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٩٤٣] وأورده في صحيح الجامع [٢٧٠٣] والصّحيحة [٢٠٣١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٨٧٥٨] وأبو داود [٢١٧٤].

#### (المبحث الأول)

#### تتبُّع الضرورات الحياتية اليومية

عندما يُمعن المرء النَّظر في تلك الضَّرورات الحياتيَّة اليوميَّة التي لا يُدركها إلَّا بالتتبُّع والمعايشة يجد أنَّ أوَّلها اهتهاما في هذا الجانب :

#### (١/١) – تقليم الأظافر

ورد الأمر بتقليم الأظافر في روايتين لأبي هريرة وابن عمر رضي الله عنهما، ووقع لفظ القصِّ عند مسلم وأبي داود عن عائشة رضي الله عنها، إلا أنَّ تقليم الأظافر أعم وهو تفعيل من القلم وهو القطع. (قال) في المصباح المنير [قَلَمْتُهُ قَلْمًا: أى قطعته، وقَلَمْتُ الظَّفْر: أخذتُ ما طال منه، فالقلْمُ أخذُ ما زاد من الظَّفْر، والقُلامَةُ بالضَّمِّ: ما قُطع من طِرَفِ الظُّفر: بالتَّشديد مُبالغة وتكثير (١)].

وقُلامَةُ الظُّفْر: مَثَلٌ فِي القلَّة، والظُّفر للإنسان: مُذكّر وفيه لغات أفصحها بضمَّتين وبها قرأ السَّبعة المشهورون<sup>(٢)</sup>كما في قول الله تعالي﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرِّمْنَا كُلِّ ذِي ظُفُرٍ ﴾[الأنعام: ١٤٦].

وتقليم الأظافر قطع ما زاد من أظفار اليدين والرِّجلين. (قال) في الفتح [والمراد إزالة ما يزيد على ما يُلابس رأس الإصبع من الظُفُّر لأنَّ الوَسَخ يجتمع فيه فيُستقذر، وقد ينتهى إلى حدٍّ يمنع من وصول الماء إلى ما يجب غسله في الطَّهارة وقد يتعلَّق بالظُّفر إذا طال بعض النَّجو لمن استنجي بالماء ولم يُحسن غسله فيكون إذا صلَّى حاملا للنَّحاسة (٣)]

ولقد شاءت حكمة الخالق جلَّ وعلا أن سَلَب الإحساس من أظفار الإنسان لأ نَّها قد تطول وتمتدُّ وتدعو الحاجة إلى أخذها وتخفيفها، فلو أعطاها الحسَّ لآلمته وآذته وشقَّ عليه أخذ شيء منها، ولو كانت تستشعر الألم عند قصِّها لوقع الإنسان منها في واحد من أمرين:

- (\*) إمَّا تركها حتَّى تطول وتفحش وتشقُّل عليه.
- (\*) وإمَّا مُقاساة الألم والوَجع عند أخذها [(٤)].

ولذلك يُستحبُّ الاستقصاء في إزالة الأظافر بسُهولة إلى حدِّ لا يتحقّق منه ضرر على الإصبع، كما يستحب غَسل رءوس الأصابع بعد تقليمها لما قيل بأنّ الحَكَّ

<sup>(</sup>۱) انظر المصباح المنير [ ج ۲ ص ٥٥٥]. (۲) القُرَّاء السَّبعة هم: نافع، وابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي رحمهم الله تعالي. (٣) انظر فتح الباري [ج ١٠ ص ٣٥٧]. (٤) انظر مفتاح دار السَّعادة لابن القيِّم [ ج ١ ص ٢٧٢]

بالأظافر قبل غسلها يضر بالجسد، والنساء في طلب القص أحوج من غيرهن لكثرة ملامستهن للطّعام ونحوه الأمر الذي يتطلّب خصوصيَّة في تحقيق نظافة أصابعهن، (قال) مالك [أحبُّ للنساء من قص الأظافر وحلق العانة مثل ما هو للرّجل]. ومتابعة الأمهات لنمو أظافر أطفالهن وقلمها أوّلاً بأوّل يحول دون تجمُّع القَذَر فيها ولعدم تمييز الطّفل لذلك عند وضعه أطراف أصابعه الملوَّثة تلقائيا في فمه مع ضرورة استمرار هذه المتابعة في كلّ الأوقات.

وتكمن حكمة الأمر بقص الأظفار في منع تجمع الأوساخ الضارة التي هي مظنة وجود الميكروبات التي يسهل انتقالها بالأيدى لمزاولتها شئون الطّعام والشراب، كما أن تراكمها يمنع وصول الماء إلى البشرة عند التّطهير بالوضوء أو الغُسل بما تحمله من خَبث، وربَّما أجنب المرء وقد حال هذا الوسخ دون تحقيق الطّهارة الكاملة لكون الجنابة ما زالت قائمة، كما أنّ طولها يخدش ويضر".

وقد حذَّر رسول الله عَلَي من طول الأظفار وعدم قصَّها على النَّحو الذي يضرَّ بالصَّحة وتتأثَّر به العبادة لما أخرجه الطَّبراني والبزَّار عن عبد الله بن مسعود قال «صَلَّى النَّبِيُ عَلَي صَلاةً فَأُوهمَ فيها فَسُئلَ فَقَالَ: وَمَالِي لاَ أُوهم وَرَفْعُ أَحَدكُم بَيْنَ ظُفْره وَأَنَامله (١)». وفي رواية ابن مسعود عند البزّار مرفوعا مرسلا «مَالِي لاَ أُوهم ورَفْعُ أَحَدكُم بَيْنَ أَنْملته وَظُفْره».

به وقوله [فَأوْهَمَ] هَنا بمعنى سَهى في صلاته. (قال) الأصمعى [يقال: أوْهَمَ الرّجل في كتابه وفي كلامه يُوهم إيهاما: إذا ما أسقط منه شيئا، ويقال: وَهم يُوهم : إذا غَلط فيه وسَها، ويقال: وهم إلى الشَّىء يَهم وهُمًا: إذا ذهب وهمه أليه وهو يريد سواه، و(منه): تُوسَّم الشَّىء : تَقَله وتخيَّله كان في الوجود أو لم يكن (٢)].

\* أمَّا [الرُّفْغُ] بضم الرَّاء وفتحها وسُكون الفاء بعدها وجمعه أَرْفَاغَ: [فهى مغَابن الجسد كالإِبط وما بين الأنثيين والفَخذين وهو من المغابن، وكلّ موضع يجتمع فيه الوسَخ وهو من تسمية الشَّىء باسم ما جاور (٣)]. ومنه حديث عمر رضى الله عنه «إِذَا التَّقَى الرُّفْغَانُ فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ». وتفسيره: إذا التقي ذلك من الرَّجل والمرأة، ولا يكون هذا إلا بعد التقاء الختانين فهذا يُبين موضع الرَّفْغُ<sup>(1)</sup>].

## ويُؤخَذ من وجه الحديث:

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شُعب الإيمان [ ٢٧٦٦] وأبو عبيد في غريب الحديث [ ١٠٥ / ١].

<sup>(</sup>٢) انظر غريب الحديث [ج ١ ص ٣٣٤] والمعجم الوجيز [ص ٦٨٣].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص٣٥٧].

<sup>(</sup>٤) انظر غريب الحديث [ج ١ ص ٣٣٣].

(١) أنّ السّبب المباشر في بقاء الدُّرَن والوَسَخ بين الظُّفر والأنملة حكّ هذه المواضع من الجسد فيعلق الدَّرَن والوسخ بالأصابع.

(٢) إِنَّما أَنكر رسول الله عَنْكُ من ذلك طُول الأظفار وتركُ قَصُّهَا ، وكأنَّ منطق الحديث يقول [فلولا أنَّكم لا تقصُّونها حتى تطول ما بقى الرَّفغ هناك].

ويتأيّد ذلك بحديثين:

(الأوّل) ما جاء عن مجاهد مرفوعا «اسْتَبْطَأَ النَّاسُ الْوَحْيَ فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ وَكَيْفَ لاَ يُحْبَسُ الْوَحْيُ وَأَنْتُمْ لاَ تُقَلِّمُونَ أَظْفَارَكُمْ وَلاَ تَقُصُونَ شَوَارِبَكُمْ، أَلاَ تُنَقُّونَ بَرَاجِمَكُمْ (١)». وجاء عند أحمد بلفظ «وَلاَ تُنَقُّونَ رَوَاجِبَكُمْ».

(والتّاني) ما جاء في المسند عن ابن أبي واصل قال «أتيتُ أبا أيوب رضى الله عنه فصافحتُه فرأى في أظفارى طولا فقال: جاء رجل إلى رسول الله عَلَيْ يسأله عن خبر السَّماء فقال: يَسْأَلُ أَحَدُكُمْ عَنْ خَبَرِ السَّماء وَهُو يَدَعُ أَظْفَارَهُ كَأَظَافيرِ الطَّيْرِ السَّماء وَهُو يَدَعُ أَظْفَارَهُ كَأَظَافيرِ الطَّيْرِ يَجْتَمِعُ فيها الْجَنَابَةُ والْخَبَثُ وَالتَّفَثُ (٢) ». وفيها يُنكر عليهم رسول الله عَلَيْ طَول الأظافر وترك قصّها إلى أن أصبحت مجمعًا سيَّتًا لوسّخ هذه المغابن حتى كأنّها كانت سباً في انقطاع خبر السماء.

(قال) النّووى [أمّا تقليم الأظافر فَأُجْمِعَ على أنّه سُنّة وسُوِّى فيه بين الرَّجل والمرأة ، واليدين والرّجلين ، ولو كان تحت الأظفار وسخ فإن لم يمنع وصول الماء إلى ما تحته لقلّته صحَّ الوضوء ، وإن منع فقد قَطَع بعض الشّافعية بأنَّه لا يُجزيه ولا يرتفع حَدَثُه كما لو كان الوسخ في موضع آخر من البدن (٣)].

وجاء في المغنى [ويستحبّ تقليم الأظفار لأنَّه من الفطرة ويتفاحش بتركه، وربَّما حَكَّ به الوَسَخ فيجتمع تحتها من المواضع المنتنة فتصير رائحة ذلك في رؤوس الأصابع، وربَّما منع وصول الطُّهارة إلى ما تحته (٤)].

ثمّ يأتى قوله عَلَي فى الحديث الذى رواه عبد الله بن بشر «وَادْفنُوا قُلاَمَاتكُمْ (°)». ليُفيد أن جسد المؤمن ذو حرمة، فما سقط منه وزال عنه فحظُه من الحُرْمة قائم، فيحق أن يدفنه كما أنّه لو مات دفن، فإذا مات بعضه فكذلك أيضًا تُقام حُرمته بدفنه

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد حسن [ ٢١٨١] والبيهقي في شُعب الإيمان [ ٢٧٦٥].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد [٢٣٤٣٢] والطيالسي [٥٩٦] والبيهقي في شُعب الإيمان [١/٥٧].

<sup>(</sup>٣) انظر المجموع شرح المهذّب [ج ١ ص ٧٨٥].

<sup>(</sup>٤) انظر المعنى لابن قدامة [ج ١ ص ٨٧].

<sup>(</sup>٥) أورده في تحفة الأحرفي [ج٧ ص ١٨٥ - الشرح].

كى لا يتفرق أو يقع فى مزابل القذارة وقد أمر النّبى عَلَيْكَ بدفن دمه حيث احتجم، وروى البيهقي عن النّبي عَلَيْكُ أنّه «كَانَ يَأْمُرُ بِدفن الشّعر والأظفار (١٠)». وقال «حَتَى لا يَتَلَعّبُ به سَحَرةُ بنى آدَمَ».

ويتأيّد هذا بقول عائشة رضى الله عنها «كَانَ رَسُولُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عنها عن الإنسان [منها]: الشّعر والأطْفار (٢)». و(قال) النّووى [يُستحبّ دفن مَا أُخذُ مَن هذه الشّعور والأطفار ومُواراته في الأرض، نقل ذلك عن ابن عمر رَبِعَ فَيَكُ واتّفق عليه أصحابنا (٣)].

## بعض ما يتعلق بتقليم الأظفار من أحكام

أولاً -لم يثبت في ترتيب الأصابع عند القصّ شيء من الأحاديث ولكن يستحب أن يبدأ بيده اليمني من خنصرها إلى إبهامها ، ثمّ اليسرى من إبهامها إلى خنصرها وفي الأرجُل كذلك تأسيًا بنبينا عَلَيْكَ في حبّه للتّيامُن في كلّ شيء.

ثانيًا - تقليم الأظافر لا توقيت فيه فمتى استُحق القص فُعل. (قال) النووى في شرح المهذّب [ينبغى أن يختلف ذلك باختلاف الأحوال والأشخاص والضّابط الحاجة في هذا وفي جميع الخصال المذكورة، لكن لا يمنع من التفقّد يوم الجمعة فإنّ المبالغة في التنظيف فيه مشروعة (1).

وفي الحديث الذي رواه مسلم عن أنس رَوَ فَيْ قال «وَقَتَ لَنَا رَسُولُ الله عَلَيْ في قَصِ الشَّارِب، وَتَقْليم الأَظْفَار، وَنَتْف الإِبْط، وَحَلْقِ الْعَانَة، أَنْ لاَ نَتْرُكَ أَكْثَر مَنْ أَرْبُعَين لَيْلة (٥٠)». دليل على أنه لا يُترك تركا يتجاوز به الأربعين لاَ أنه وقَت لهم التَّرك أربعين، فلا يجوز التَّاخير في هذه الأشياء عن هذه المدة، إلا أنه يُستحب للمسلم أن يقص أظافره قبل صلاة الجمعة من كل أسبوع إذا تطلب الأمر ذلك لما روى عن أبي هريرة «أَنَّ رَسُول الله عَلَيْ كَانَ يُقِلَمُ أَظْفَارَهُ ويَقُصُّ شَارِبَهُ يُومَ الْجُمُعَة قَبْلَ أَنْ يَرُوحَ إِلَى الصَّلاَة (١٠)».

ثالثًا ـ لا يُتصوَّر بحال أن يترك المسلم أظفاره من غير قص حتى تصبح كأنها أظفار طيور جارحة تقليدًا للكفرة والفُجَّار، وفي هذا مُخالفة صريحة للسُّنَّة النَّبوية وللفطرة السَّوية التي فطر الله النَّاس عليها، فهذا العمل حرام ولا يجوز بحال، ولا ينبغي

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شُعَب الإيمان [٦٤٨٨].

<sup>(</sup>٢) رواه هشام بن عروة، وانظر تفسير القرطبي [ج ٢ ص ١٠٣].

<sup>(</sup>٣) انظر المجموع شرح المهذّب [ج ١ ص ٢٨٩ و ٢٩٠].

<sup>( \$ )</sup> انظر المجموع شرح المهذّب [ج ١ ص ٢٨٦].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٥١ / ٢٥٨] وأبو داود [ ٢٠٠٠ ] والتّرمذي [٢٧٥٨ ].

<sup>(</sup>٦) أخرجه البيهقي في شُعُب الإيمان [٢٧٦٣] وانظر كشف الأستار [٦٢٣].

لأحديؤمن بالله واليوم الآخر أن يكون مُتشبِّها بالكفَّار ومُقلِّدًا لهم حتّى في الأمور التي تُخالف الفطرة البشرية السّليمة وأبسط قواعد الصّحة عند الإِنسان.

### حكم طلاء الأظافر (بالمانيكير)

استدل العلماء على عدم صحة وضوء أو غُسل من قامت بتغطية أطراف أصابعها بما يسمى بطلاء الأظفار أو وضع بعض الأصباغ الأخرى عليها ، باعتباره حائل مانع من وصول الماء إلى البشرة بالخالفة لشروط صحّتها التى تستوجب عدم وجود هذا الحائل، وبوّب مسلم فى صحيحه لذلك [باب وجوب استيعاب جميع أجزاء محل الطّهارة (١٠)].

واستند العلماء في هذا الحكم إلى حديثين:

(الأول) أورده مسلم في صحيحه عن جابر قال «أَخْبَرَنِي عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ أَنَّ رَجُلاً يَوَضَّا فَقَالَ: ارْجِعْ فَأَحْسَنْ وُضُوءَكَ، رَجُلاً يَوَضَّا فَقَالَ: ارْجِعْ فَأَحْسَنْ وُضُوءَكَ، فَرَجَعَ ثُمَّ صَلِّى (٢)». (قال) النووى [في هذا الحديث دليل على أنَّ من تَرَكَ جُزْءًا يسيرا ثمّا يجب تطهيره لا تصح طهارته وهذا مُتَّفَقٌ عليه (٣).

(الثّاني) ما جاء في الصّحيح عن عبد الله بن عمرو أنّ رسول الله ﷺ رأى قوما وأعقابهم تلوح، فقال «وَيْلٌ للأَعْقَابِ منَ النَّارِ: أَسْبِغُوا الْوُضُوءَ (أُ)». و(أل) في الأعقاب للعهد، والمعهود: الأعقاب التي لم تُغسل في الوضوء، فيلتحق بها ما في معناها من جميع الأعضاء التي لم يصلها الماء كرؤوس الأصابع المغطّاة بطلاء الأظافر.

وعليه فإنّ طلاء الأظافر بهذه الأصباغ:

(١) يمنع من صحَّة الوضوء والغُسْل الاتفاق العلماء على [أنّ وجود الحائل يمنع من وصول الماء إلى العضو الذى يُراد غسله، فإذا كان على اليد أو الوجه، أو الرَّجل، أو الرَّاس شىء يمنع وصول الماء إلى ظاهر الجلد فإنّ الوضوء الا يصح (٥)].

(٢) بُطلان الصّلاة لافتقادها شرط من شروط صحّتها وهو طهارة بدن المصلّي من الحَدَث إِجماعا لقوله عَلَيْهُ ﴿لاَ صَلاَةَ لَمَنْ لاَ وُضُوءَ لَهُ، وَلاَ وُضُوءَ لَمَنْ لَمْ يَذْكُر اسْم الله عَلَيْه (٦)». وقوله عَلَيْهُ عند البخاري من حديث أبي هريرة ﴿لاَ يَقْبَلُ اللهُ تَعَالَى جَلَّ ذِكْرُهُ صَلاَةً أَحَدكُمْ إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَصَّا أَ (٧)»

<sup>(</sup>۱) انظر نووی مسلم [+ 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7 ص + 7

الإِبْط - بكسر الهمزة وسُكون الباء - باطن المنكب وهو من الطَّير باطن الجناح، يُذَكَّر ويُؤنَّث والتَّذكير أعلى والجمع: آباط مثل حمل وأحمال، يقال [تأبط الشّيء] وضعه تحت إبطه، ومنه: التأبُّط: الاضطباع وهو ضرب من اللَّبسة بأن يُدخل الشّوب من تحت يده اليمنى فيلقيه على منكبه الأيسر [(١)].

وأكثر الأحاديث على أنّ نتف الإبط من هَدْى الفطرة وسُننها وأنّها النّظافة التى جُبلَ عليها الأولون وحافظ عليها الأقدمون ولقوله عليها الأولون وحافظ عليها الأقدمون ولقوله عليها الأطفرة خُمْسٌ: الْختَانُ، وَالاسْتحْدَادُ، وَقَصُّ الشَّارِب، وَتَقْليمُ الأَظْفَار، وَنَتْفُ الإبط (٢)». والسُّنَة في الإبط النّتف للرّجل والمرأة على السّواء وإن حَلَقا جازَ. (قال) النّووى [وأمّا نتف الإبط فمتّفق على أنه سُنّة، والتّوقيت فيه ـ كما في الأظفار ـ فإنّه يختلف باختلاف الأحوال، ثمّ السُّنَة نتفه كما صرّح به في الحديث فلو حَلَقه جاز (٣)].

### لماذا النَّتف لشعر الإبْط؟

والحكمة في نتف شعر الإِبْط كونه محلاً للرّائحة الكريهة التي تنشأ من الوسنخ الذي يجتمع بالعَرق فيتلبّد فيه، لذا يشرع فيه النّتف الذي يُضعفه فتخف الرّائحة، بخلاف الحلق الذي يُقوِّى الشّعر ويكثره ويُهيَّجه فتكثر الرّائحة بذلك. (قال) الغزالي [شعر الإبط يُستحب نتفه وذلك يسهل لمن تعوَّدَه في الابتداء، فأمّا من تعود الحَلْق فيكفيه الحلق، إذ في النّتف تعذيب وإيلام والمقصود النّظافة، وألاّ يجتمع الوسنخ في خلَلها ويحصل ذلك بالحلق (٤)].

## جواز الحلق بدلا من النَّتف

جمهور العلماء على أنّ من نظر إلى اللَّفظ وقف مع النّتف ومن نظر إلى المعنى أجازه بكلّ مُزيل، فكما تحصل الإزالة بالنّتف يحصل أصل السُّنَّة بالحلق والاسيّما من يؤلمه النّتف، والذى يقوم مقام النّتف في ذلك التّنور. (قال) العيني [والأفضل فيه النّتف لمن قويى عليه، ويحصُل أيضًا بالحلق والنُّورة (\*)].

و (قال) ابن قدامة [ونتف الإبط سُنَّة لأنه من الفطرة ويفحش بتركه وإن أزال الشُّعُر

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب [مادّة إبط ١/٨] والقاموس المحيط [ص ٨٤٩]. (٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٥٠/ ٢٥٧] وافقه البخارى [٥٨٨٩] وأبو داود [٤١٩٨]. (٣) انظر المجموع شرح المهذّب [ج ١ ص ٢٨٨]. (٤) انظر الإحياء للإمام الغزالي [ج ١ ص ٢٦٨].

<sup>(\*)</sup> النّورة حجر الكلّس وهو أخلاط من أملاح الكالسيوم والباريوم تستعمل لإزالة الشّعر، وتنوُر: تَطَلّى بالنّورة [انظر المعجم الوجيز ص ٦٣٩].

بالحلق والنَّورة جاز ونتفه أفضل لموافقة الخبر (١)]. والتَّوقيت لنتف الإبط كحلق العانة وقصّ الشَّارب يختلف باختلاف الأحوال والأشخاص، ولكن ينبغي ألا يُترك فيفحش، ورغم أنّ التنوُّر يقوم مقام النَّتف إلا أنَّه يرقُّ الجلد وقد يتأذَّى صاحبه به ولا سيَّما إن كان جلده رقيقا.

#### (٣/٣) - حلق العانـــة

ورد معني الحلق بالاستحداد فيها رواه الجهاعة عن أبي هريرة مَرَّفَ أنّ رسول الله بَلِيُ قال [خُسُ مِنَ الْفِطْرَةِ] ومنها [الاسْتِحْدَادُ (٢)]. ومُراده استعهال المُوسى في حلق الشَّعر من مكان مخصوص من الجسد، ومن ذلك قوله بَلِيُ حين قَدِم من سفر فأراد النَّاسُ أن يطرقوا أهْلِيهِم ليلا فقال لهم [أَمْهِلُوا حَتَّى مَمْ تَشْطَ الشَّعثةُ وَتَسْتَحِدَّ المُغِيبَةُ (٣)). أي تُزيل شعر عانتها باستعهال الحديدة وهي المُوسي، وقال أبو عُبيد [ونرى أنَّ أصل الاستحداد والله أعلم إنَّها هو الاستفعال من الحديدة، يعني الاستحلاق بها وذلك أنَّ القوم لم يكونوا يعرفون النُّورَة (٤)].

ثمّ جاءت الرِّوايات التي تحدِّد الحلق بلفظه [حَلْقُ الْعَانَةِ]: ومنها حديث ابن عمر رَفِّيَ [مِنَ الْفَطْرَةِ حَلْقُ الْعَانَةِ (٥)]. وحديث عائشة عند مسلم [عَشْرٌ من الْفَطْرَةِ منها: وَحَلْقُ الْعَانَة (٦)]. كما جاء عن أنس بن مالك قال [وَقَّتَ لَنَا رَسُولُ اللهِ بَلِيُهِ فِي قَصِّ الشَّارِب، وَتَقْليم الأَظْفَارِ، وَنَتْفِ الإِبْط، وَحَلْقِ الْعَانَة، أَنْ لاَ نَتْرُكُ أَكُمْ مَنْ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً (٧)]. (قال) في المُفهم [ذكر الأربعين تحديدٌ لأكثر المدَّة والمستحبُّ تفقيًد ذلك من الجُمعة إلى الجُمعة (٨)]

والمُراد بالعانة في اللَّغة الشَّعر النَّابت حول الفَرْج وتصغيرها [عُوَينة] وقيل هي المنبت. وقال الأزهري [هي موضع منبت الشَّعر فوق قُبُل الرَّجل والمرأة، وفي الاصطلاح: هي ما فوق العَسيب والفرْج وما بين الدُّبُر والأُنثين (٩)]. قال النَّووي [وأمَّا حقيقة العانة التي يُستحب إزالتها فالمشهور أنَّها الشَّعر النَّابت حوالى ذكر الرَّجُل وقُبُل المرأة وفوقهم (١٠)].

<sup>(</sup>۱) انظر المُغني لابن قُدامة [ج ۱ ص ۸۷]. (۲) أخرجه مسلم [ 1 ( ۷ ( ۲ ( ۲ ( ۱۹۸ ) ۱ و أبو داود [ ۱۹۸۸] و الترمذي [ ۲ ( ۲ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) الخرجه البخاري [ ۲ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ و أخرجه البخاري ( ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) من حديث أخرجه البخاري [ ۲ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) من حديث أخرجه مسلم [ ۲ ( ۲ ( ۱۹۸ ) و أبو داود [ 1 ( ۱۹ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) انظر المُفهم للقُرطبي [ 1 ( ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) انظر المُوسوعة الفقهيّة [ 1 ( ۲ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) الموسوعة الفقهيّة [ 1 ( ۲ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) انظر المُجموع للنّووي [ 1 ( ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) انظر المُجموع للنّووي [ 1 ( ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) انظر المُجموع المنّووي [ 1 ( ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) انظر المُجموع المنّووي [ 1 ( ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ ) ۱ ( ۱۹۸ )

و نقل الحافظ عن أبى شامة [العانة الشّعر النّابت على الرُكب وهو ما انحدر من البطن فكان تحت التّثنية وفوق الفرج(١)].

ورغم أنّ إزالة شعر العانة بالنسبة للذَّكر تجوز بالقص والنَّتف والتنور إلا أن الحلق هو الأولى في التُعامُل معها كما جاء التعريف بذلك في الأحاديث التي حدُدت الحلق . (قال) النُّووى وغيره [السُّنَة في إزالة شعر العانة الحلق بالموسى في حقّ الرَجل والمرأة معًا، وقد ثبت في الصحيح قوله على «وتَسْتَحدُ الْمَغيبَةُ». لكن يتأدّى أصل السُّنَة بالإزالة بكلّ مُزيل، وقال: والسُّنَة في العانة الحلق كما هو مصر ح به في الحديث، فلو نَتفها أو قصها أو أزالها بالنُّورة جاز وكان تاركا للأفضل وهو الحلق (٢)].

وعندما تقف المرأة بين الحلق وبديله لخصوصيّة الأمر في ذلك فإنّ أكثر العلماء يرون أنّ النّتف هو الأوْلَى لها لاعتبارين:

الأوّل ـ لأنّ النَّتف أنظف ولنفرة الزُّوج من بقايا أثر الحلق.

الشّانى ـ ولأنّ شهوة المرأة تزيد على شهوة الرّجل فالنّتف يُضعفُها والحلق يقويها فأمركلا بما هو الأنسب له. (قال) النّووى [والأوْلَى في حقّ الرّجل الحلق وفي حقّ المرأة النّتف، واستُشكل بأنّ فيه ضررًا على المرأة بالألم وعلى الزّوج باسترخاء المحل لكون النّتف يُرخي المحل باتّفاق الأطباء (٣) ]. ومن ثمّ قال ابن دقيق العيد [إنّ بعضهم مال إلى ترجيح الحلق في حقّ المرأة لأنّ النّتف يرخي المحل، وتُعقِّبَ على ذلك من ابن العربي بقوله: إن كانت المرأة صغيرة فالنّتف في حقّها أولَى لأنّه يُربى مكان النّتف وإن كانت كهلا فالأولَى في حقّها الحَلْق أنّ).

أمّا التنوُّر في إزالة الشّعر عند المرأة فقد أجازه البعض إذا اقتضته الضّرورة غير أنّ ذلك لا يُقبل عُرفًا في حقّ الرّجل لما رواه أنس «أنَّ النَّبيُّ عَلَيُّ كَانَ لا يَتَنوَّرُ وكَانَ إِذَا كَثُرَ الشَّعْرُ عَلَى عَانَته حَلَقَهُ (٥٠)». (قال) ابن خويز منداد [وهذا يدلّ على أنّ الكثير من فعله عَلَيُّ كان الحَلَقَ وكان لا يتنوّرُ إلاّ نادرًا].

أمّا ما ورد عن أمّ سلمة رضى الله عنها أنّها قالت «أنّ النّبى عَلَيْ كان إِذَا اطّلَى بدأ بعورته فطلاها بالنّورة، وسائر جسده أهلهُ (٢) ». أى يتولى ذلك أهله عَلَيْ ، وفى حديث آخر قالت «أنَّ النّبى عَلَيْ اطّلَى وولَى عانته بيده (٢) ». فهى أحاديث ضعيفة (١) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٥٦]. (٢) انظر المصدر السّابق. (٣) انظر المنهل العذب المورود [ج ١٠ ص ٣٥٦]. (٥) أورده في نيل الأوطار [ج ١ ص ١٥٥] وعزا إخراجه إلى البيهقي. (٢) أورده في ضعيف ابن ماجه [٧٥٧] والضّعيفة [ ١٤١٤]. (٧) أورده في

ضعیف ابن ماجه [۷۵۸].

لا تقوم الحُجَّة بها في هذه المسألة والله تعالى أعلم.

نقول: عندما تناول أئمَّتنا الكرام رضوان الله عليهم الحديث عن النَّورة وهي طلاء يُزال به الشَّعر كبديل للحَلق أو النَّتف، فإنَّم بحثوا المسألة في دائرة المُتاح المُشتهر، أمَّا في عصرنا الذي نعيشه ومع التقدُّم العلمي في صناعة مُستحضرات الإزالة فإنَّ هذا المُتاح اتَّسعت دائرته بالقدر الذي يُمكن معه الإزالة بها يتوفَّر منه. (قال) أبو شامة [ويقوم التَّنوُّر مكان الحلق وكذلك النَّتف والقصُّ (١)].

ثمَّ بقي أن نشير إلى مسألتين:

الأولى \_ أنّ التَّوقيت لحلق العانة مسألة تقديريَّة تختلف من شخص لآخر، فإذا طال شعر الموضع حُلق وأُزيل ولا يُترك تركا يتجاوز به الأربعين يومًا كما في حديث أنس عَ الله (قال) النَّووي في المجموع [والتَّوقيت في حلق العانة مع سبق اعتبار طولها، وأنَّه إن أخَّرها فلا يُجاوز أربعين يوما، وعليه فإنَّه يُكره تحريها عند الأئمَّة ترك قصُّ الأظافر وقصُّ الشَّارب ونتف الإبْط أكثر من أربعين ليلة (٢)].

الثَّانية - لا يجوز للأجنبي تعاطي حلق العانة ولا يكون ذلك إلَّا في حقِّ من يُباح لـه اللَّمس والنَّظر كالزّوج والزّوجة، ويُصرَّح عند الاضطرار أن يتولَّى ذلك رجلٌ في حقِّ الرِّجال وامرأةٌ في حقِّ النِّساء. و(قال) النَّووي [ويحلق بنفسه ويحرُّم أن يُوليها غيره إلَّا زوجته فهي التي يُستباح لها النَّظر إلى عورته ومسّها فيجوز مع الكراهة (٣)].

#### الحكمة من وجود شعر الإبط والعانــة

شاءت حكمة الله تعالى أن تكون تحت منابت هذه الشَّعور في جسم الإنسان من الحرارة والبرودة ما يكون دافعا لإخراج هذه الشُّعور عليها، ألا ترى أنَّ العُشب ينبُت في مُستنقع المياه بعد نضوب الماء عنها لما خُصَّت به من الرُّطوبة، ولهذا كانت هذه المواضع من أرطب مواضع البدن وأضعفها، وبالتَّالي تكون أقبل لإنبات الشَّعر وأهيأ لخروجه، فدفعت طبيعة الجسد تلك الفضلات والرُّطوبات إلى خارج الجسم فتصير شعرا.

ولو حُبست هذه الرُّطوبات داخل جسم الإنسان لأضرَّته وآذت باطنه، فكان خُروجها هو عين المصلحة لهذا الإنسان، وكذلك احتباسها إنها يكون لنقص أو لعلَّة آفة فيه، كخروج

<sup>(</sup>١) انظر فتح الباري [ج ١٠ ص ٣٤٣]

<sup>(</sup>٢) انظر المجموع شرح المهذّب [ج ١ ص ٢٨٩]

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السَّابق.

دم الحيض من المرأة فإنه عين مصلحتها وكمالها، ولهذا يكون احتباسه لفساد في الطّبيعة ونقص فيها.

ولعلّ حكمة الله تعالى في بروز الشَّعر في هذين المكانين هي التي اقتضت أن يجعل باطن الكفّ غير قابل لإنبات الشّعر، لأنّه لو أشعر لتعذَّر على الإنسان صحة اللَّمس ولشقَّ عليه كثير من الأعمال التي تُباشر بالكفّ، ولهذه الحكمة لم يكن هن الرّجل (أي قابلا لإنباته لأنّه يمنعه من الجماع، ولمّا اقتضت المادّة إنباته هناك نبت حول كلّ من الموضعين لكلّ من الرّجل والمرأة ولذلك ندب الشّرع إزالة هذا الشّعر درءا للضرر وتحقيقا لكمال النّظافة إذا كثر وطال.

أفلا ترى صنعة الإله الخالق كيف سلبت وجوه الخطأ والمضرة وجاءت بكل صواب وكلّ منفعة ومصلحة، وعندما اجتهد الطّاعنون في الحكمة العائبون على الخلقة فيما يطعنون به، عابوا الشّعور تحت الآباط وما ظهر من شعر العانة وقالوا أيّ حكمة فيها وأيّ فائدة؟ إنّ حكمة الخلق والإبداع لا ينبغي أن تكون بأسرها معلومة للبشر، بل لا نسبة لما علموه إلى ما جهلوه فيها لو قيست علوم الخلائق كلهم بوجوه حكمة الله تعالى في خلقه وأمره إلى ما خفي عنهم منها، كانت كنقرة العصفور في البحر، وإنّما يكفي الفَطن اللّبيب أن يستدلّ بما عرف منها على مالم يعرف، ويعلم الحكمة فيما جهله منها مثلها فيما علمه بل أعظم وأدق.

ثمّ تأمّل لم صارت المرأة والرّجل إذا أدركا اشتركا في نبات العانة ثمّ أنفرد الرّجل عنها باللّحية، فإذا أمعنت النّظر في ذلك وجدت أنّ الخالق سبحانه قد خصّ وجه الرّجل باللّحية وقاراً له وجمالاً، وفصلاً له عن سنّ الصّبا، وتمييزا بينه وبين الإناث، فكانت له عنوان المهابة والعزّ والوقار لكماله وحاجته إلى ذلك، ومنعها المرأة لكمال الاستمتاع بها فبقى وجهها على حاله ونضارته ليكون أهيج للرّجل على الشّهوة وأكمل للذّة الاستمتاع.

\* ثمّ انظر كيف جَمَّل الخالق رأس الإنسان بالشَّعر وجعله زينة ووقاية وصيانة من الحرّ والبرد إذ هو مجمع الحواس ومركز الفكر والذّكر ، ألا ترى أنّ من احتُبس عنه شعر الرَّأس واللّحية بعد بلوغه كيف تراه ناقص الطّبيعة ناقص الخلقة ضعيف التّركيب، فإذا شاهدت ذلك في الشّعر الذي عرفت بعض حكمته، فما لك لا تعتبره في الشّعر الذي خفيت عليك حكمته [(٢)].

<sup>(</sup>١) والهَ نُ عَنايةٌ عن الشّيء يُستقبح ذكره ويُقصد به هنا العضو الذّكري للرّجل.

<sup>(</sup>٢) انظر مفتاح دار السعادة لابن القيّم [ج ١ ص ٢٧٣].

#### (٤/٤) قضاء الحاجـة

قضاء الحاجة من الضَّرورات الحياتيَّة التي أحاطها الشَّرع الشَّريف بسياج منيع من السُّلوك الإيهاني المتحضِّر الذي يدعم الأخلاق الرَّاقية النَّبيلة بين المرء وخالقه سُبحانه، ويعمل في ذات الوقت على حماية صحَّة الإنسان وبيئته النَّظيفة من الاستقذار والتلوُّث ويؤدِّي إلى ستر عورات المسلمين من الكشف والتبذُّل، وكها اهتم الشَّرع بتلك السُّلوكيات الرفيعة كي تحقِّق أهدافها مع المُقيم في الحَضَر؛ تعامل بالتَّوجيه الحضاري ذاته مع من يعيش في بادية الصَّحراء أو يجوب البلاد والقفار.

ذلك لأنَّ الأدب الإسلامي الرَّفيع ومنهجه التَّربوي الهادف في هذا الشَّأن يُواجه مع كلِّ حالة ظرفها ومُقتضاها، الأمر الذي يؤكِّد أنّ السُّلوك الشَّخصي الذي يتوافق مع بيان وتعاليم الرَّسول الأكرم ﷺ وهديه يرتفع بصاحبه إلى أسمى درجات التَّحلي بالأخلاق الفاضلة، ويحافظ على قيَم الحياء الإنساني في كلّ الظُّروف والأحوال.

وما جاء السُّؤال المباشر من هذا المشرك لسلمان الفارسي رَفِّ كما في رواية عبد الرَّهن ابن يزيد إلّا حسدًا من عند نفسه عندما قال له مستهزئًا [لَقَدُ عَلَّمَكُمْ نبِيِّكُمْ كُلَّ شَيْءٍ حَتَى الْخِرَاءَةَ (١)]. أي كيف يصون المسلم نفسه من نجاستها.

وجاء في رواية [قَالَ لَنَا الْمُشْرِكُونَ]. وفي رواية أبن ماجه [قَالَ لَهُ بَعْضُ الْمُشْرِكِينَ وَهُمْ يَسْتَهْزِئُونَ بِهِ: إِنِّي أَرَى صَاحِبَكُمْ يُعَلِّمُكُمْ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّى الْخِرَاءَةَ (٢)]. وتقديره: قال لنا قائلُ المشركين أو أنّه أراد واحدا منهم، إلّا أنّه تَعْفَى ردَّ عليهم بأنّ الأمر الذي زعموه سببا للاستهزاء إنّها يؤكّد رُقِّي هذا الدِّين وجلاله، وعظمة هذه الرِّسالة وكهالها، عندما جاءت لتُخاطب الإنسان في أدق أمور حياته، وتحيط به في كلّ ظُروفه وأحواله، وتعمل على ارتقاء الفضائل في قيمه وأخلاقه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم [ ٥٧/ ٢٦٢ ] وأبو داود [٧] والتّرمذي [١٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٢٥٩].

<sup>(</sup>٣) انظر معالم السُّنن للخطَّابي [ ١/ ١١] وغريب الحديث [٣/ ٢٢٠].

<sup>(</sup>٤) من حديث أخرجه مسلم [ ٦٠ / ٢٦٥].

«وَلاَ يَسْتَطيبُ بِيَمِينه». وعرَّفه المُحدِّثون بباب التّخلِّي وهومأخوذ عندهم من قوله عَالِيُّهُ «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ الْخَلاَءَ (١)». وكلّ هذه العبارات صحيحة.

ولمّا أدرك الباحثون أنّ الكثير من الرّوايات التي تعرّضت لهذه الآداب قد فرّقت بين الأماكن المُعدَّة لذلك بأبنية السَّكن وتجمَّعات النَّاس، وبين الخلاء الواسع الفسيح، كان لا بدّ أن يَقسُّم الحديث عن آداب قضاء الحاجة إلى ثلاثة أقسام:

(الأوّل) ما يتعلّق بالأماكن المُعدَّة بمباني السَّكن أو ما يُطلق عليها تعريفا دورات المياه أو المراحيض كما في حديث أبي أيُّوب الأنصاري قال «فَقَدمْنَا الشَّامَ فُوجَدْنَا مَرَاحيضَ (٢)». وهي جمع مرحاض وهو في الأصل موضع الرَّحض أي الغَسْل، ثمّ كني به عن المكان المُتَخِذ لقضاء حاجة الإِنسان من الغائط والبول، أو أنَّه موضع درء النَّجاسة وغسلها.

ولقد جاء تحديد ذلك من خلال بعض الروايات التي ارتبطت بقرينتي الدَّخول والخروج لما في حديث أنس عندالبخاري «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَدْخُلَ الْخَلاَءَ (٣) ». وكمَّا جاء في حديث عائشة «أَنَّ النَّبيَّ عَلَيْ كَانَ إِذَا خَرَجَ منَ الْغَائطِ قَالَ: غُفْرَانَكَ (٤٠)». وأصل الغائط ما انخفض من الأرض وجمعه: غيطان وأغواط، وكانت العرب تقصد هذا الصّنف من المواضع لقضاء حاجتها تستّرا عن أعين النّاس، وكذلك سُمِّي الحَدَثُ الخارج من ألإِنسان [غائطا] للمقارنة، وهو بهذا المعنى يتَّفق مع البرر از بالفتح - كنائيًّا في الدّلالة من حيث أنَّ كُلاًّ منهما كناية عن ثقَل الغذاء وفضلاته [ (٥)].

(والثَّاني) الفضاء الواسع غير الحكوم بمكان مُحدُّد لـما في حديث جابر «أَنَّ النَّبيَّ عَلِيُّ كَانَ إِذَا أَرَادَ الْبَرَازَ انْطَلَقَ حَتَّى لاَ يَرَاهُ أَحَدُّ (٦) ». وعن المغيرة عن النسائي «أنَّ النَّبِيُّ عَلِّيُّ كَانَ إِذَا ذَهَبَ الْمَذْهَبَ أَبْعَدَ (٧) ».

أمًا (الثَّالث) فيتعلُّق بتلك المواضع الني نهي رسول الله عَلَي أن يبال فيها أو تُقضى فيها الحاجة حفاظا على بيئة النّاس من التلوّث والاستقذار، وسترا للعورات من التّكشّف (١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [١٥٣] ومسلم [٢٦٧/٦٤].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٩٤] ومسلم [ ٥٩ / ٢٦٤] وأبو داود [٩].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٤٢].

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الأدب المُفرد [٦٩٣] وأبو داود [٣٠] والتّرمذي [٧].

<sup>(</sup>٥) انظر الموسوعة الفقهيّة [ج ٨ ص ٥٦] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٣ ص ٥].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢] وابن ماجه [ ٢٧٠].

<sup>(</sup>٧) حديث حسن صحيح أخرجه النّسائي [١٧] والتّرمذي [٧٠] وابن ماجه [٢٦٨].

وعدم الاستتار ومنها: قارعة الطّريق، والظّل، وموارد الماء ونقعه، والأشجار المثمرة، والمقابر ، ويأتى نهيه عَلَيْ عن ذلك لمّا قال «اتَّقُوا اللاَّعنَيْن، قَالُوا: وَمَا اللاَّعنَانِ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ الَّذِي يَتَخَلَّى في طَرِيقِ النَّاسِ أَوْ ظلِّهَمْ (١٠) ».

ومدخل الحديث إلى هذه المسائل لابد أن يبدأ بتعريف الاستنجاء وأحكامه وبيان سُننه ومندوباته وذلك على النّحو التّالي:

### (۱) ـ تعريف الاستنجاء

لمّا كان المستهدف من الاستنجاء تطهير محلّ الخارج من أحد السبيلين وتنظيفه من النّجاسات، اعتبره الأئمّة الكرام من أهم مقاصد سُنن الفطرة وهديها كما في حديث عائشة رضى الله عنها «عَشْرٌ من الْفطْرة» ومنها «انْتِقَاصُ الْمَاء (٢)». يعنى الاستنجاء بالماء، ورواية ابن عبَّاس «وعَسْلُ أَثَرِ الْغَائِطِ وَالْبَوْلِ بِالْمَاء (٣)».

والاستنجاء في اللُّغة يرتبط بمعنيين:

(الأوّل) ما يرتبط بالحَدَث نفسه وهو إزالة الأذى الباقى فى فم الخرج، يُقال نجَى وأَنْجَى واسْتُنْجَى: إِذَا أحدث وأزال البول والغائط عن مخرجيهما، وقيل هو غَسْل موضع الخَبَث بالماء مأخوذة من نجوت بمعنى قطعت، فكأنّ المستنجى يقطع الأذى عن موضع خروج الخَبَث والنَّجَس.

(الثّاني) ما يرتبط بالذَّهاب إلى النَّجوة من الأرض لقضاء الحاجة، والنَّجوة المرتفعة منها، كانوا يستترون بها إذا قعدوا للتّخلّي فقيل على هذا قد استنجى الرّجل أى أزال النّجو عن بدنه، فكنوا بالنّجو عن الحدث كما كنوا عنه بالغائط كراهة لذكر اسمه الخاص به، فإنّ من عادتهم التأدّب في ألفاظهم واستعمال الكنايات في كلامهم صونا للألسنة عمّا تُصان الأسماع والأبصار عنه [(3)].

والإنسان إذا قضى حاجته فإنّ استنجاءه لا يخلو من ثلاث حالات:

# (الأُولى) ـ التطمُّر بالهــاء

وهو الأمر الذي أجمعت عليه الأُمَّة وتظاهرت الأحاديث على تأكيد فعل النبي عَلَى اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَالللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٦٨ / ٢٦٩] وأبو داود [٧٥].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٦ / ٢٦١] وأبو داود [٥٣] والتّرمذي [٢٧٥٧].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه عبد الرزّاق بسند صحيح - وانظر المنهل العذب [ج ١ ص ١٩٧].

<sup>(</sup>٤) انظر معالم السُّنن للخطّابي [ج ١ ص ١٤] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ١٦٤].

عَلَيْ يَدْخُلُ الْخَلاَءَ فَأَحْمِلُ أَنَا وَغُلاَمٌ نَحْوِى إِدَاوَةً مِنْ مَاء فَيَسْتَنْجِى به ('') ، والإداوة هي الإناء الصّغير من الجَلد المملوء بالماء ، وجاءت روايته عند البخارى بلفظ «كَانَ النّبي عَلَيْ إِذَا تَبَرَّزُ لَحَاجَته أَتَيْتُهُ بِمَاء فَيَغْتَسِلُ بِه ('') ، (ومنها) ما رواه مسلم لَمَّا ذَكَر أَنُ الفَطرة عشراً «وَانْتَقَاصُ الْمَاء». وما رواه ابَن ماجه عن عائشة قالت «مَا رأيْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ خَرَجَ مَنْ غَائِطَ قَطُ إِلاَّ مَسَ مَاءً (") ». والغائط محمول على الخارج من الدُّبر ومسَ الماء فيه الأستنجاء به ، هذا من ناحية الدّليل.

(أمّا) من ناحية التعليل فلأن الأصل في إزالة النّجاسات إنّما يكون بالماء، فكما تُزال النّجاسة به عن أى من البدن فكذلك تُزال بالماء إذا كانت من الخارج أيضا، ويتأيّد هذا بما روى في الصّحيح عن أبي هريرة رضى الله عنه مرفوعا «نَزَلَتْ هَذه الآيةُ في أهْل قُباء ﴿ فِيهِ رِجَالٌ يُحبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواْ ﴾ [التوبة: ١٠٨]. قَالَ: كَانُوا يَسْتَنْجُونَ بِالْمَاءِ فَنَزَلَتْ فِيهِمْ هَذَهِ الآيَةُ (أُنُ ) ».

ولمّا قال رسول الله عَن لَه عَن لَهُ الله عَن الله عَن الله عَالَهُ وَلَا الله قَد الله عَد الله عَلَي كُمْ في الطُهُورِ فَمَا طُهُورِكُمْ؟ قَالُوا: نَتَوَصَّا للصَّلاة وَنَغْتَسلُ مِنَ الْجَنَابَة وَنَسْتَنْجي بِالْمَاء ، قَالَ : فَهُو ذَاكَ فَعَلَيْكُمُوهُ (٥) ». ورُوى عن مُعاذة عَن عائشة رَضى الله عَنها أَنّها قالَت «مُرْنَ أَزْ وَاجَكُنَّ أَنْ يَسْتَطِيبُوا بِالْمَاء فَإِنِي أَسْتَحْييهمْ ، فَإِنَّ رَسُولَ الله عَن كَانَ يَفْعَلُهُ (٢) ». وجاء عند أحمد بلفظ «أَنْ يَغْسِلُوا عَنْهُمْ " .

(قال) الترمذى [وعليه العمل عند أهل العلم يختارون الاستنجاء بالماء، وإن كان الاستنجاء بالحجارة يُجزىء عندهم فإنهم استحبُوا الاستنجاء بالماء ورأوه أفضل، وبه يقول الثورى وابن المبارك والشّافعى وأحمد وإسحاق (٧)]. ويُستحب كذلك أن يكون الاستنجاء بالماء ثلاثا حتى يدرك زوال الأثر لقول عائشة رضى الله عنها «كَانَ رَسُولُ الله عَنها «كَانَ رَسُولُ الله عَنها عَلَى تُبوت الاستنجاء بالماء والشّناء على فاعله لما فيه من تمام الإنقاء وكمال التّطهير.

ويُشترط في الماء الذي يصح به الاستنجاء شرطان:

(أحدهما) أن يكون طَهُورا فلا يصحّ الاستنجاء بالماء الطّاهر فقط، كما لا تصحّ

إزالة النجاسة به.

(الثّانى) أن يكون الماء مُزيلاً للنَّجاسة، فإن كان معه ماء قليل لا يُزيل النَجاسة عن المحلّ بحيث يعود كما كان قبل النّجاسة، فإنّه لا يستعمل الماء في هذه الحالة، ولا يجب الاستنجاء بالماء الطَّهُور عند الأحناف، بل يكفى الماء الطَّهو فيه، إلاّ أنّ الاستنجاء بالماء الطَّهور أفضل للاتّفاق على صحّة إزالة النّجاسة به، والتمسُّك بالمتّفق عليه أفضل عند الأحناف.

## (الثّانيـة) ـ الاستجمار بالأحجـار

الاستجمار هو مسح محل البول أو الغائط بالجمار وهى الأحجار الصغار، وقد قيل: إِنَّ الاستجمار مُختصٌّ بالمسح بالأحجار، والاستنجاء والاستطابة يكونان بالماء والأحجار، فالاستنجاء بالماء هو الأصل فى كمال التطهير، والأفضلُ عند الجمهور من السَّلف والخَلَف الجمعُ بين الماء والحجر فيستعمل الحجر أو بديله أوَّلاً لتخفيف النَجاسة ثمّ يُستعمل الماء، فإن أراد الاقتصار على أحدهما فالماء أفضل لأصالته فى التَنقية ولإزالته العين والأثر.

ولقد دل قول الرسول الأكرم عَلَيْ وفعله على أن الاستجمار مُجزى، فى تحقيق الطّهارة لقيامه مقام الماء ولو كان موجودا، وهو من الأمور التى رخّص فيها الشّرعَ لرفع الحَرَجِ عن الأُمّة ودليل ذلك قوله عَلَيْ من حديث عائشة رضى الله عنها «إذا ذَهَبَ أَحَدُكُمْ لِحَاجَتِه فَلْيَسْتَطِبْ بِثَلاثَة أَحْجَارٍ فَإِنَّهَا تُجْزِىءُ عَنْهُ (١)». وفيه دليل على جواز الاقتصار على الحجر ونحوة مُطلقا.

أمّا قوله «فَلْيَسْتَطِبْ بِثَلاَثُهَ أَحْجَارٍ»: أي يستنجى بالأحجار فإنّها تكفى عن الماء، ولأنّها تطيّب نفس المستنجى بإزالة الخبَث عن الخرج، كما أنّ التطهّر بالحَجر يسمّي استجمارا وهو قلع النّجاسة بالجمار وهي الأحجار الصّغار لقوله عَلَيْ «مَنِ اسْتَجْمَرَ فَلْيُوتِرْ (٢)». وذُكر على هذا النّحو لأنّه يُطيّب الحل كما يُطيّبه الاستجمار بالبخور.

(وأمّا) فعله عَلَى فكما في حديث ابن مسعود رضي الله عنه أنّ النبي عَلَى أتى الغائط وأمره أن يأت وقال «هَذَا رِكْسُ (٣)». الغائط وأمره أن يأتيه بثلاثة أحجار فأخذ الحجرين وألقي بالرّوثة وقال «هَذَا رِكْسُ (٣)». وقوله عَلَى لأبي هريرة «ابْغنِي أَحْجَارًا أَسْتَنْفِضُ بِهَا وَلاَ تَأْتِنِي بِعَظْمٍ وَلاَ رَوْثٍ (٤)». فدلَ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٤٦٥٢] وأبو داود [٠٤] والنسائي [٤٤].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٧٧] وأحمد [ ٩٩٣١] والنّسائي [ ٨٩].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخاري [١٥٦].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٥٥].

ذلك على جواز الاستجمار، وعلى أنّ النّجاسة إذا زالت بأى مُزيل طهُر الحلّ، وهذا أقرب إلى المنقول والمعقول مِنْ قول مَنْ قال: لا يُزيل النّجس إلاّ الماء الطَّهُ ور [ (١٠].

والحديث عن الاستجمار يتضمن الإشارة إلى العناصر التّالية:

### (۱) ـ اشتراط العدد فيما يستجمر به

اختُلف في عدد المستحات التي تستوفي التطهير استجمارا، فاشترط الشّافعي وأحمد وأصحاب الحديث أن لا ينقص عن الثّلاث مع مراعاة الإنقاء، فإن لم يحصل بها يُزاد حتّى يُنقَى ودليلهم على ذلك ما جاء في حديث سلمان عند مسلم «لَقَدْ نَهَانَا عَنْ نَسْتَقْبِلَ الْقَبْلَةَ لَغَائِط أَوْ بَوْل، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِالْيَمِينِ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِأَقَلً مِنْ ثَلاثَةٍ أَحْجَارٍ (١٠)». ويتضمّن الحديث:

(١) نهى النّبي عَلِي أن يستنجى المرء بأقلّ من ثلاثة أحجار، وإذا كان قد نهى عن ذلك فإنّه يجب ألا نقع فيما نهى عنه رسول الله عَلِي .

(٢) أنّ الغالب أنّه لا إِنقاء بأقلّ من ثلاثة أحجار، ولأنّ الثّلاثة كميّة رتّب عليها الشّارع كثيرا من الأحكام.

(٣) أنّ العلّة في أمره ﷺ بثلاثة أحجار أن لا يُكرِّر المستجمر المسح على وجه واحد لأنّه إذا فعل ذلك لا يُحقِّق الطّهارة بل ربّما ازداد الموضع تلوُّثًا.

وهذه كلُها تُبيِّن أن حكمة قوله في الحديث «فَلْيَسْتَطَبْ بِثَلاثَة أَحْجَارِ»: تكمن في أنّ تمام الإِنقاء وكمال التَّطهير يحدث غالبا بالثّلاثة. و (قالُوا): لو كان القصد الإِنقاء فقط خلا اشتراط العدد عن الفائدة، وأنّ الإِنقاء يحصُل بالمَسْحة والمَسْحتَين، فلمَا اشترط العدد [لفظا] وعلم الإِنقاء فيه [معنى] دلّ على إِيجاب الأمرين، ونظيره: العدّة بالأَقْرَاء فإنّ العدد مُشتَرط ولو تحقَّقت براءة الرَّحم بقَرْء واحد.

وإذا كان المستجمر امرأة فإنه يُشترط في صحَّة مسحها بالحجر ونحوه أن لا يجاوز ما يظهر عند قعودها إن كانت بكرا، وأن لا يصل إلى ما بعد ذلك من الدّاخل إن كانت ثيبا وإلاّ تعيَّن الماء بالنّسبة لهما كما يتعيّن بالنّسبة للأقلف إذا وصل بوله للجلدة، وقال بعض العلماء إذا أنقى بدون ثلاث كفى لأنّ الحُكم يدور مع علّته، واستدلُوا على ذلك بقوله عَلَيْه من حديث أبى هريرة «مَنِ اسْتَجْمَرَ فَلْيُوتِرْ (٣)».

ومعنى الحديث أن يجعل الحجارة التي يستنجى بها وترا واحدا، أو ثلاثا، أو خمسا

<sup>(</sup>١) انظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ١٠٥]. (٢) أخرجه مسلم [٥٧ / ٢٦٢] وأبو داود [٧] والتّرمذي [١٦].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٧٧] وأحمد [٩٩٣١] والنّسائي [٨٩].

أو فوق ذلك من الأوتار، ومن لم يُوتر في الاستجمار فلا إِثم عليه لأنّ المقصود الإِنقاء وهو دليل لأبي حنيفة وأصحابه ومالك وآخرين فيما ذهبوا إليه من أنّ الاستنجاء يجوز بأقلّ من ثلاثة أحجار إذا حصل الإِنقاء به، وأنّ الاستجمار لا يُشترط فيه عدد مخصوص لأنّ الإيتاريقع على الواحد كما يقع على الثّلاث وإنّما يَدُلُّ على مُجرد الإيتار فقط.

## (۲) ـ الإيتار بين الوجوب والاستحباب

متى حصل الإنقاء طهر المحل سواء كان بثلاث أو بأكثر، إلا أنه يُشترط في العدد أن يكون وترا، ودليل ذلك ما ثبت من قوله عَنَا «مَن اسْتَجْمَرَ فَلْيُوترْ». [واللاَّم] للأمر والأصل في [الأمر] الوجوب، فإن أريد بالإيتار [الثّلاث] فالأمر للوجوب كما في حديث سلمان رضى الله عنه «أوْ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِأَقَلٌ مِنْ ثَلاَثَة أَحْجَارِ».

وقوله عَلَي ﴿ بِأَقَلُ » يُفيد إمكان زيادة عدده وتراً ، فإذا أنقى بأربع زاد خامسة ، وإذا أنقى بست زاد سابعة وهكذا ، وإن أريد ما زاد على القلاث فالأمر للاستحباب بدليل قوله عَلَى «وَمَنِ اسْتَجْمَرَ فَلْيُوتِرْ ، مَنْ فَعَلَ فَقَد أَحْسَنَ وَمَنْ لاَ فَلاَ حَرَجَ (١٠) « وفيه يُبِيِّ أَنَّ الأمر على سبيل الاستحباب .

وإذا كان الإجماع قد قام على جواز الاقتصار على الحَجَر ونحوه مُطْلقا فإنه ينبغى على المُجَر ونحوه مُطْلقا فإنه ينبغى على المُستجمر أن يجعل حَجَريْن للصَّفْحَتَيْن وحَجَرًا للمخْرَج لحديث سهل رضي الله عنه «لَمَّا سُئلَ رَسُولُ الله ﷺ عَنْ الاسْتطَابَة قَالَ: أَوَ لاَ يَجِدُ أَحَدُكُمْ ثَلاَثَةَ أَحْجَارٍ: حَجَرَيْنِ لِلصَّفْحَتَيْنِ وَحَجَرًا لِلْمَسْرَبَةِ (أَ)».

#### (<sup>۳</sup>) ـ ما يستطاب به

الاستطابة لغة الطيِّب وهو خلاف الخبيث، يقال: شيء طيِّب أي طاهر نظيف. (قال) أبو عبيد [الاستطابة: الاستنجاء وإنّما سُمَّى استطابة من الطَّيِّب، يقال: يُطيِّبُ جسده ممّا عليه من الخَبَث بالاستنجاء من [استطاب وأطاب إطابة]: أي استنجى، لأنّ المستنجى تطيب نفسه بإزالة الخَبَث عن الخرج، فإذا بال الرَّجل أو تغوَّط ثمّ تمسَّح بأحجار أو بمدر فقد استطاب، فهو مُستطيب، وأطاب: فهو مُطيَّبُ ومعنى الطيب ههنا الطَّهَارة (٤٠)]

وإذا كان الاتفاق قد قام بين الأئمّة على أنّه ليس مُتعيّنًا أن تكون الاستطابة بالأحجار

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٨٨٧٤] وأبو داود [٣٥].

<sup>(</sup>٢) الصُّفْحَتَيْن الجانبين من المقعدة، أمّا المسربة بفتح الرّاء: فهي مجرى الغائط ومخرجه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي [ ١ / ١١٤] وأورده في مجمع الزّوائد [ ١ / ٢١٦] وقال رواه الدّارقطني بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٤) انظر غريب الحديث [ج ١ ص ٢٢٩] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ١٤٣].

فقط بل يقوم مقامها الخرق والخشب ونحوه من كلّ جامد طاهر مُزيل للعين غير محترم ولا هو جزء من حيوان، وأنّ المعنى فيه كونه مُزيلا وهذا يحصل بغير الحجر، وإنّ ما قال «بثَلاثَة أَحْجَارٍ»: لكونها الغالب المتيسَّر فلا يكون له مفهوم، كما يدلّ على عدم تعين الحجر نهيه ﷺ عن [العظام والبعر والرّجيع] ولو كان الحجر مُتعينا لنهى عمًا سواه مُطلقا [(١)].

أمّا العظم فيُنهى عن الاستنجاء به لأنّه جُعل رزقا للجنّ فلا يجوز إِفساده عليهم ودليل ذلك ما جاء عن ابن مسعود قال «قَدمَ وَفْدُ الْجنِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ فَقَالُوا: يَامُحَمَّدُ إِنْهَ أَمَّتَكَ أَنْ يَسْتَنْجُوا بِعَظْمِ أَوْ رَوْتُة أَوْ حُمَمَة، فَإِنَّ اللَّهُ عَزَّ وَجلَّ جَعلَ لَنَا فيها رزْقًا ، قَالَ: فَنَهَى النَّبِيُّ عَلَى النَّهُ عَنْ ذَلكَ ، وفيه أيضا أنّ العظم إِذَا مس ذَلك المكان وناله أدنى غمز أو ضغط تفتّ لرخاوته وضعفه فعلق به شيء منه مُتلوثًا بما يلقاه من تلك النّجاسة ، ولأنّه لزج لا يكاد يتماسك فلا يزيل النّجاسة ولا يمنع البلّة.

والرَّجيع هو الرُّوْث والعُذرة وقد جاء النَّهي عنه صريحا كما في حديث جابر بن عبد الله قال «نَهَانَا رَسُولُ الله ﷺ أَنْ نَتَمَسَّحَ بِعَظْمٍ أَوْ بَعْرٍ (٣)». وفي حديث رُويفع «أَوْ أَسْتَنْجَى برَجيع دَابَّة أَوْ عَظْمٍ (٤)».

وسُمِّى رجيعاً لَأَنَّهُ رجع عن حالته الأُولى من كونه طعاما أو عَلَفًا، وفيه تنبيه بالرَّجيع على جنس النّجس الذي لا يصح الاستنجاء به، ولو استنجى بشيء من ذلك وجب عليه الاستنجاء بالماء ولا يُجزئه الحجر لأنّ الموضع صار نجسا بنجاسة أجنبيّة [(٥)].

وإذا كان ذلك كذلك فإِنّه يجوز عند الأئمّة الاستجمار بما اجتمعت فيه أربعة أشياء:

(١) أن يكون يابسا كحَجُر وقطن وصوف إذا لم يتصل بالحيوان وإلا كره الاستجمار به، فإن لم يكن يابسا كالقطن فلا يجوز الاستجمار به لكونه ناشر للنجاسة، فإن وقع الاستجمار به فلابد من غسل المحل بالماء بعد ذلك، وإن صَلَّى ولم يغسله كان مُصَلَّياً بالنَّحاسة.

(٢) أن يكون طاهرا فلا يكون نجسا ولا مُتنجِّسا، والفرق بينهما أنّ النّجس نجس بعينه، والمتنجّس نجس بعينه، والمتنجّس نجس بعيره أي طرأت عليه النّجاسة، فلا يجوز التّطهُّر بنجس كعظم ميتة وروْث حيوان مُحرَّم الأكل ودليل ذلك قوله عَلَيْ لأبى هريرة «ابْغنِي أَحْجَاراً

<sup>(</sup>١) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ١٦٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٩] والْحُمَمَةُ كلّ ما احترق بالنّار من الخشب والعظام.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٨ /٢٦٣] وأبو داود [٣٨].

<sup>( \$ )</sup> من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٦ ] والنّسائي [ ٨ ٨ ٢ ] واللّفظ لـه.

<sup>(</sup>٥) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ١٤٥].

أَسْتَنْفضُ بِهَا وَلاَ تَأْتنى بِعَظْم وَلاَ بِرَوْتُة (١)». حتى إذا ما فرغ أبو هربرة من ذلك قال: «مَا بَالُ الْعَظْمِ وَالرَّوْثَةَ؟ قَالَ: هُمَا مَن طَعَامِ الْجِنِّ (٢)». [والاستنفاض]: الاستخراج يُكنى به عن الاستنجاء، وإنما خصّ الأحجار بالذّكر لكثرة وجودها، ونبّه باقتصاره في النّهي على العظم والرَّوْث على أنّ ما سواهما يُجزىء.

(قال) في الفتح [والظُّاهر من هذا التعليل اختصاص المنع بهما وتلتحق بهما جميع المطعومات التي للآدميين قياسا من باب الأوْلى، وكذا المحترمات كأوراق كُتُب العلم، ومن قال أنّ علّة النّهي عن الرُّوث كونه نجسا ألحق به كلّ نجس مُتنجس، وعن العظم كونه لزجا فلا يُزيل إزالة تامّة ألحق بما في معناه كالزّجاج الأملس ويؤيده حديث أبى هريرة رضى الله عنه «أَنَّ النَّبِي يَّالِكُ نَهَى أَنْ يُسْتَنْجَى بروْث أَو بعظم وقال : إِنَّهُ مَا لا يُطَهِّران (٣)». وفي هذا ردِّ على من زعم أن الاستنجاء بهما يجزىء وإن كان منهيا عنه (٤)].

(٣) أن يكون مُنقيًا للنجاسة بمعنى أن يحصل به الإنقاء فإن كان غير مُنقً لم يجزى، الأن المقصود بالاستجمار الإنقاء بدليل نهى النبي عَلَي أن يُستنجى بأقل من ثلاثة أحجار، ولأنه أخبر عن الذى يُعذَّب في قبره أنّه كان «لا يَسْتَنْزُهُ منَ الْبَوْل». والذى لا ينقّى إمّا أنّه لا يُنقّى لملاسته أو لرطوبته، أو كان الحلّ قد جفّ لأنّ الحَجّر قد يكون صالحا للإنقاء لكن المحل غير صالح لذلك.

(٤) أن يكون غير مُحترم شرعا فلا يكون مطعوما لآدمى، فكل طعام لبنى آدم أو لبهائمهم فإنه حرام أن يُستجمر به، ومن المحترم شرعا ما له حُرمة وشرف مثل كتب العلم الشرعى حتى ولو كان مكتوبا بغير العربية ما دام موضوعه محترما، ومنها ما كان حقًا للغير سواء كان موقوفا أو مملوكا لغيره.

كما يُشترط في الخارج عند الشّافعية شروط منها:

- \* أن يكون جافا لأنَّ الحُجر ونحوه لا يُفيد في إزالته.
- \* أن لا يطرأ عليه نُجُس آخر أجنبي أو طاهر غير العُرُق.
- \* أن لا يُجاوز الصُّفحة في الغائط والحُشَفة في البول [والصَّفحة ما ينضم من الأليتين عند القيام، والحَشَفة ما فوق محل ّالختان (٥)].

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخاري [١٥٥].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٨٦٠].

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدّارقطني في سُننه بإسناد صحيح [ ١ / ٥٦] وابن عدى في الكامل [ ١١٧٩].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣٠٨].

<sup>(</sup>٥) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ٩٩].

## (Σ) ـ ماذا إذا تعدَّى الخارج الموضع الطَّبيعى

جرت العادة أن ينتشر البول من رأس الذُّكر وأنّ الغائط ينتشر إليه من داخل الفخذين، فإن تعدّى الخارج هذين الموضعين فلا يُجزىء فى التّطهير إلاّ الماء، وليس لذلك دليل بل تعليله أنّ الاقتصار على الأحجار ونحوها فى إزالة البول أو الغائط خرج عن نظائره، فيجب أن يُقتصر فيه على ما جرت العادة به، فما زاد عن العادة فالأصل أن يُزال بالماء.

ولقد حدُّ ابن تيمية حدُّا بأن ينتشر الغائط إلى باطن الإلية فأكثر ، والبول إلى نصف الحُشَفة فأكثر ، وقال : يُجزىء الاستجمار ولو تعدى الخارج إلى الصَّفحتين والحَشَفة وغير ذلك لعموم الأدلة بجواز الاستجمار ولم يُنقل عنه عَلَيْ في ذلك تقدير [(١٠)].

و (قال) بعض أصحاب أحمد [إذا تعدى موضع الحاجة لم يجز في الجميع إلا الماء، لأنه لمّا لم يتمّ الشّرط فسد الكلّ، ومن قال: إنّ ما زاد عن العادة هو الذي يحتاج إلى الماء، وما كان على العادة يكفى فيه الاستجمار لأنّ الحكم يدور مع علّته، فما زاد عن موضوع العادة يُغسل بالماء، وما كان على العادة يُجزىء فيه الاستجمار (٢٠)].

## (0) ـ هل يُعفى عن أثر الاستجمار؟

إذا تمّت شروط الاستجمار الشّرعى فإنّ الأثر الباقى بعد هذا الاستجمار يعفى عنه عند الحنابلة ولا يتطهّر الحلّ بالكلّية إلاّ بالماء، والدّليل على هذا ما ثبت عن النّبى عَلَيْهُ من الاقتصار على الاستجمار في التنزُّه عن البول والغائط وقد سبق بيانه، فإذا صلَّى وهو مستجمر وقد توضاً فإنّ صلاته صحيحة ولا يُقال فيه أثر للنّجاسة، لأنّ هذا الأثر معفو عنه في محلّه، ويُعلم من ذلك أنّه لو تجاوز محلّه لم يعف عنه، كما لو أنّه عرق وسال العرق وتجاوز الحلّ وصار على سراويله أو ثوبه أو صَفْحتى الدّبُر، فإنّه لا يُعفى عنه حينئذ لأنّه تعدّى محلّه [ (٣)].

والصّحيح أنّه إذا ثمّت شروط الاستجمار فإنّه مُطهِّر ودليل ذلك قوله في العظم والرّوث من حديث أبى هريرة «أنَّهُمَا لاَ يُطَهَّران». وهو يدلّ على أنّ الاستجمار بما عداهما ثمّا يُباح به الاستجمار يُطهّر، وعلى هذا القول الرّاجح لو تعدّى محلّه وعرق

<sup>(</sup>١) انظر شرح العمدة [١/١٥٧] والاختيارات [ج ١ ص ٩].

<sup>(</sup>٢) انظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ١٠٦].

<sup>(</sup>٣) انظر الشرح المتع [ج ١ ص ٣٨٠].

على سراويله لا يضر لأن الاستجمار مُطهِّر، وهذا اختيار ابن القيّم والسّعدى رحمهما الله تعالى [(١)]. ثم إن هناك أمرين ممّا يُعفَى عنهما:

(الأول) يسير الدُّم النَّجس من حيوان طاهر.

(والثّاني) أثر الاستجمار بمحلّه.

وظاهر ذلك أنه لا يُعفى عن يسير شيء ممّا سواهما، فالقيء مثلا لا يُعفى عن يسيره وكذلك البول والرّوْث، وللعلماء في ذلك أقوال:

(الأول) أنه لا يُعفى عن اليسير مُطلقًا.

(والثّاني) أنّه يُعفى عن يسير سائر النّجاسات، وهو مذهب أبى حنيفة واختيار شيخ الإسلام ابن تيمية [(٢)] ولا سيّما ما يُبتلى به النّاس كثيرا من يسير النّجاسة، فإنّ المشقّة في مراعاة ذلك والتّطهُّر منها حاصلة وقد قال الله تعالى ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللّهِ يَنِ مِنْ حَرَّحٍ ﴾ [الحجّ: ٧٨].

## (٦) ـ الجمع في الاستنجاء بين الحجر والماء

لا شك أن الجمع بين الحجر والماء يكون أكمل تطهيرا وأكثر إنقاء في إزالة النّجس والخلاص منه، وإذا كان العلماء على اختلاف في تحديد أفضليّة الماء أو الحجر في التّطهير، فإن مذهب جمهور السَّلَف والخَلَف والذي أجمع عليه أهل الفتوى في كلّ الأمصار أنّ الأفضل في الاستنجاء الجمع بين الماء والحَجَر، فيُقدِّم الحَجَر أو بديله لإزالة النّجاسة وتخفيف أثرها أوّلا، ثمّ يُستعمل الماء للتّنقية ويكون ذلك أبلغ في تحقيق النّظافة وكمالها.

ووجه الأفضليّة أنّ العين تزول بالبديل أو غيره، والأثر يزول بالماء فلا يحتاج إلى ملاطخة النّجاسة أو انتشارها، فإن أراد الاقتصار على أحدهما فالماء أفضل لأصالته في التّنقية والتّطهير ولإزالة العين والأثر معًا بخلاف الحُجَر فإنّه لا يُزيل إلاّ العين فقط حيث يبقى الآثر.

ويتعلّق بالاستنجاء مسائل أخرى نذكرها على النّحو التّالى: (الأُولى) ـ التحول من موضع الماجة للتطمُّر

إن خاف قاضى الحاجة تلوّثنا عند استنجائه فله أن يتحوّل عن مكانه ليتطهّر في موضع قريب غيره، كأن يخشى من أن يضرب الماء على الخارج النّجس فيرتد

 <sup>(</sup>١) انظر إغاثة اللَّهفان [١/١٥١] وبدائع الفوائد [٤/١٦٠].

<sup>(</sup>٢) انظر الاختيارات الجلية [ص٦].

إلى ثوبه أو فخذه أو ما شابه ذلك، فالأفضل أن ينتقل من مكانه درءا لهذه المفسدة، وتخلُّصا من إحداث ما يتعلَق بذلك من شك أو وسوسة، أمّا إذا أمن التّنجيس من خلال وسائل التّطهير الحديثة في الحمّامات فإنّه لا ينتقل.

### (الثّانية) ـ البدء بالتطمير

يُندب لمن يستنجى بالماء أن يقدّم غَسْل موضع خروج البول وهو [القُبُل] على موضع خروج البول وهو [القُبُل] على موضع خروج الغائط وهو [الدُّبُر] عند الأئمّة الثّلاثة إلاّ إذا كان من عادته أن يتقاطر بوله إذا مَسَّ دُبُره بالماء فلا يُندب له تقديم القُبُل، أمّا إذا استجمر بالأحجار فإنّه يُندب له تقديم الدُّبُر على القُبُل، والمفتى به عند أبي حنيفة تقديم غَسْل الدُّبُر لأنّ نجاسته أقذر من البول، ولأنّه بواسطة الدّلك في الدُّبر وما حوله يقطر البول، فلا يكون لتقديم غسل القُبل فائدة [(1)].

#### (الثَّالثة) ـ الاستنجاء باليسرس

يُطلب ألا يستنجي المرء باليد اليمنى تنزيها لها عن مباشرة الأقذار والنّجاسات لقول سلمان وَ وَ فَى اللّهِ اللهِ عَلَيْ أَنْ نَسْتَقْبِلَ الْقبلَةَ بِغَائطاً وْبُول أَوْ أَنْ نَسْتَنْجي لقول سلمان وَ وَ لَهُ اللّهِ عَلَيْ أَنْ نَسْتَنْجي بالْيَمين (٢)». وقوله عَلَيْ من حديث قتادة «وَلاَيتَمَسَّح بيَمينه (٩)». وفي رواية له «وَلاَ يَسَنْج بِيمينه (٤)». وجاء عند أبى داود «وَإِذَا أَتَى الْخَلاء فَلاَ يَتَمَسَّح بيَمينه (٤)». أي إذا حضر محل قضاء الحاجة فبال أو تغوط فلا يستنجى بيمينه، والتمسَّح في الأصل إمرار اليد ونحوها على الشّيء كما في القاموس، والمراد به هنا الاستنجاء.

وكما تتضمّن الأحاديث النهى عن الاستنجاء باليمين لشرفها ورفيع قدرها، وتنزيها لها عن التلوّث بالأقذار، وصيانتها من مُباشرة أسافل البدن ومماسة الأعضاء التى هى مجارى النّجاسات، فإنّها تقصر اليسرى على خدمة هذه الأسافل وإماطة ما عليها من الأقذار، وتنظيف ما علق بها من الأدناس لقول حفصة رضى الله عنها «أنَّ النّبيَّ كَانَ يَجْعَلُ يَمِينَهُ لطَعَامِه وَشَرَابِه وثيابِه، ويَجْعَلُ شَمَالَهُ لَمَا سُوى ذَلِكَ (٢)». وفي رواية أحمد «وكَانَتْ يَدُهُ الْيُسَرَى لخَلَائه وَمَا كَانَ مَنْ أَذَى (٧)».

<sup>(</sup>١) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ٩٩].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٧ / ٢٦٢] وأبو داود [٧] والتّرمذي [١٦].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه البخاري [١٥٣].

<sup>(</sup> ٤ ) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٥٤ ] والنّسائي [ ٠ ٤ ] عن أبي هريرة رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣١] وابن ماجه [٢٥٤] والنّسائي [٢٤].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٢].

<sup>(</sup>٧) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٦١٦٣] وأبو داود [٣٣].

## وقد أجمع العلماء على:

(۱) حمل هذه الأحاديث على النهى عن الاستنجاء باليمين، وهو ما اعتبره الجمهور نهى تنزيه وأدب لا نهى تحريم، كما يُستحب ألا يستعين المرء باليد اليُمنى فى شىء من أمور الاستنجاء إلاّ لعذر، فإذا استنجى بماء صبّه باليُمنى ومسح باليُسرى.

(٢) أنّ القاعدة المستمرّة في الشّرع أنّ ما كان من باب التّكريم والتّشريف كلبس الثّياب، وترجيل الشّعر، ونتف الإبط، وحلق الرّأس، والسّلام من الصّلاة، وغسل أعضاء الطّهارة، والخروج من الخلاء، والمصافحة، والأكل والشُّرب، واستلام الحجر الأسود، وغير ذلك مّا هو في معناه يُستحبّ التّيامن فيه.

(٣) وأمّا ما كان بضدّه كدُخول الخلاء والخروج من المسجد والامتخاط وخلع الثّوب والسّراويل والخُفّ وما أشبه ذلك فيستحبّ التّياسر فيه وذلك كله لكرامة اليمين وشرفها [(١)].

## (الرابعة) ـ كراهة مسّ الفرج باليمين حال الاستبراء

حملت الأحاديث الصحيحة الصريحة النهى عن مسّ الفرج باليمين حال قضاء الحاجة ويشمل كلا الفرجين، والفرج (مفرد مضاف) والمفرد المضاف يعمّ، ويُكنى بالفرج عن أحد السبيلين وجمعه فروج من قول الله تعالى ﴿وَٱلَّدِينَ هُمْ لِقُرُوجِهِمْ خَفِظُونَ ﴾: كناية عن عفتهم وبُعدهم عن فاحشة الزّنى، ولقد اعتبر العلماء أنّ من أداب قضاء الحاجة ألا يُفْضِ بباطن كفّه اليُمني إلى ذَكره لظاهر رواية البخارى «إِذَا بَالَ أَحَدُكُمْ فَلا يَأْخُذَنَ فَكرهُ بِيمينه وَلا يَسمينه وَلا يُسمينه وَلا يَسمينه وَلا يَسمينه وَلا يَسمينه وَلا يُسمينه وَلا يُسمينه وَلا يَسمينه وَلا يَسمينه وَلا يَسمينه وَلا يَسمينه وَلا يَسمينه وَلا يَسمينه وَلا يُسمينه وَلا يَسمينه وَلا يُسمينه وَلا يُسمينه وَلا يُسمينه وَلا يُسمينه وَلا يُسمينه وَلا يَسمينه وَلا يُسمينه وَلا يَسمينه وَلا يُسمينه وَلا يُسمينه وَلا يَسمينه وَلا يُسمينه وَلا يَسمينه وَلا يَسمينه وَلا يَسمينه وَلا يَسمينه وَلا يَسمينه

ومن تأمّل حديث رسول الله عَلَي و جَد أنّه قيَّده بحال البول، فقوله «وَهُوَ يَبُولُ» حال من فاعل يمس، وقد اختلف العلماء في القيد هل هو مراد بمعنى أنّ النّهى وارد على ما إذا كان يبول فقط، لأنّه ربّما تلوّثت يده بالبول، وإذا كان لا يبول فإنّ هذا العضو كما قال النّبي عَلَي «وَهَلْ هُوَ إِلاَّ مُضْغَةٌ منْكَ (1)». وعلى ذلك فإذا كان بضعة من الإنسان فلا فرق أن يمسّه بيده اليُمنى أو اليُسرى.

وفي الرّد على هذا قال بعض العلماء:

<sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ١٦٣].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [١٥٤] والنّسائي [٢٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٦٣/٢٦] وأبو داود [٣١].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٨٢] والتّرمذي [ ٨٥] والنّسائي [ ١٦٥] واللّفظ له.

إنّه إذا نُهى عن مسّه باليمين حال البول ، فالنّهى عن مسّه فى غير حال البول من باب أوْلى لأنّه فى حال البول ربّما يحتاج إلى مسّه ، فإذا نهى فى الحال التى يحتاج فيها إلى مسّ فالنّهى فى غيرها أوْلى ، وكلا الاستدلالين له وجه والاحتمالان والأحوط أن يتجنّب مسّه مُطلقا ، ولكنّ الجزم بالكراهة إنّما هو فى حال البول كما هو وارد فى قوله على «فَلا يَمسُ ذَكَرهُ بيمينه» . وفى غير حال البول محلّ احتمال ، فإذا لم يكن هناك ضرورة ففى اليد اليُسرَى غنى عن اليد اليُمنى ، وتعليل الكراهة أنّ ذلك يأتى من باب إكرام اليمين [(١)].

(قال) المناوى [والنّهى في الأحاديث للتُنزيه عند الشّافعية، وللتَحريم عند الخنابلة والظّاهرية تمسُّكا بظاهر النّهى، ووجه التّخصيص أنّ لمجاور الشِّيء حُكمه فلما منع الاستنجاء باليمين منع مسّ آلته في تلك الحالة (٢)].

#### (الخامسة) ـ الإنـقـاء

كما يُندب الاسترخاء قليلا عند التطهُّركى يتمكّن المرء من إزالة النّجاسة، وقالت الشّافعية بوجوب هذا الاسترخاء ليتمكّن المستنجى من تنظيف الخارج، ويُندب ذلك عند الأحناف ما لم يكن صائما مُحافظة على الصّوم لأنّه يبطُل بالمبالغة في إدخال الماء.

#### (السّادسة) ـ الاستبراء

الاستبراء هو طلب البراءة من أثر البول عقب قضاء الحاجة، ويكون باستفراغ بقية البول وإنقاء موضعه ومجراه، ويتحقَّق بعصر الذَّكر من أسفله إلى الحشفة عصرا خفيفًا بإبهام اليُسرى وسبّابتها، يقال: استبرأ ذَكرَهُ من بقيّة بوله حتّى يعلم أنّه لم يبق فيه شيء، واستبرأ من البول تنزه عنه.

وجاء الخبر عن نبيّنا عَلَيْكَ ليُؤكّد أنّ عامّة عذاب القبر من عدم التّنزّه من البول (١) انظر الشّرح المتع [ج ١ ص ٩٦ و ٧٧]. (٢) انظر فيض القدير [ج ١ ص ٣٩٨]. (٣) حديث أخرجه في صحيح الجامع [٩٩٣].

لحديث ابن عبّاس رضى الله عنه عند مسلم «مَرَّ رَسُولُ الله عَلَى قَبْرَيْنِ فَقَالَ: أَمَا إِنَّهُمَا يُعَذَّبَان وَمَا يُعَذَّبَان وَمَا يُعَذَّبَان وَمَا يُعَذَّبَان وَمَا يُعَذَّبَان وَمَا يُعَذَّبَان وَمَا يُعَذَّبَا فَى أَمْرَ كَانَ يَكْبَر عَليهما أَو يشقّ فعله لو وَرَدُ النَّمِيمة. وَكَانَ التَّبَهُمَ أَو يشقّ فعله لو أَرادا أَن يَفَعلاً وهو التَّنزُه من البول وترك النَّميمة.

(قال) في الفتح [وسياق الحديث يدلُّ على أنّ للبول بالنسبة إلى عذاب القبر خصوصية لقوله عَلَيْ من حديث أبى هريرة رضى الله عنه «أَكْثَرُ عَذَابِ الْقَبْرِ مِنَ الْبَوْل (٢٠)». أي بسبب ترك التّحرُّ زمنه وهو ما يُؤيّده حديث ابن عبّاس رضى الله عنه «عَامَّةٌ عَذَابِ الْقبْرِ مِنَ الْبَوْل».

وإنّما كان أكثر عذاب القبر من البول دون غيره من النّجاسات لأنّ وقوع التقصير فيه من الرّء أكثر لتكرُّره في اليوم واللّيلة، ويُحتمل أن يُقال: نبّه بالبول على ما سواه، فجميع النّجاسات في معناه، كما أنّ في الأحاديث دلالة على وجوب إزالة النّجاسة لأنّ الوعيد لا يكون إلاّ على واجب بل على كبيرة.

ويعنى قوله ﷺ «لا يَسْتَنْزِهُ مِنَ الْبَوْلِ»: أنّه كان لا يستفرغ بقيّة بوله ولا يُنقِّى موضعه ومجراه، لذلك يلزم الرّجُل الاستبراء حتى يحصُل الظنُّ بأنّه لم يبق فى الخرج ما يخاف من خروجه، ولا يصحّ شُروعه فى الوضوء حتى يطمئن بزوال الرّشح، ولا تحتاج المرأة إلى استبراء بل تصبر قليلا ثمّ تستنجى.

كما نشير إلى أنّ فُوَّهَ التّبوُّل عند المرأة تبرز من الزّوايا الأمامية العُليا ما بين [الشَّفْرَين] عند التّبوُّل فتحصُل أضرار جسيمة تتمثَّل في النَّتن اللّتراكم على جدار الفُوَّهة ومدخل المهبل، الأمر الذي يتطلَّب ضرورة العناية بتطهير ونظافة هذه الأعضاء وتنقيتها جيِّدا بالماء. [ولم يختلف أحد في وجوب الاستبراء إلا الشّافعية الذين قالوا بعدم وجوبه إلا الاستبراء على الظنّ أنّ بالمحلّ شيئا، وقال آخرون: إنّ الاستبراء واجب حتّى يغلب على الظنّ أنّه لم يبق بالحلّ شيء (٢)].

## (السَّابِعة) ـ تطييب اليد بعد مُباشرة الاستنجاء

يُستحب أن تُغسل اليد بعد مُباشرة الاستنجاء بصابون ونحوه ليُزيل ما علق بها من رائحة لحديث أبي هريرة رضي الله عنه «كَانَ النَّبيُّ عَلَيْهُ إِذَا أَتَى الْخَلاَءَ أَتَيْتُهُ بِمَاءٍ فِي تَوْرٍ أَوْ رَكُوةَ فَاسْتَنْجَى ثُمَّ مَسَحَ يَدَهُ عَلَى الأَرْضِ، ثُمَّ أَتَيْتُهُ بِإِنَاءٍ آخَرَ فَتَوَضَّأُ (٣)». وقياساً على الأرد والله المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة المنافقة

ذلك فإِنّه يمكن استعمال أي مزيل من عطر ونحوه تما يفي بزوال الرّائحة وأثـرها.

أمّا قوله رضى الله عنه فى الحديث «تُمَّ مَسَحَ يَدَهُ عَلَى الأَرْضِ». فرغم أنَ فَضْلَة الرَّسول عَلَى المَّرف عَلَى طاهرة ليس لها رائحة كريهة ، إلاّ أنّ الحديث يُشير إلى مُبالغته عَلَى في ننظيف يده الشّريفة وتعليمًا لما به تُدفع الرّائحة ويذهب الأثر ، وفى قوله «ثُمَّ أَتَيَتُهُ بإِنَاء آخَرَ فَتَوضًا ». الدّلالة على أنّه يستحب أن يكون إناء الوضوء غير إناء الاستنجاء ، فإن توضّأ من الإناء الذى استنجى منه جاز.

ويعني بقوله «في تَوْر»: إناء صغير من نحاس يشرب منه ويتوضّاً ويُؤكل فيه الطَّعام، أمّا «الرَّكُوةُ» - بفَتح فسكون - فهي إناء صغير من جلد يتوضّاً منه ويشرب فيه الماء وجمعه [ركَاءٌ وَركواتٌ] مثل ظبية وظباء، وجاءت [أو] للشّك من الرّاوي عن أبي هريرة أو للتّنويع، أي أنّ أبا هريرة كان يأتيه تارة بالرَّكوة وتارة بالتَّور [(١)].

#### حكم الاستنجاء عند الأئمة

والاستنجاء بالمعنى المذكور (فرض) عند الشّافعية والحنابلة، ويجب عندهم من كلّ خارج نجس ولو نادراً كدم أو وَدْى أو مَدْى، ولابد من انقطاع الخارج قبل الاستنجاء، وهو وما يقوم مقامه عند الأحناف (سُنة مؤكّدة) للرّجال والنساء بحيث لو تركها المكلّف فقد أتى بالمكروه عندهم على الرّاجح، والأصل فى الاستنجاء ونحوه عند المالكيّة (النّدب). فلقاضى الحاجة أن يُزيل ما على الخرج بماء أو حجر إلا أنّهم قالوا (بوجوب) الإزالة بالماء دون غيره فى الأمور التّالية:

١ - في إزالة المنى لمن كان فرضه التيمُّم أو الوضوء لخروجه بلا لذّة أو بلذّة غير معتادة .

٢ ـ وفي إزالة دم الحيض والنّفاس وكذا دم الاستحاضة إن لم يلازم كلّ يوم ولو مرة وإلا فهو معفو عنه كسلس البول الملازم لذكر أو أنثى فلا تحسب إزالته.

٣ ـ وفي إزالة بول المرأة بكرًا أو ثيِّبًا بتعدِّيه المخرج إلى جهة المقعدة عادة.

 ٤ ـ بول أو غائط انتشر عن المخرج انتشاراً كثيراً كأن يصل إلى المقعدة أو يعم الحشفة.

وفي مَذْى خرج بلذَّة مُعتادة بنظر أو مُلاعبة أو بتذكُّر مع وجوب غسل جميع الذَّكر بنية طهارته من الحَدَث [(٢)].

 <sup>(</sup>١) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ١٦٥].

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ٩١ و ٩٢].

## آداب قضاء الحاجة

الآداب جمع أدب بمعنى الظُرف وحُسن التّناول، أو هي الأمور التي قامت على محاسن الأخلاق التي دعا إليها الدّين وندب إليها رسول الله ﷺ، وسُمُيت بذلك لأنّها تجمع النّاس على المكارم والمحامد وتدعو للمُحافظة على حدود الشّرع والدّين والتّمسُك بهدى السُّنَة أو هي الخصال الحميدة المندوبة والمدعو إليها، والآداب على قسمين:

(الأوّل) أدب النفس ويكون باحتراز الأعضاء الظَّاهرة والباطنة من جميع ما يتعنت به.

(الثَّاني) التأسَّى بما فعله رسول الله ﷺ من أعمال حميدة وسُنن رشيدة .

والسُّنَّة في اللَّغة تعنى السيرة والطريقة المحمودة المستقيمة، وفي الشَّرع العمل المحمود في الدين ثمّا ليس فرضا ولا واجبا وجمعه: سُنَنَّ. أمّا السُّنَّة في الاصطلاح فإنها تُطلق على ما يُقابل الفرض، وعلى ما صدر من النبي عَلَي من الأفعال والأقوال التي ليست للإعجاز وهذا هو المرادهنا، ويدخل في الأفعال التقريرات فاستغنى عن إدخالها في التعريف.

وفى الجملة فإن السُّنَة تُطلق على ما كان من العبادات نافلة منقولة عن النبى عَيَّكَ، وقد تُطلق على ما النبى عَكَ من الأدلة الشّرعيّة ممّا ليس بَمْتُلُو ولا هو بمُعجز ولا داخل فى المعجزة، ويدخل فى ذلك أقواله عَلَكَ وأفعاله وتقاريره، كما أنّ اتباعه لتلك الآداب الرّاشدة لدليل على محبّة المسلم لنبيّه عَلَكَ والتأسّى به فى كلّ أحواله وأفعاله.

وانطلاقا من هذه المعانى السّامية كان لقضاء الحاجة آداب مُستحبة حضّ عليها الشّرع الشّرع الشّري واستقاها الأكمة الأعلام من هدى السُّنَّة الفعليّة والقوليّة لنبيّنا الأكرم عَلَيْكُ وأرجعها السّادة العلماء والأَثمَّة الفضلاء إلى عدّة معان منها:

- (١) تحقيق معنى التّنظيف لورود النّهى عن الاستنجاء بأقلّ من ثلاثة أحجار أي ثلاث مسحات لأنّها لا تنقّي غالبا ولذلك استحب الجمع بين بديل الحجر والماء.
- (٢) الاحتراز عمّا يضر النّاس كالتّخلّى في ظلّهم وطريقهم ومُتحدَّثهم ومصادر مائهم، والاستنجاء بالعظم وكذا سائر ما يُنتفع به، ويُفهم من حكمة قوله عَلَيْكُ «اتَّقُوا اللَّعنيْنِ»: الاحتراز عن لعنهم وتأذِّيهم أو ما يضر بنفسه كالبول في الجُحْس فإنّه قد يكون مأوى لحية أو مثلها فيخرج ويُؤذى.
- (٣) اختيار محاسن العادات فلا يتمسّح بيمينه ولا يأخذ بها عورته ولا يستنجى برجيع لكونه من النّجس الذي نهى عنه رسول الله عَلَيْ .

(٤) الابتعاد عن النّاس عند قضائه للحاجة لئلاّ يُسمع منه صوت أو يُشمَّ منه ريح أو تُرى منه عورة، ولا يرفع ثوبه حتى يدنُو من الأرض، ويستتر بمثل حائش نخل مَمَا يُوارى أسافل بدنه، فمن لم يجد إلاّ أن يجمع كثيبا من رمل فليستدبره فإنّ الشّيطان يتلعّب بمقاعد بنى آدم لحضوره أمكنة الاستنجاء وترصُّده من يأتيها بالأذى والفساد.

(٥) الاحتراز من أن يُصيب البدن أو القوب نجاسة لما رُوى عن النبى عَلَيْ «أَنَّهُ كَانَ يَرْتَادُ لَبَوْله مَكَانًا كَمَا يَرْتَادُ مَنْزِلاً (١) ». أى يطلب مكانا ليَّنَا لئلا يرجع إليه رذاذ بوله، وإخبارَ عَائَشة رضى الله عنها أنّ رسول الله عَلَيْ «مَا كَانَ يَبُولُ إِلاَّ قَاعِدًا (٢) ». فيه الدّلالة على كراهة البول قائمًا لأنّه وبمما يُصيبه الرَّشاش أو يلحق به النّجس، كما أنّه فعل يُنافى الوقار ومحاسن العادات.

ثمّ يأتي الحديث عن هذه الآداب بشيء من التّفصيل من خلال الإِشارة إلى الموضوعات الثّـلاثة التّالية:

# أولًا ــ الأماكن المُعدَّة لقضاء الحاجة (١) ــ كراهة اصطحاب ما فيه ذكر لله تعالى

الكراهة هى خطاب الله تعالى المُتعلِّق بطلب الكفّ عن الفعل طلبا غير جازم كالنّهى الوارد فى الحديث «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ الْمَسْجِدَ فَلاَ يَجْلسَ حَتَّى يُصَلِّى رَكْعَتَيْنِ». وهى مُقابل الاستحباب، أو هى طلب التّرك لا على سبيل الحتم والإلزام، وقد قسمها الأحناف إلى قسمين: [كراهة تعريم] وهى ما كان دليلها ظنيًا فيه شبهة، و[كراهة تعزيه] وهو ما يسميه غيرهم المكروه [(٣)].

وانطلاقا من هذا التعريف فإنه يُكره عند بعض الأئمة أن يستصحب عند الدُّخول كلّ ما فيه اسم لله تعالى، أو ذكر له، أو اسم لنبى أو مَلَك كريم، لحديث أنس رضى الله عنه «كَانَ النَّبِيُّ عَلِيُّةً إِذَا دَخَلَ الْخَلاَءَ وَضَعَ خَاتَمهُ ( أ ) ». وجاء عند التّرمذى بلفظ «إذَا دَخَلَ الْخَلاَءَ نَزَعَ خَاتَمهُ ( أ ) ». وجاء عند التّرمذى بلفظ «إذَا دَخَلَ الْخَلاَءَ نَزَعَ خَاتَمهُ ( ٥ ) ». وما أخرجه الحاكم في المستدرك «أَنَّ رَسُولَ الله عَلِيُّة لَبسَ خَاتَما نقشهُ مُحَمَّدٌ رَسُولَ الله عَلِيَّة ذات فَصً نقشهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله ، فَكَانَ إِذَا دَخَلَ الْخَلاَءَ وَضَعَهُ (٢ ) ». والخاتم حلقة معدنية ذات فَصً

<sup>(</sup>١) أخرجه التّرمذي مُدرجًا بالحديث [٧٠] وانظر تحفة الأحودي [ج ١ ص ٧٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه النّسائي [ ٢٩].

<sup>(</sup>٣) انظر الموسوعة الفقهيّة [ج ١٠ / ص ٢٠٦] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج٣ ص ١٤٤].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود [٩٩] والحاكم [٩٩٠] وقال صحيح على شرط الشّيخين.

<sup>(</sup>٥) من حديث أخرجه الترمذي [ ١٧٤٦] وقال هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٦) أخرجه النّسائي [٥٢٢٨] والحاكم [٦٩١] وقال صحيح على شرط الشّيخين.

من غيرها فإن لم يكن لها فَصٌّ فهي [فتخة] وَجمَعها فَتَخَاتٌ.

وقد كان النبي عَلَيْكُ يُنحِّى خاتمه وقتئذ صيانة لاسم الله تعالى واسم رسوله عَلَيْ عن محلّ القاذروات، لأنّ نقشه كان [مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله]. وفي الأحاديث دلالة على أنّه يُندب لمن يُريد التبرزُ زأن يُنحَى عنه كلّ ما عليه مُعظَّم مَن اسم لله تعالى أو اسم لنبي أو مَلَك كريم وإبعادها عن المحلاّت المستخبثة وبهذا قال الأئمة الأربعة رحمهم الله تعالى.

واستثنى بعض العلماء [المُصحَف] فقال يحرُم أن يدخل به الخلاء سواء كان ظاهرا أو خفيًا لأن المصحف أشرف الكلام ودخول الخلاء به فيه نوع من الإهانة، فإن خيف أن يُسرق فله استصحابه بعد تحريزه وستره حينئذ إن أمكن، وإن كان في مُجتمع من النّاس فليعطيه أحدا حتى ينتهى من قضاء حاجته.

# (٢) ـ التّسمية والتّعـوُّذ قبل الدُّخول

تُسنُ الاستعاذة بالله تعالى عند إرادة الدُّخول لقضاء الحاجة في الأمكنة المُعدَّة لذلك وعليه الإجماع لحديث أنس «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَدْخُلَ الْخَلاَء قَالَ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخُبُثُ وَالْخَبَاتِثُ (١)». وجاءت رواية سعيد بن منصور بزيادة التسمية فيه، كما جاءت كلمة [الْخُبُث] في الأَحاديث على روايتين:

(الأُولى) على التّسكين والخُبُث فيها: الشُّر، والخبائث: النُّفوس الشِّرّيرة.

(والثّانية) على الضَّمَّ والخُبُث فيها: جمع خبيث والمُراد بها ذُكران الشّياطين، أمَّا الخبائث فهي: جمع خبيثة والمراد بها إناث الشّياطين، والتّسكين فيها أعمّ ، ولهذا كان هو أكثر الرّوايات كما قال الخطَّابي رحمه الله تعالى [ (٢)].

وقوله فى الحديث «إِذَا أَرَادَ»: يُفيد العنديَّة قبل الدُّخول كما فى رواية شُعبة «إِذَا أَتَى الْخَلاَءَ». والخَلاَء بن زيد «إِذَا أَرَادَ أَنْ يَدْخُلَ الْخَلاَء بَ وعند سعيد بن زيد «إِذَا أَرَادَ أَنْ يَدْخُلَ الْخَلاَء ». وعند سعيد بن زيد «إِذَا أَرَادَ أَنْ يَدْخُلَ الْخَلاَء ». وكُلُها تُبيِّن أَنَّ رسول الله عَلَّ كَان يقول هذا الذِّكر عند إِرادة الدُّخول لا بعده ، كما يتعلَّق بقوله «فَلْيَقُلْ» ما يأتى:

(١) أنّ التلفُّظ بهذا الذِّكر يختص بالأمكنة المُعَدَّة لذلك لحضورها الشّياطين كما في حديث زيد «إِنَّ هَذه الْحُشُوشَ مُحْتَـضَرَةٌ، فَإِذَا أَتَى أَحَدُكُمُ الْخَـلاَءَ فَلْيَقُلْ: اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخُبُثَ وَالْخَبَائِثُ (٣)».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٤٢] ومسلم [ ٢٢١ / ٣٧٥] وأبو داود [ ٤] والنسائي [ ١٩].

<sup>(</sup>٢) انظر معالم السُّنن للخطَّابي [ج ١ ص ١٠] والشّرح المُمتع لابن العثيمين [ج ١ ص ٨٦].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٩١٨٢ ] وأبو داود [٢] وابن ماجه [ ٢٤٤ ].

- (٢) أنّ من نسى ذلك حتى دخل دورة المياه أو شمّر ثيابه في فضاء بعيد فليستعذ بقلبه لا بلسانه عند الجمهور، ونُقل عن بعض المالكيّة يستعيذ بلسانه ما لم يخرج الخارج، وذهب ابن عبّاسٍ وغيره إلى كراهته في المرحاض.
  - (٣) من لم يستطع التلفُّظ بلسانه كالأخرس فبنيّة القلب.
- (٤) يشرع الجهر بهذا الذّكر قبل الدّخول أو عند تشمير الثّياب في الفضاء لثبوت جهر النّبي عَليُّ به كظاهر الأحاديث.

## ويتّصل بالتّسمية والتعوُّذ أمران:

(الأوّل) تُسنِّ التُّسمية قبل التعوُّذ لما أخرجه سعيد بن منصور في سُننه «أنَّ رَسُولَ الله ﷺ كَانَ يَقُولُ: بسْم الله اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بكَ منَ الْخُبُث وَالْخَبَائثُ». وما ذكره في الفَتح من حديث أنَس بِلفَظَ الأمر «إِذَا دَخَلْتُمُ الْخَلاَءَ فَقُولُوا: بسَّم الله أَعُوذُ بِاللهِ من الْخُبَث وَالْخُبَائث». وإسناده على شرط مسلم وفيه زيادة التّسمية [(١)] ويتأيّد ذلك بقوله ﷺ من رواية على رضي الله عنه «سِتْرُ مَا بَيْنَ الْجِنِّ وَعَوْرَاتِ بَنِي آدَمَ إِذَا دَخَلَ الْخَلاَءَ أَنْ يَقُولَ: بِسْمِ اللهِ (٢)». والسِّترَ فيه بمعنى الوَقاية والحفظَ.

(الثَّاني) أنَّ معنى قوله «أَعُوذُ بـكَ»: أي ألجأ إليك من العوذ وهو التحصُّن بذكر الله تعالى أو باسم من أسمائه، ومنه: المعوِّذُتَان من القرآن: سورتي الفلق والنَّاس لأنَّهما عوُّدْتا صاحبهما من كلّ سوء، يقال [عُذْتُ به أُعُوذُ عَوْذًا وَعيَاذًا ومَعَاذًا]: أي لجأتُ إليه سبحانه حماية من محذور.

وقد وقع في رواية وهب قوله عَلِيَّ «فَلْيَتَعَوَّذْ بِاللهِ»: وهو يشمل كلِّ ما يأتي بـه من أَلْفَاظُ الاستعادَة من قوله «اللَّهُمُّ إِنِّي أَعُوذُ بكَ ». و«أَعُوذُ بالله». و«أَسْتَعيذُ بالله». و «عِيَاذًا بِالله». ونحو ذلك من العبارات لكنّ العبارة الأولى أوفق لوضوحها واتساقها وخُلُوِّهُ اَ عَنَ التَّكرار [ (٣) ].

### وتعنى الاستعاذة في هذا التُّوقيت:

- (١) الالتجاء إلى الله تعالى عند دخول هذه الأماكن الخبيثة النَّجسة باعتبارها مأوى للشّياطين، فصار من المناسب أن يستعيذ المرء بربِّه تعالى حتّى لا يُصيبه الخّبت وهو الشُّر، ولا الخبائث وهي النُّفوس الشِّريرة.
- (٢) أنَّ مثل هذه الأماكن [خلاء] وأصله المكان الخالي ومُناسبته هنا ظاهرة، لأنَّ (١) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٢٩٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه الترمذي [ ٢٠٦] وابن ماجه [ ٢٤٥] وأورده في صحيح الجامع [ ٣٦١١]. (٣) انظر الإفصاح في فقه اللُّغة [ ١ / ٩٤٥].

من يريد قضاء الحاجة إِنّما يكون وحده ليخلو بنفسه، وللشّياطين قدرة على التسلُّط في هذا الخلاء لا تكون لها في غيرها، فترصد الإنسان فيها بالأذى والفساد لبُعد الحفظة عنه، فجُعلت الاستعاذة حرزا ووقاية من ذلك.

٣) أنّ المتخلّى ينزّه ذكر الله عن الجَرَيان فيه على اللّسان، فيلجأ إلى الاستعاذة قبل ذلك ليعقدها عصمة بينه وبين الشّيطان حتّى ينتهى من قضاء حاجته.

ولمّا كان النّبي عَلَي معصومًا من الإنس والجنّ فإنّ استعاذته في هذا الموضع كانت إظهارًا لعبوديّته الكاملة لله تعالى وتحقيقا للتّأسّي به والاقتداء بفعله وقوله وتعليما لأمّته أحكام هذا الدّين العظيم.

### (٣) ـ الهبالغـة في دوام السّتر

كما يُطلب من قاضى الحاجة ألا يرفع ثوبه دفعة واحدة بل يرفعه شيئا فشيئا حتى يقرب من جلوسه مُحافظة على السُّتر واحترازا من كشف العورة لقول ابن عمر «كَانَ النَّبِيُّ عَلِيَّ إِذَا أَرَادَ الْحَاجَةَ لاَ يَرْفَعُ ثَوْبَهُ حَتَّى يَدْنُو مِنَ الأَرْضِ (١)». وفيه الدّلالة على كراهة رفع الثّوب قبل الدُّنو من مكان الغائط ويأتى ذلك على وجهين:

(الأول) أن يكون حوله من ينظره فيحرُم رفع ثوبه قبل دُنُوٌه من الأرض لأنّه كشف للعورة، وقد نهى رسول الله عَلَيْ عن ذلك فقال «لاَ يَنْظُرُ الرَّجُلُ إِلَى عَوْرَةِ الرَّجُلِ، وَلاَ الْمَرْأَةُ إِلَى عَوْرَةِ الرَّجُلِ، وَلاَ الْمَرْأَةُ إِلَى عَوْرَةِ الْمَرْأَةِ (٢)».

(الثّاني) كشف عورته خاليا دون أن يراه أحد وللعلماء فيه قولان:

(١) جواز ذلك في الخُلوة لضرورة، أمّا لغير ضرورة فلا يجوز.

( ٢ ) يكره ذلك إذا رفع ثوبه قبل دُنوِّه من الأرض لأنَّ فيه كشف للعورة بلا حاجة ، والحاجة تكون إذا قرب قاضي الحاجة من الأرض .

أمّا إذا أراد أن يبول وهو قائم فالقائم دان من قضاء حاجته لأنّه سيقضيها وهو قائم، والبول قائما لا سيّما إذا كان لضرورة جائز ولكن بشرطين:

(الأوّل) أن يأمن التّلويث.

(والثّاني) أن يأمن النَّاظر إلى عورته [ <sup>(٣)</sup>].

 <sup>(</sup>١) حديث مُرسَل أخرجه التّرمذى [ ١٤] لكن يشهد له ما رواه البيهقى في الكبرى [ ج ١ ص ٩٦]
 موصولا بإسناد صحيح من طريق الأعمش عن ابن عمر كلي .

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٧٤ / ٣٣٨] والتّرمذي [٧٧٩٣].

<sup>(</sup>٣) انظر الشرح الممتع [ج ١ ص ٩٢].

# (2)\_الكفّ عن الكلام

يُكره الكلام أثناء قضاء الحاجة قياسًا على ما ذكره ابن عمر رضى الله عنه وأنَّ رَجُلاً مَرَّ وَرَسُولُ الله عَلَيُّ يَبُولُ فَسَلَّمَ فَلَمْ يَرُدَّ عَلَيْه (١٠)». ويتأيَّد هذا بحديث المُهاجر بن قُنفذ «أنَّهُ أَتَى النَّبِيُّ عَلِيُّ وَهُو يَبُولُ، فَسَلَّمَ فَلَمْ يَرُدُّ عَلَيْهِ حَتَّى تَوضَأً (٢)». وفيه الدّلالة على:

(١) كراهة ذكر الله تعالى حال قضاء الحاجة ولو كان واجبا كرد السلام، أو إجابة المؤذّن، أو الحمد عند العُطاس.

(٢) كراهة الكلام المُجرَّد المُتواصل لغير ضرورة.

وثبتت كراهة ذلك لما فيه من امتهان الحديث وعدم البالاة بما عساه أن يأتى فيه من ذكر الله تعالى واسم نبيّه عَلَي أو غير ذلك، وهو المناسب لتشريف مثل هذه الأذكا روتعظيمها في هذا الموضع، والكراهة فيه كراهة تنزيه لا تحريم كما عليه الأكثرون، والرّاجح أنّه لا يتكلّم حال قضاء الحاجة إلا لضرورة تتطلّبه فإنّه لا يُكره، كما إذا طلب ماء أو إناء أو خرقة يُزيل بها النّجاسة، ويكون الكلام لازما في حالة إنقاذ طفل أو أعمى من ضرر أو كان لحفظ مال من تلف أو نحو ذلك.

# (0) ـ الاعتماد على القدم اليُسرى

يُندب عند بعض العلماء الاعتماد على القدم اليُسرى عند قضاء الحاجة لأنّ رسول الله على أمر أصحابه أن يعتمدوا على الرّجل اليُسرى مُستندين في ذلك إلى حديث ضعيف أخرجه البيهقي في سُننه [ ١ / ٩٦] والطّبراني كما ذكره في مجمع الزّوائد [ ١ / ٢٠٦] واستدلُّوا بعلَّتين:

(الأولى) أنّه الأسهل لخروج الخارج وهذا يُرجع فيه إلى الأطبّاء، فإن ثبت هذا طبّيًا يكون من باب مُراعاة الصّحة العامّة.

(الثَّانية) أنَّ اعتماده على اليُسرى دون اليُّمنى من باب تكريم اليمين.

ولما لم يكن في الاعتماد على اليُسرى علَّة ظاهرة كما ليست فيه سُنَّة ثابتة عن رسول الله على الرِّجلين كلتيهما هو الأولى رسول الله على الرِّجلين كلتيهما هو الأولى والأيسر، كما يُطلب أن يُوسِّع قاضى الحاجة رِجْليه، ولا يُجيب مُؤذِّنًا، وإن عطس حمد الله تعالى في نفسه ولا يُحرِّك بها لسانه، ولا ينظر إلى عورته ولا إلى ما يخرج منه، ولا يبزق في بوله، ولا يُطيل القعود في جلسته، ولا يعبث ببدنه، ولا يرفع بصره إلى السّماء،

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٧ / ٢٦٢] وأبو داود [٧] والتّرمذي [١٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٢٥٩].

ولا يُكثر الالتفات لما رواه البخارى من حديث أبى هريرة قال «اتَّبَعْتُ النَّبِيَّ عَلَّ وَخَرَجَ لَحَاجَته فَكَانَ لاَ يَلْتَفتُ (١) « الحديث .

وهده كلُّها آداب مُستحبة وقت قضاء الحاجة مُتَّفق عليها بين العلماء.

# (٦) ـ كراهـة البـول قائمـا

يُكره تنزيها أن يبول المرء قائمًا إلا لعُذر وقد ذهب أكثر الأئمة في كراهة البول قائما إلى قولين:

# (القول الأول)

جواز البول قائما من غير كراهة إذا أمن الرَّشاش، وقد رخَّص بذلك قوم من أهل العلم منهم عمر بن الخطَّاب وزيد بن ثابت وابن عمر وسهل بن سعد مُستدلِّن بحديث حذيفة «أَنَّ النَّبِيُّ عَلَيُّ أَتَى سُبَاطَةَ قَوْم فَبَالَ عَلَيْهَا قَائمًا، ثُمَّ دَعَا بِمَاء فَمَسَحَ عَلَى خُفَّيْه (٢)». وفي رواية البخارى «فَبَالَ فَانْتَبَدْتُ مِنْهُ، فَأَشَارَ إِلَىَّ فَجِئْتُهُ فَقُمْتُ عِنْدَ عَقِبِه حَتَّى فَرِغَ». وفيه دليل على:

- (١) جواز البول من قيام من غير كراهة والاستعانة بالغير عند الحاجة.
  - (٢) وعلى طلب التستُّر عند قضاء الحاجة ولو بآدمي.
  - (٣) وعلى جواز قرب الإنسان من البائل وقت الاحتياج.

واشترط مالك للبول قائما شرطين:

(الأوّل) إن كان المكان طاهرا رخوا جاز البول قائما والجلوس أوْلى وأستر.

(الثّاني) إِن كان المكان صلبا نجسا لا يبول فيه قائما ولا جالسا خشية التّنجُس، وإِن كان صلبا طاهرا تأكّد الجلوس خشية التّنجُس.

(قال) ابن المنذر [اختلفوا في البول قائما فثبت عن عمر وزيد بن ثابت وابن عمر وسهل بن سعد أنّهم بالوا قياما ، ورُوى ذلك عن أنس وعلى وأبى هريرة ، وفعل ذلك ابن سيرين وعُروة بن الزَّبير (٣) ] .

#### (القول الثّاني)

كراهة البول قائما إلا لعذر وبه قال الأحناف والشَّافعي وأحمد وهو قول ابن مسعود والشَّعبي مستدلين بقول عائشة رضى الله عنها: «مَنْ حَدَّثَكُمْ أَنَّ النَّبِيُّ عَالَيْ كَانَ يَبُولُ

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخاري [١٥٥]. (٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٣] والبخاري [٢٢٥] ومسلم [٢٧٣/٧٣].

قَائمًا فَلاَ تُصَدِّقُونُهُ ، وَمَا كَانَ يَبُولُ إِلاَّ قَاعِدًا (١٠) . وفيه دليل على أن رسول الله عَلَيْهُ ما كَان يبول الله عَلَيْهُ ما كَان يبول قائما بل كان من هديه في ذلك القعود .

وفى قول ابن مسعود الذى رواه الترمذى موقوفا ومرفوعا «إِنَّ مِنَ الْجَفَاء أَنْ تَبُول وَأَنْتَ قَائِمٌ (٢٠)». بيان لما فى هذه الفعلة من مُخالفة للهيئة المُستحسنة لكونها مظنّة لانتضاح البول وترشرُشه على البائل وثيابه، فأقلّ أحوال النّهى مع هذا الأمر أن يكون البول من قيام مكروها، وقالوا: إِنّ بوله قائما كان [لعذر] وعلَّلوا ذلك:

\* بأنّه لم يجد مكانا للجلوس المتلاء الموضع بالنَّجاسة.

\* ولأنّ السُّباطة كانت عند قوم مُجتمعين ينظرون إليه، فهو إن قعد في أعلاها مُستدبرا لهم ارتدّ بوله إليه، وإن قعد في أعلاها مُستقبلا لهم فقد كشف عورته أمامهم، فما بقى إلاّ أن يقوم مُستدبرا للقوم فيكون في ذلك مُحتاجا إلى البول قائما.

\* أو أنّه ﷺ بال قائما لأنّها حالة يُؤمن معها خروج الرّيح بصوت ففَعَل ذلك لكونه قريبا من الدّار [(٣)].

وأجاب القائلون بالجواز عن حديث عائشة بأنّه مُستند إلى علمها فيُحمل على ما وقع منه على البيوت، وأمّا في غير البيوت فلم تَطَّلع هي عليه وقد حفظه حذيفة وهو من كبار الصّحابة، وحديثه دالٌ على الجواز من غير كراهة إذا أمن الرّشاش وقالوا: وأحاديث النَّهي لم يثبت منها شيء، والأظهر كما في الصّحيح أنّ رسول الله على فعل ذلك لبيان الجواز وكان أكثر أحواله البول من قعود. (قال) النّووى وقد رُوى في النَّهي عن البول قائما أحاديث لا تثبت، ولكن حديث عائشة هذا ثابت فلهذا قال العلماء بكراهة البول قائما إلاّ لعذر وهي كراهة تنزيه لا تحريم (1)].

# (V) ـ النَّمُى عن البول في المستحم

ينهي أن يبول الرّجل في مُستحمِّه لحديث عبد الله بن مُغَفَّل أنَّ رسول الله عَلَيْهُ قال «لاَيَبُولَنَّ أَحَدُكُمْ فِي مُسْتَحَمِّه ثُمَّ يَتَوَضَّأُ فيه فَإِنَّ عَامَّةَ الْوَسُواسِ مِنْهُ (٥)». وفي رواية «ثُمَّ يَغْتَسلُ فيه». والنّهي في الحديث مُتوجَّهٌ لجميع الأُمَّة، وإن كان ظاهر الخطاب لمن كان حاضرا من الصّحابة رضوان الله عليهم، والمراد بقوله «في مُسْتَحَمَّه» الموضع الذي

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٥٦٦٣] والنسائي [٢٩] والترمذي [١٢].

<sup>(</sup>٢) ذكره الترمذي [ج ١ ص ٥٥] والبيهقي في السُّن [٢ / ٢٨٥] موقوفا والألباني في الإرواء [٩٥].

 <sup>(</sup>٣) انظر تحفة الأحوذى [ج ١ ص ٥٥] والشّرح الممتع [ج ١ ص ٩٣]..

<sup>(</sup>٤) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ١٧١].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٠٤٤٧] وأبو داود [٢٧] والنّسائي [٣٦].

يغتسل فيه بالحميم وهو الماء الحار، ثم قيل للاغتسال بأى ماء كان: استحمام.

وينهى عن ذلك أيضا إذا لم يكن للبول مسلك يذهب فيه، أو كان المكان صلبا فيتوهم المغتسل أنّه أصابه منه شيء فيحصل له الوسواس بصيرورة الموضع بحسا ويؤيده ما رواه ابن عدى من حديث ابن عمرو رضى الله عنهما «مَنْ تَوَضَّا في مَوْضع بَوْله فَأَصَابه الْوَسُواسُ فَله»: فَإِنّه يُستبعد من العاقل أن الْوَسُوسة والشّك اللّذين يُمتّلان يغتسل أو يتوضّا في محل بال فيه لما يترتب على ذلك من الوسوسة والشّك اللّذين يُمتّلان علمة النهى من الغُسْل أو الوضوء في محل البول.

# (٨) ـ عدم المكوث فوق الحاجة كثيرا

يجب على قاضى الحاجة ألا يمكث لأكثر من حاجته وأن يخرج فور انتهائه منها، وعلَّلوا ذلك بأمرين:

(الأوّل) أنّ في ذلك كشفا للعورة بلا حاجة.

(الثّاني) أنّ أماكن قضاء الحاجة مأوى للشّياطين والنُّفوس الخبيثة فلا ينبغي أن يبقى في هذا المكان الخبيث أكثر من اللاَّزم.

و (قال) بعض العلماء [أنّ ذلك مُضرٌ من النَّاحية الطبيَّة حيث يكون سببًا في اعتصار الكبد حتّى يخرج منها الدَّم، ووجوب عدم اللَّبث مبنى على التَّعليل ولا دليل فيه عن النّبي عَلَيُّ ولهذا قال الإمام أحمد في رواية عنه أنَّه يُكره [(١)].

#### (٩) ـ الخروج بالقدم اليُمنى

إذا كان قاضى الحاجة قد قدَّم رجله اليُسرى في الدُّخول إلى دورة المياه فينبغى عليه أن يقدِّم اليُمنى عند خروجه منها قائلاً: «غُفْراَنكَ» لحديث عائشة قالت: «كَانَ النَّبِيُ عَلَيْ إِذَا خَرَجَ مِنَ الْخَلاء قَالَ غُفْراَنكَ (٢)». أى أسألك أن تغفر لى ذنوبى، وقوله «إِذَا خَرَجَ»: يُفيد التّكرار لغة لتكرُّر خروجه عَلَيْ من الخلاء، كما أنَّ لفظ «خَرجَ» يُشعر بأن هذا خاص بالخروج من المكان المعد لقضاء الحاجة وليس مُرادا، بل المراد منه الانتقال عن محل قضاء الحاجة فيشمل ما لو كان في الصّحراء.

وتفصيل ذلك يقتضى الوقوف أمام مسألتين:

(الأولى) أنَّ تقديم اليُسرى عند الدُّخول واليُمنى عند الخروج يأتى قياسا على تقديم اليُمنى عند دخول المسجد كما جاءت السُنَّة بذلك، واليُسرى عند الخروج منه،

<sup>(</sup>١) انظر الشرح المتع [ج ١ ص ١٠١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري في الأدب المفرد [٩٣] وأبو داود [٣٠] وابن ماجه [٧٤٧].

وكما تُقدَّم اليُمنى عند اللِّباس واليُسرى عند الخلع، فإنَّ ذلك يكون من باب تكريم اليُمنى واليُسرى على عكسه، فينبغي أن تُقدَّم اليُسرى عند دُخول الخلاء واليُمنى عند الخُروج لأنَّه خروجٌ إلى أكمل وأفضل.

(الثّانية) أنّ سُؤال العبد المغفرة من ربّه تعالي يأتي بعد الخُروج، وقوله [غُفْرَانَكَ]: من [غَفَر يغْفرُ غُفْرانَا وغَفُرانَكَ: مصدر منصوب بفعل محذوف تقديره [أَسْأَلُكَ غُفْرَانَكَ] والمغفرة هي سترُ الذَّنب والتَّجاوز عنه لأنّها مأخوذة من المغفر وفي المغفر سترٌ ووقاية وليس سترا فقط، فالمعنى: اغفر لي أي استُر عيوبي وتجاوز عن ذُنوبي حتَّى أسلم من عقوبتها ومن الفضيحة بها في الدُّنيا والآخرة [(١)].

ويُقصد من تعقيبه على الخُروج بهذا الدُّعاء التَّدليل على عدَّة معان:

(أَوَّهَا) - أنَّ الإنسان لما تخفَّف من أذى الجسم تذكَّر أذى الإثم فدعا الله تعالى أن يُخفِّف عنه أذى الإثم كما تفضَّل عليه بتخفيف أذى الجسم وهو معني مُناسب يأتي من باب تذكُّر الشَّيء بالشَّيء بالشَّيء.

(والثَّانِ) - أنَّ قوَّة المرء قاصرة عن الوفاء بشُكر ما أنعم الله عليه من تسويغ الطَّعام والشَّراب وهضمه وإبقاء منفعته، وترتيب الغذاء على الوجه المناسب وإخراج فضلته بيُسر وسُهولة، فياتى هذا الاستغفار اعترافًا منه بالقُصور عن بُلوغ حقِّ تلك النَّعم.

(والثَّالث) - أنَّه كان لا يترك ذكر ربِّه تعالى حتَّى وهو على هذا الحال فإنَّه بَيْكُ رأي ذلك تقصيرا فتداركه بالاستغفار، فإن قيل إنَّ ترك الذِّكر مأمور به وقت قضاء الحاجة فكيف يستغفر الله منه؟ فالجواب: أنَّ قضاء الحاجة ناتج عن تناول الغذاء الذي هو ناشيء من شهوة الطَّعام الغالبة التي تستوجب الرُّجوع والإنابة والاستغفار.

أَمَّا حمده ﷺ لربِّه تعالى كما في رواية أنس رَوَّ فَيَهُ [كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا خَرَجَ مِنَ الحَلَاءِ قَالَ: الحَمْدُ شِهُ اللَّذِي أَذْهَبَ عَنِي الأَذَى وَعَافَانِي (٢)]. ففيه إشعارٌ بأنَّ ذهاب هذا الأذى وَخُروجه من المعدة نعمة جليلة تفضَّل بها الخالق تبارك وتعالى على من أكل ما يشتهيه من الطَّعام فسدَّ به جوعته وحفظ به صحَّته.

ثُمَّ أخرج بسهولة ما لم يبق فيه نفع واستحال إلى تلك الصِّفة الخبيثة المُنتنة التي يُصبح بقاؤها في الجوف مُهلكًا ومن مخرج بعيد عن الحواسِّ التي تتأذَّى برائحته، فحقيق لمن استشعر هذه النَّعمة وأدرك عظمتها أن يُكثر من محامد الله تعالى تأسِّيًا برسوله الأكرم ﷺ في مثل هذا المقام وغيره .

<sup>(</sup>١) انظر الشَّرح المُمتع [ج ١ ص ٨٥].

<sup>(</sup>٢) أورده ابن ماجه بإسناد ضعيف [٥٧] وأورده في المشكاة [٣٧٤].

# ثانيا ـ آداب التخلِّس في الخلاء

لمّا كانت حركة الإنسان على مُتَّسع هذا الأُفق ورحابته بما تضمّنه من فضاء وحقول، وصحارى و كُفور، مُشاهدة من كلّ ناظر، مكشوفة لكلّ عابر، ركَّز الشّرع الشّريف على وضع الضّوايط الحاكمة التي تحول دون إلحاق أدنى امتهان لكرامة هذا الإنسا ن الذى يبحث في عُجالة سريعة عن ملجأ يقضى فيه حاجته، وحائل يستر به عورته، الامر الذى استقى منه الأئمة الكرام تلك المعايير التي تُؤمِّن رغبة الضّرورة عنده، وتحميه من اختراق النّاظرين للخطوط الحمراء التي وضعها نبيَّنا الأكرم عَلَيْكُ سترا لعورته وحفظا لحيائه وصونا لكرامته أمام نفسه والآخرين مُتضمّنة الضّوابط الأخلاقية التّالية:

# (١) ـ البُعد والتَّفرُّد عن النَّاس

يُطلب البُعد والتفرُّد عن النّاس لا سيّما عند الغائط لئلا يُسمع صوت أو تُشمّ رائحة لحديث المُغيرة بن شُعبة «أنَّ النَّبيَّ عَلَيْ كَانَ إِذَا ذَهَبَ الْمَدْهَبَ أَبْعَد (١)». والمُذهب بفتح الميم وإسكان الذّال مفعل من الذَّهاب ويُطلق على موضع التّغوُّط كالخلاء والمرفق والمرحاض، ويتأيّد هذا بقول المغير بن شُعبة «كُنْتُ مَعَ النَّبيُّ عَلَيْ في سَفَر فَأتَى النَّبيُّ عَلَيْ حَاجَتهُ فَأَلُوهُ في الله عنه قال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ فَا أَي النَّبِيُ الله عنه قال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ لاَ يَأْتَى الْبَرازَ حَتَّى يَتَغَيَّبُ فَلاَ يُرَى (٣)».

ويتبيّن من قوله «فَأَبْعَدَ فِي الْمَذْهَب»: أَنّ المُراد به المصدر، والمنقول عن أهل العربيّة إرادة المكان، وبه قال أبو عُبيدة وغيره وجزم به في النّهاية، وقد صار [المذهب] في العُرف اسما لموضع التّغوُّط كالخلاء والمرفق والمرحاض، كما أنّ قوله «فَأَبْعَدَ»: يعنى أكثر المشى حتّى بعُد عن النّاس وأنّه عَلَي كان إذا أراد قضاء الحاجة ذهب إلى مكان بعيد حتّى يتوارى عن أعين النّاس فلا يُسمع خارجه صوت ولا يُشمّ له ربح. (قال) ابن القيّم [وكان رسول الله يَقِي إذا ذهب في سفره للحاجة انطلق حتّى يتوارى عن أصحابه، وربّما كان يبعُد نحو الميلين (٤٠)].

وفى الأحاديث استحباب التَّباعُد عند قضاء الحاجة بولا أو غائطا عن حضرة الآخرين إذا كان فى براح من الأرض حفظا لكرامتهم وإبعادا للأذى عنهم، ومنعا لتحرَّجه حياء من إخراج الريح ونحوه مع قربه من النّاس.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١] وابن ماجه [٢٦٨] والنسائي [١٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه الترمذي [ ٢٠).

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٢٧٢] وأبو داود [ ٢ ] .

<sup>(</sup>٤) انظر زاد المعاد لابن القيّم [ج ١ ص ١٧١].

# (٢) ـ الاستتار عن الأعيـن

كما يقضي حياءُ المرء أن يحتجب عن النَّاس ويستتر عن أعينهم عند قضاء الحاجة، والاستتار في الأصل مصدر [استَتَر يستترُ استتارًا] بمعني احتجب عن أعين النَّاظرين، وهذا يتطلّب التَّعريف بأمرين:

(الأوَّل) أنَّ المقصود بالاستتار البُعد عن النَّاس حتَّى لا يُرى جسمه وذلك إذا كان في مكان ليس فيه جُدران، أو أشجار ساترة، وفي ذلك من المُروءة والأدب ما هو ظاهر ودليل ذلك ما جاء في حديث المُغيرة بن شُعبة رَضُّ قال [فَانْطَلَقَ رَسُولُ اللهِ ﷺ حَتَّى تَوَارَى عَنِّى فَقَضَى حَاجَتَهُ (١)].

(الثَّاني) أن لا يكون قُعود الإنسان لحاجته في براح مكشوف من الأرض تقعُ عليه أعين النَّاظرين، فيتعرَّض لانتهاك السِّتر أو هُبوب الرِّيح التي تُصيب بدنه وثوبه من بوله لما رُوى عن عبد الله بن جعفر صَفَّق قال [وَكَانَ أَحَبَّ مَا اسْتَتَرَ بِهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ لِحَاجَتِه هَدَفٌ أَوْ حَائِشُ نَخْلِ (٢)]. والهدف: كلُّ ما كان له شخصٌ مُرتفع يستر جميع بدن الإنسان عن أعين النَّاظرين وهذه سُنَّة مُؤكَّدة [(٣)].

وعلى هذا النَّحو كان رسول الله ﷺ يستتر للحاجة بالهدف تارة، وبحائش النَّخل تارة، وبعائش النَّخل تارة، وبشجر الوادي تارة، حتَّى ثبت في ذلك قوله ﷺ من حديث أبي هريرة صَّفَى [وَمَنْ أَتِي الْغَائِطَ فَلْيَسْتَدُّرْ، فَإِنْ لَمْ يَجِدْ إِلَّا أَنْ يَجْمَعَ كَثِيبًا مِنْ رَمْلِ فَلْيَسْتَدُبِرْهُ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَلْعَبُ بِمَقَاعِد بَنِي فَلْيَسْتَدُرْ، فَإِنْ لَمْ يَعِدُ إِلَّا أَنْ يَجْمَعَ كَثِيبًا مِنْ رَمْلِ فَلْيَسْتَدُبِرْهُ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَلْعَبُ بِمَقَاعِد بَنِي الْمَاسَ وَمَنْ لَا فَلَا حَرَجَ (٤) ]. أي إن لم يجد شيئا يستتر به من النَّاسَ إلّا رملا مجتمعًا من كُثبان الصَّحراء فليجعله خلفه لئلا يراه أحد، والكثيب المجتمع من الرَّمل.

ولقد بلغ من الأدب المُفرط أن استتر رسول الله ﷺ بحُذيفة عند قضائه حاجته لما رواه عنه مسلم أنَّه قال [كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فَانْتَهَى إِلَى سُبَاطَةٍ قَوْمٍ فَبَالَ قَائِمًا، فَتَنَحَّيْتُ، فَقَالَ: اَدْنُهُ، فَدَنَوْتُ حَتَّى قُمْتُ عِنْدَ عَقِبَيْهِ فَتَوَضَّاً (٥)].

(قال) أهل العلم [إنَّما استدناه ﷺ ليستتر به عن أعين النَّاس وغيرهم من النَّاظرين، لكونها حالة يُستخفي بها ويُستحيّ منها في العادة، وكانت الحاجة التي يقضيها بولا من

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه البخاري [٣٦٣] ومسلم [٧٧/ ٢٧٤].

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم [٧٩/ ٣٤٢] وأحمد [١٧٥٤].

<sup>(</sup>٣) انظر نوري مسلم [ج ٢ ص ٢٧١].

<sup>(</sup>٤) حديث حسن أخرجه أحمد [٨٨٢٤] وأبو داود [٣٥].

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم [٧٣/ ٢٧٣] وأبو داود [٢٣].

قيام يُؤمَن معها خروج الحَدَث الآخر والرّائحة الكريهة ولهذا استدناه (١٠].

# (٣) ـ الا ِ تيان بالدُّعاء عند تشمير الثياب

ويستحبّ لمن تخلَّى في الفضاء أن يأتي بالدُّعاء عند تشمير الشِّياب تحصُّنا به من شرَ الشَّياطين التي تحضر أمكنة قضاء الحاجة وترصُّدها النّاس بالأذى والفساد ولكونها مواضع يُهجر فيها ذكر الله تعالى ودليل ذلك:

(١) قوله ﷺ من حديث أبى هريرة «فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَتَلَعَّبُ بِمَقَاعِد بَنى آدَمَ (٢)». أي يقصد أسافل بدن بنى آدم بالشَّر أو يُوسوس لهم فى هذا المَوضع خَلوَّه من الذِّكر وكلّ ذلك من لعب الشَّيطان به وقصده إيّاه بالأذى والفساد.

(٢) وقوله ﷺ من حديث زيد بن أرقم «إِنَّ هَذه الْحُشُوشَ مُحْتَضَرَةٌ فَإِذَا أَتَى أَحَدُكُمُ الْخُلاَءَ فَلْيَقُلْ: أَعُوذُ بِالله مِنَ الْخُبُثِ وَالْخَبَائثَ (٣)». ويتضمَّن الحديث الإشارة إلى أنّ الشّياطين تحضر هذه الأمكنة باعتبارها موطئاً لكَشف العورات ولأنّها تميل إلى القاذورات فيتحصَّن منهم بذكر اسم الله تعالى.

ويُقصد «بالحشوش» الكُنُف ومواضع قضاء الحاجة وواحدها [حُشِّ] بفتح أوّله وهو أكثر في الضَّم، والحُشُّ في الأصل البُستان ثمَّ سُمِّى به الكنيف لأنّهم كانوا يقضون حاجاتهم بين الأشجار المتكاثفة التي تسكنها الهوامّ، فلمّا اتّخذوا الكُنُف وجعلوها خلفا عنها أطلقوا عليها ذلك الاسم [(<sup>4)</sup>].

# (Σ) ـ ارتيــاد الموضع اللين

يستحب لن أراد قضاء الحاجة أن يعمد إلى مكان رخو لا صلابة فيه ليأمن من رشاش البول لحديث ابن عبّاس أنّ رسول الله عَلَيْ قال: «إِذَا أَرَادَ أَحَدُكُمْ أَنْ يَبُولَ فَلْيَرْتَدُ لَبُولُه مَوْضِعًا (٥)». أى يطلب لبوله دون غائطه، والرّخو المكان اللّين الذى لا يُخشى منه رشاش البول، والحديث وإن كان ضعيفا فقد تقوى بأحاديث الأمر بالتنزّه عن البول كما قاله الشّوكاني رحمه الله [(٢)].

كما أورد الترمذى في جامعه «ويُرْوَى عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّهُ كَانَ يَرْتَادُ لِبَوْلِهِ مَكَانًا كَمَا يَرْتَادُ مَنْزِلاً (٧)». وقوله «يَرْتَادُ»: يختار مكانا ليَّنَا لئلا يرجع إليه رشاشَ بوله، كما

<sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ١٧٢]. (٢) من حديث حسن أخرجه أحمد [ ٨٨٢٤] وأبو داود [٣٥]. (٣) انظر (٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٦] وابن ماجه [ ٢٤٤] وأحمد [ ١٩١٨٢] (٤) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ٣٥]. (٥) أخرجه أبو داود بإسناد ضعيف [٣]. (٦) انظر بيل الأوطار [ج ١ ص ١٠٣]. (٧) أورده التّرمذي مُدرجا بالحديث [٧٠].

يُستحب أن يعالج الأرض بنحو عود إذا كانت صلبة لينشُر ترابها حتَّى يصير المكان دمثاً. (قال) ابن القيِّم [وكان ﷺ إذا أراد أن يبول في عزاز من الأرض وهو الموضع الصَّلب أخذ عودًا من الأرض فنكت به حتَّى يُشرِّى ثمّ يبول، وكان يرتادُ لبوله الموضع الدَّمث وهو اللِّن الرَّخو من الأرض، وأكثر ما كان يبول وهو قاعد (١)].

#### (0) – عدم استقبال القبلة بغائط أو بول

لمَّ كانت القبلة من أعظم شعائر الدِّين وأقدسها في حياة المسلمين حمل توجيه النَّبي النَّهي عن استقبالها بغائط أو بول لما جاء في حديث أبي هريرة تَعْفَى [إذَا أَتَي أَحَدُكُمُ الْغَائِطَ فَلَا يَسْتَقْبِلِ الْقَبْلَةَ وَلَا يَسْتَدْبِرْهَا، وَلَا يَسْتَطِبُ بِيَمِينِهِ (٢)]. وقول سلمان: [نَهَانَا رَسُولُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

ويُقصد بقوله ﷺ [إِذَا أَيَّ أَحَدُكُمُ الْغَائِطَ] موضع قضاء الحاجة، والغائط في الأصل المكان المطمئن من الأرض ثمّ صار يُطلق على كلّ مكان أُعدَّ لقضاء الحاجة، كما يُطلق على النَّجو الخارج من الدُّبر. (قال الخطَّابي [أصله المطمئن من الأرض، كانوا يأتونه للحاجة فكنُّوا به عن نفس الحدَث كراهة لذكره بخاص اسمه، ومن عادة العرب التَّعفُّف في ألفاظها واستعمال الكناية في كلامها وصوْن الألسنة عمَّا تُصان الأسماع والأبصار عنه (٤)].

ولقد اختلف العُلماء في النَّهي عن استقبال القبلة بغائط أو بول على عدَّة أقوال:

(أحدها) يحرُم استقبال القبلة في الصَّحراء إظهارًا لاحترامها وتعظيمها ولا يحرُم ذلك في البُنيان، وهذا مذهب مالك والشّافعي والمروي عن العبّاس وابن عمر والشَّعبي وأحمد في إحدى الرِّوايتين واستدلُّوا على جواز ذلك بقوله على مديث أبي هريرة تَعْقَقُ [إذَا أَتَيْتُمُ الغَائِطَ فَلَا تَسْتَقْبِلُوا الْقبْلَة وَلَا تَسْتَدْبِرُوهَا بِبَوْلُ ولَا غَائِط، وَلَكنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا (٥)]. وجاء عند مسلم بلفظ [إِنَّا جَلَسَ أَحَدُكُمْ عَلَى حَاجَتِهِ فَلَا يَسْتَقْبِلِ الْقَبْلَةَ وَلَا يَسْتَدْبِرُهَا، (٦)]. (قال) الشَّافعي: إنَّا معنى قول النَّى ﷺ [في الحديث [فَلَا يَسْتَقْبِلِ الْقِبْلَةَ وَلَا يَسْتَدْبِرُهَا].

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد [ ج ١ ص ١٧١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٨] والنَّسائي [٤٠].

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم [ ٧٥/ ٢٦٢] وأبو داود [٧] والتِّرمذي [١٦].

<sup>(</sup>٤) انظر معالم السُّنن [ج١ ص ١٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم [٥٩/ ٢٦٤] وافقه البخاري [١٤٤] وأبو داود [٩].

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم [٦٠/ ٢٦٥].

إنَّا هذا في الفيافي، أمَّا الكُنُف المبنيَّة له رُخصة في أن يستقبلها وهكذا قال إسحاق بن راهويه]. كما قال الأكثرون بجواز ذلك في البُنيان لحديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما [ارْتَقَيْتُ فَوْقَ ظَهْرِ بَيْتِ حَفْصَةَ لِبَعْضِ حَاجَتِي فَرَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ بَيْكُ يَقْضِي حَاجَتَهُ مُسْتَدْبِرَ الْقِبْلَةِ مُسْتَقْبِلَ الشَّامِ (١)] وقوله [فَرَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ بَيْكَ]: أن ذلك وقع اتفاقًا من غير قصد بدليل قوله روضي عند البخاري [لِبَعْضِ حَاجَتِي].

وقال آخرون بجواز استدبار القبلة دون استقبالها في البُنيان لأنّ النّهي عن الاستقبال محفوظ ليس فيه تفصيل، أمَّا النَّهي عن الاستدبار فهو مخصوص بالفعل، ولما كان الاستدبار أهون من الاستقبال جاء التَّخفيف فيه فيها إذا كان الإنسان في البنيان، وعلَّلوا الجواز في البُّنيان المُعد لذلك بها يلى:

(١) بأنّ أحاديث النّهي عامّة خصّ منها العُمران بأحاديث الإباحة فبقيت الصّحارى على التّحريم.

(٢) وأنّ الأحاديث تمسّكت بحقيقة الغائط الذي هو المكان المُطمئن من الأرض في الفضاء وأنَّ استقبال القبلة لا يتحقّق إلّا فيها.

(٣) أمَّا الجدار والأبنية فإنَّها إذا استُقبلت أضيف إليها الاستقبال عُرفًا.

(٤) كما أنّ الأمكنة المُعدَّة لذلك تأوي الشَّياطين فلا تكون صالحة لأن يُصلَّى فيها فلا تقوم فيها قِبلَةٌ بحال.

لذلك لا يُطلب من المُتخلِّى ألا يستقبل القبلة ولا يستلبرها إذا كان في مكان أُعدَّ لذلك لا تَرج فيه، ولو كان في الصَّحراء وتستَّر بشيء مُرتفع زال التَّحريم، فالاعتبار بالسَّاتر وعدمه، فحيث وُجد السَّاتر حَلَّ في البُنيان والصَّحراء، وحيث فُقد السَّاتر حرُم فيها على السَّواء، والنَّهي عن الاستقبال والاستدبار في الحديث إنَّما هو في الصَّحراء مع عدم السَّاتر، وهو دليل لمن فرَّق بين الصَّحراء والبُنيان فأجاز في البُنيان ومنع في الصَّحراء.

(الثَّاني) أنَّ استقبال القبلة بغائط أو بول لا يجوز لا في البُنيان ولا في الصَّحراء وهو قول أبي أبوب الأنصاري ومجاهد والثَّوري وأبي حنيفة وأحمد في رواية، وبه قال بعض السَّلف من الصَّحابة والتَّابعين ورجَّحه من المالكيَّة ابنُ العربي محتجِّين بالأحاديث الواردة في النَّهى مُطلقا والتي منها ما رواه الشَّيخان عن أبي أيوب أنَّ رسول الله ﷺ قال [إذَا أَتَيْتُمُ الغَائِطَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري [١٤٨] ومسلم [٦٢/ ٢٦٦] وأبو داود [١٢].

فَلاَ تَسْتَقْبِلُوا الْقَبْلَةَ بِغَائِطٍ وَلاَ بَوْلٍ وَلاَ تَسْتَدْبرُوهَا، وَلَكَنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا، قَالَ أَبُو أَيُّوبُ: فَقَدَمْنَا الشَّامَ فَوَجَدْنًا مَرَاحِيَضَ قَدْ بُنِيَتْ قِبَلَ الْقِبْلَةِ فَنَنْحَرِفُ عَنْهَا و نَسْتَغْفِرُ اللهِ تَعَالَى (١٠)».

وقوله «وَلَكِنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا»: أى توجّهوا إلى جهة المشرق أو المغرب، وهو خطاب الأهل المدينة ومن فى معناهم، ومن كانت قبلته على ذلك السّمت من هو فى جهة الشّمال أو الجنوب، أمّا من كانت قبلته الغرب أو الشّرق فإنّه ينحرف إلى الجنوب أو الشّمال كذا فى الجموع وشرح السُّنة، وفى حديث أبى أيُّوب الدّلالة على عدم جواز استقبال القبلة ولا استدبارها بكلّ حال فى البنيان وغيره وهو رواية عن أحمد، قالوا: وهذا مُقتضى حديث أبى أيُّوب استدلالا وعملا:

\* أمّا [الاستدلال] فبقول الرّسول الكريم عَلَي «وَلَكنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرَّبُوا».

\* وأمّا [العمل] فبفعل أبى أيُّوب حين قدم إلى الشّام فى قوله «فَنَنْحَرِفُ عَنْهَا وَنَسْتَغْفِرُ اللهُ تَعَالَى». واستغفار أبى أيُّوب يدلّ على أنه لم ير هذا كافيا وهو اختيار ابن تيمية وغيره، ثمّ أجابوا عن حديث ابن عمر بما يلى:

(١) أنّه محمول على ما قبل النّهي والنّهي يُرجَّح عليه لأنّ النّهي ناقل عن الأصل وهو الجواز والنّاقيل عن الأصل أوْلي.

(٢) أمّا حديث أبى أيُّوب [فَقَوْلٌ] وحديث ابن عمر [فعْلٌ] والفعل لا يُعارض القول لأنُ فعله يحتمل الخصوصيّة أو النّسيان أو عُـذرًا آخَر [(٢)].

(الشّالث) جواز الاستقبال في البنيان والصّحراء جميعا، وهو مذهب عروة بن الزّبير وربيعة شيخ مالك وداود الظّاهري واستدلُوا بحديث ابن عمر قال «لَقَد ارْتَقَيْتُ يَوْمًا عَلَى ظُهْرِ بَيْتَ لَنَا، فَرَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَي لَبنَتَيْنِ مُسْتَقْبلاً بَيْتَ اللهِ عَلَي لَبنَتَيْنِ مُسْتَقْبلاً بَيْتَ اللهِ عَلَي لَبنَتَيْنِ مُسْتَقْبلاً بَيْتَ اللهِ عَلَي لَبنَتَيْنِ مُسْتَقْبلاً الْقبلاً الْمَقْدس لِحَاجَته (٣)». وما رُوى عن جابر قال «نَهى نَبى الله عَلَي أَنْ نَسْتَقْبلاً الْقبلاَ الْمَوْل بَعُول ، فَرَأَيْتُه قَبْل أَنْ يُقبَض بعام يَسْتَقْبلُها (٤)». واستدل به من قال بجواز الاستقبال والاستدبار في الصّحراء والبُنيان وجعله ناسخا لأحاديث المنع.

(الرّابع) لا يجوز استقبال القبلة في الصّحراء ولا في البنيان ويجوز الاستدبار

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٩٤] ومسلم [٥٩ /٢٦٤].

<sup>(</sup>٢) انظر الشرح الممتع [ج ١ ص ١٠٠] وأعلام الموقعين [ج ٤ ص ٢٨٠].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٤٥] وأبو داود [ ١٢] ومسلم [ ٦٦ / ٢٦٦].

<sup>(</sup>٤) حديث أخرجه أبو داود بإسناد حسن [١٣] والترمذي [٩] وابن ماجه [٢٦٥].

فيهما فقط، وهي إحدى الروايتين عن أبي حنيفة وأحمد واحتجُوا بحديث سلمان رضى الله عنه عند مسلم «نَهَانَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ أَنْ نَسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةَ لِغَائِطٍ أَوْ بَوْلٍ (١٠)».

(الخامس) ـ جواز الاستدبار في البنيان فقط تمسكا بظاهر حديث ابن عمر رضى الله عنهما وهو مردود بورود النهي عن الاستقبال والاستدبار على السواء.

وأقرب الأقوال في المسألة [الأول] و[الثَّاني]:

أمّا [الأوّل] فلأنّ أحاديث الإِباحة وردت في العمران فحملت عليه، وأحاديث النّهي عامّة خصّ منها العمران بأحاديث الإِباحة فبقيت الصّحارى على التّحريم. (قال) في الفتح [وهو أعدل الأقوال لإعماله جميع الأدلة ويُؤيِّده من جهة النّظر ما قاله ابن المنير من أنّ الاستقبال في البُنيان مُضاف إلى الجدار عُرفاً، وأنّ الأمكنة المعدّة لذلك مأوى للشّياطين فليست صالحة لكونها قبلة بخلاف الصّحراء فيهما (٢٠).

أمّا وجه الاختيار في [القول الثّاني] فإِنّ حُرِمة الاستقبال في البُنيان لا تختلف عنها في البُنيان لا تختلف عنها في الصّحراء لقول أبي أيوب «فَنَنْحَرِفُ عَنْهَا وَنَسْتَغْفِرُ الله تَعَالَي». فكان النّهي عامّا وأبو أيوب من أهل اللّسان والشّرع وقد استعمل قوله «لاَ تَسْتَقْبِلُوا وَلاَ تَسْتَدُبرُوا». عامّا في الأماكن وهو مُطلق فيها [(٣)].

(قال) في الحُجَّة البالغة [لمّاكان توجُّه القلب إلى تعظيم الله تعالى أمرا خفيًا لم يكن بدُّ من إقامة مظنَّة ظاهرة مقامه، فجعلت شريعتنا هذه المظنّة في استقبال القبلة الذي قام مقام توجُّه القلب إلى تعظيم الله تعالى وجمع الخاطر في ذكره سُبحانه، فاستنبط من الحكم أن تكون هيئة الاستقبال مختصَّة بالتعظيم الذي جاء النّهي فيه بكراهة الاستقبال والاستدبار في الصّحراء والإباحة على البنيان وهو الأظهر [(أ)].

#### (٦) المبالغة في ستر العورة

يُطلب المبالغة في ستر العورة حال قضاء الحاجة استحياء من الله لقول ابن عمر «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ إِذَا أَرَادَ حَاجَةَ تَنَحَّى وَلاَ يَرْفَعُ ثَوْبهُ حَتَّى يَدْنُو مِنَ الأَرْضِ (٥)». وفي رواية «كَانَ إِذَا أَرَادَ الْحَاجَةَ تَنَحَّى وَلاَ يَرْفَعُ ثَوْبَهُ حَتَّى يَدْنُو مِنَ الأَرْضِ (١)». ومراد قوله «إِذَا أَرَادَ حَاجَةً»: القعود لبول أو غائط، فلا يرفع ثوبه دفعة واحدة بل يرفعه

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٥ / ٢٦٢] وأبو داود [٧] والترمذي [١٦].

<sup>(</sup>۲) انظر فتح البارى [ج ۱ ص ۲۹۲].

<sup>(</sup>٣) انظر المنهل العدب المورود [ج ١ ص ٥٠].

<sup>(</sup>٤) انظر حُجُّة الله البالغة [ج ١ ص ١٨١].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود بإسناد ضعيف [ ١٤] والبيهقي [ ١ / ٥٩].

<sup>(</sup>٦) ذكره في المنهل العذب [٦٠/١٠] وعزا إخراجه إلى البيهفي.

شيئا فشيئا حتى يقرب من الأرض مُبالغة في السّتر، وفي الأحاديث دلالة على:

(١) طلب المبالغة في السِّتر حال قضاء الحاجة.

(٢) جواز كشف العورة في الخُلوة للضّرورة أمّا كشفها لغير الحاجة فلا يجوز.

ومن العوامل التي تقود إلى كشف العورة قبح الكلام عند خروج الرَّجُلين يضربان الغائط كاشفيْن عن عَوْرَتهما يتحدُّثان ينظر كلّ منهما إلى عورة الآخر لحديث أبي سعيد «سَمعْتُ رَسُولَ الله عَلَيُ يَقُولُ: لاَيَخْرُج الرَّجُلان يضْربان الْغَائط كَاشفيْن عَنْ عَوْرَتهما يَتَحَدُّثَانَ فَإِنَّ الله يَعَلَى ذلك (١٠)». وجاء عند ابن ماجه بلفظ «لا عَوْرَتهما يَتَعَاجَى الله عَزَّوَ صَاحبه، فَإِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَمْقُتُ عَلَى ذلك وَي قُولُه «يَضْربان الْغَائطي»: من عَلَى ذلك آن وفي قَولُه «يَضْربان الْغَائطي»: من عَلَى ذلك آن والعورة كل ما يُستحيا منه إذا ظَهَر ، وفي قَولُه «يَضْربان الْغَائطي»: من قولهم: [ضربت الأرض] إذا أتيت الخلاء و[ضربت في الأرض]: إذا سافرت [(٢)].

وفي الأحاديث دليل على:

(١) أَنَّ الله تعالى يغضب أشد الغضب ويُعذِّب على كشف العورة والتحدُّث حال قضاء الحاجة.

(٢) وجوب ستر العورة وحُرمة الكلام حال قضاء الحاجة، والتّعليل بمقت الله لفاعل ذلك يُؤكّد التّحريم، وذهب الشّوكاني في النَّيْل إلى أنّ الكلام في هذه الحالة مكروه والصّارف للنّهي عن التّحريم الإجماع على عدم حُرمة الكلام في تلك الحالة.

(٣) أنّ سياق الحديث يدلّ على أنّ المقت يكون على مجموع الكلام والنّظر لا على مجرّد الكلام، وذكر النّظر في الحديث لزيادة تقبيح الفعل الذي جمع بين الكلام وكشف العورة ونظر كلّ منهما إلى عورة الأخر.

### ثالثـا ـالمواضع المنهى عن التّخلى فيها

نهى الشّرع الشّريف عن التّخلّى فى الأماكن التى تتّصل اتصالا مباشراً بمنافع النّاس وطُرقهم ومُنتدياتهم، وشدَّد على عدم إيذائهم من خلال ذلك بالرّائحة الكريهة والاستقذار والتّنجيس، لاستجلاب فاعل ذلك لعن النّاس وغضبهم لحديث أبى هريرة أنّ النّبى عَنَا الله عَالَ: الله عَنَان يَا رَسُولَ الله عَقَالَ: الله عَنَان يَت مَلَى الله عَنَان يَا رَسُولَ الله عَقَالَ: الله عَنَان يَت مَلَى فَى طَرِيقِ النّاسِ أَوْ فِي ظِلُهِمْ (٣)».

(قَالَ) الخَطَّابِي [قوله «اتَّقُوا اللَّاعِنَيْنِ»: يريد الأمرين الجالبين للَّعن الحاملين النَاس

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد ضعيف [١٩٢٤٩] وأبو داود [٥١] وحسّنه النّووي في المجموع [٢/ ٩١].

<sup>(</sup>٢) انظر معالم السُّنن [ج ١ ص ١٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٦٨ / ٢٦٩ ] وأبو داود [ ٢٥ ] والحاكم [ ٦٨٤ ].

عليه والدّاعيَين إليه، وذلك أنّ من فَعلهما لُعِن وشُتِم فلمّا صارا سببا لذلك أُضيف إليهما الفعل فكان كأنّهما اللاّعنان(١)].

ثمّ يأتى حديث معاذبن جبل: «اتّقُوا الْمَلاَعنَ التَّلاَثَ: الْبَرَازَفِي الْمَوَارِد، وَقَارِعَة الطُّرِيقِ، وَالظُّلُ (٢)». ليُبيِّن أنّ قضاء الحاجة في مثلَ هذه الأماكن إيناء للمارة وإيذاء للمؤمنين فحرّم ذلك لقول الله تعالى ﴿وَاللَّدِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَيْتِ بِغَيْرِ مَا ٱحْتَسَبُواْ فَقَدِ الْحَمَّلُواْ بُهَّتَنَا وَإِثْمًا مَبِينَا ﴾ [الأحزاب: ٥٥].

ويأتي قوله «اتَّقُوا» من الوقاية والحفظ أى احفظوا أنفسكم من الوقوع في الفعل الذي يترتب عليه اللّعن من النّاس وهو التغوُّط في طرقهم وظلهم. و(الملاعن) جمع ملعنة وهي المواضع التي يرتفقُ النَّاس بها فيلعنون من قضى حاجته فيها ويسبُونه.

(قال) في المصباح [والمُلْعَنة بفتح الميم والعين موضع لعن النّاس لما يؤذيهم كقارعة الطّريق ومُتحدّثهم والجمع ملاعن]. والمعنى: اجتنبوا مجالب اللّعن التي تستجلب لعن المارة لهم على فعلهم والأنّهم يفسدون على النّاس منافعهم وهو ظلم والظّالم ملعون.

وتدلّ الأحاديث على حُرمة قضاء الحاجة في هذه المواضع لما فيه من إِلَحاق الأذى بالنّاس وإصابتهم بالنّجاسات والرّائحة الكريهة ونشر التلوُّث البيئي الذي يُلحق الضّرر بالآخرين، وهو الأمر الذي نعرض له بالتّفصيل على النّحو التّالي:

أولا - أنّ الحديث تضمّن النّهى عن قصّاء الحاجة في [الْمَوَارِد) وهي طُرق الماء ومُفردها مَوْرَد، يقال: وردت الماء إذا حضرته لتشرب، والمورد هو الماء الذي ترد عليه النّاس من عين ونهر، ويؤيده ما في رواية أحمد «أوْ في نَقْع مَاء (٣)». بدل الموارد، والنّقم الماء المجتمع، وقيل الموارد: الأمكنة التي يأتيها النّاس كالمنتديات وغيرها.

ثانيا ـ كما يتضمّن الحديث النهى عن هذا الفعل في طُرق النّاس عندما حدد ذلك بقوله «وَقَارِعَة الطَّرِيقِ» : ويقصد بها وسطه وقيل أعلاه ، والمراد بها هنا نفس الطَريق ، وقارعة مشتقة من القرع وهو الضّرب ، وسمِّيت بذلك لقرعها وضربها بالنعال ، الأمر الذى اعتبره الإمام الحافظ بن حجر كبيرة من الكبائر لحديث أبي هريرة رضي الله عنه «مَنْ سلِّ سخيمَتهُ عَلَيْ طَرِيق عَامر منْ طُرُق الْمُسلمينَ فَعَلَيْهُ لَعْنَةُ الله وَالْمَلائكة وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ( أَ ) » . وسل سَخِيمَتهُ : تَخُلُصَ مِنْ العَذِرة فِي غفلة من النَّاسِ ، وقوله عَلَيْهُ

<sup>(</sup>١) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ١٩].

<sup>(</sup>٢) حديث حسن أخرجه أبو داود [٢٦] وابن ماجه [٢٦٦] وحسّنه الألباني في الإرواء [٦٢].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه أحمد بإسناد حسن [٧٧١٥].

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطّبراني في الصّغير بإسناد حسن [١١٤٧] والحاكم [٦٨٥] وصحّحه.

[مَنْ آذَى المُسْلِمِينَ فِي طُرُقِهِمْ وَجَبَتْ عَلَيْهِ لَعْنَتُهُمْ (١٠]. والأذى إيلام النَّفس وما يتبعها من أحوال، والضُّرُ إيلام النَّفس وما يتبعه من الحواسّ ، أمَّا اللَّعنة فهي من أمارات التَّحريم.

ثالثا - أنّ النَّهي في الحديث صريح في حُرمة قضاء الحاجة في [الظُّل وهو الفَيءُ الحاصل من الحاجز بين الشَّمس والشَّيء، وقيل بل هو مخصوص بها يُتَّخذ مقيلا ومنزلا ينزلونه، ويؤيِّده ما في رواية أحمد [أنْ يَقعُدَ أَحَدُكُمْ في ظِلِّ يُسْتَظَلُّ بِه (٢)]. وقوله عَلَيُّة عند مسلم [أوْ في ظِلِّهِمْ (٣)]. يعني بالظِلِّ الذي هو محل جُلوسهم وانتفاعهم بذلك ومثله: مشمَسُ النَّاسَ في أيَّام الشِّتاء وهو المِكان الذي يجلسون فيه للتدفئة وهو من القياس الصَّحيح.

وليس كلّ ظلِّ مُحرَّم القُعود للحاجة تحته فقد قعد النَّبي ﷺ لحاجته تحت حائش من النَّخل وليس كلّ ظلِّ مُحرَّم القُعود للحاجة تحته فقد قعد النَّبي ﷺ لحاجته تحت حائش من النَّخل وللحائش لا محالة ظلُّ، وإنها ورد النَّهي عن ذلك في الظِّل ليكون مستراحًا للنَّاس ومنزلا لهم (٤)]. والأئمَّة الأربعة مُجمعون على النَّهي عن قضاء الحاجة في طرُقات النَّاس وموارد الماء والأماكن التي يستظلَّون بها، وتفصيل ذلك:

(١) أنّ النَّهي عن قضاء الحاجة فيها ذُكر محمول على الكراهة عند الأحناف والشَّافعية.

(٢) أمَّا المالكيّة والحنابلة فقد بنوا حُكمهم على الأثر الذي يترتَّب على هذا الفعل، فإن كان فيه إيذاء للنَّاس أو كان فيه تأثير مُباشر على تلوُّث البيئة والصِّحة العامَّة للمجتمع فهو حرام بالإجماع لأنَّ الإضرار بصحَّة النَّاس وإيذاءهم وجلب العدوى والأمراض لهم منهيٌ عنه في الدِّين نهيًا مُغلَّظًا.

كما حملت الآثار الصَّحيحة النَّهي عن قضاء الحاجة في المواضع التَّالية:

(١) حُرمة الإتيان بهذا الفعل فوق المقبرة لكونه إثبًا عظيها يقترفه الفاعل بكشف عورته فوقها وتلويثها بالأقذار والنَّجاسات الخارجة منه والتي تعتبر امتهانًا لحُرمة الموتي وإيذاء لهم في قبورهم للحديث الذي رواه مسلم وغيره أنَّ النَّبي ﷺ قال [لَأَنْ يَجُلِسَ أَحَدُكُمْ عَلَى جَمْرَة فَتُحُرِقَ ثِيَابَهُ فَتَخُلُصُ إِلَى جَلْدهِ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَجْلِسَ عَلَى قَبْرِهِ (٥)]. ويستوي مع الجلوس الاستناد إليه والاتّكاء عليه وكلَّه منهيٌ عنه في شرع الدِّين.

<sup>(</sup>١) أورده في مجمع الزَّوائد [ج ١ ص ٢٠٩] وقال رواه الطَّبراني في الكبير وإسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) من حديث أخرجه أحمد عن ابن عبَّاس [٧١٥] وأورده في تجمع الزَّوائد [١/ ٢٠٩].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه مسلم [٦٨/ ٢٦٩].

<sup>(</sup>٤) انظر معالم السُّنن للخطّابي (ج ١ ص ١٩].

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم [٩٦/ ٩٧١] وأبو داود [٣٢٢٨].

وقد حمله بعض العلماء على الجلوس عليها لقضاء الحاجة، وقال الأحناف بكراهة قضاء الحاجة فوق المقبرة كراهة تحريم إلا أنهم متفقون مع غيرهم في تأثيم من يفعل ذلك ومذهب غيرهم هو الظاهر.

(٢) كما لا يجوز التبوّل في الماء الرّاكد الذي لا يجرى لما رواه جابر أنّ رسول الله عَلَيْهُ «نَهَى أَنْ يُبَالَ في الْمَاء الرّاكد(١)». وعند البخارى عن أبي هريرة بلفظ (لا يُبُولَنَّ أَحَدُكُمْ في الْمَاء الدّائم الَّذَى لا يُجْرى ثُمَّ يَغْتَسلُ فيه (٢)». ولفظه عند الترمذى «ثُمَّ يَتُوضَّا مُنْهُ». (قالَ) ابن الأنبارى [ «الدَّائمُ»: من حَروفَ الأضداد يقال للسّاكن والدّائر، وعلى هذا يكون قوله (لا يَجْرى»: صفة مخصصة لأحد معنى المشترك، وقيل: الدّائم والرّاكد مُتقابلان للجارى، لكنّ الدّائم الذي له نبع والرّاكد الذي لا نبع له (٣)].

ويلحق بالبول التغوُّط فيه، وهذا الحُكم الفقهي من أجَلِّ الأحكام التي يقرُّها العلم ويرضاها العقل السليم، لأنّ تلويث الماء المعدُّ للانتفاع به من أقبح الخصال وذميم الأفعال التي قد يترتَّب عليها انتشار عدوى البلهارسيا ونحوها من الأمراض الوبائية الخطيرة التي تذهب بحياة الكثير من النّاس، فمن مكارم الإسلام أن جعل عبادة الخالق سبحانه مرتَّبة دائما على ما تقتضيه مصلحة الإنسان وما حوله من أفراد المجتمع.

(قال) النّووى [التغوُّط في الماء كالبول فيه وأقبح وكذلك إذا بال في إناء ثمّ صبّه في النّبي الماء، وكذلك إليه لعموم نهى النّبي في الماء، وكذلك يُكره البول والتغوُّط بقرب الماء وإن لم يصل إليه لعموم نهى النّبي عن البراز في الموارد، ولما فيه من إيذاء المارّين بالماء ولما يخاف من وصوله إلى الماء والله أعلم (٤٠)].

(٣) كما تُشير الرّوايات إلى نهى الرّسول الأكرم عَلَيْ عن أن يُبال في الجُحْر وهو الشَّقُ في الأرضِ أو الحائط لحديث قتادة: «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ نَهَى أَنْ يُبَالَ في الجُحْر» قَالُوا لقتادة: «مَا يُكْرَهُ مِنَ الْبُولُ في الجُحْر؟ قَالَ: كَانَ يُقَالُ إِنَّهَا مَسَاكِنُ الْجِنِّ (٥)». وَالجُحْرُ بِضَمَّ الجِيم وَسكون وجاء عند النّسائي بلفظ «لا يَبُولَنَّ أَحَدُكُمْ في جُحْر (٢)». والجُحْرُ بضمّ الجيم وسكون الحاء ما تحتفره السباع والهوام لأنفسها، والمراد به في الحديث الشّقُ في الحائط أو في الأرض أو غيرهما وجمعه جحور وأجحار كأقفال.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٩٤ / ٢٨١] والنّسائي [٣٥] وابن ماجه [٢٧٨].

<sup>(</sup>٢) حَديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٣٩] ومسلم [ ٩٥ / ٢٨٢] والتّرمذي [٦٨].

<sup>(</sup>٣) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ٤٤].

<sup>(</sup>٤) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ١٩١].

<sup>(</sup>٥) حديث أخرجه أبو داود بإسناد ضعيف [ ٢٩].

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٠٦٥٤] والنّسائي [٣٤] والبيهقي في الكبرى [١/٩٩].

ومحل النهى عن البول فيه ما لم يكن معدّا لقضاء الحاجة ومثل البول فى ذلك الغائط بل هو أوْلى، كما يحمل الحديث الإجابة على الاستفهام الموجه لقتادة عمّا يكره من البول في الجُحْر بقوله «إِنَّهَا مَسَاكِنُ الْجِنِّ (١)». فينبغى اجتناب التبول فيها منعا للإيذاء والضّرر. (قال) بعض العلماء [ليس بالضّرورة أن يكون كما قيل هنا بأنها مسكن الجنّ، بل قد تكون مسكنا لهوام الأرض فإذا دخلها الماء خرجت إليه وأصابته بالأذى، والجُحر لا يظهر منه عادة إلاّ ثُقب مدخله فلا يُرى ما بداخله (٢)].

ويتأيد هذا التوجُّه بقولهم [أنّ المراد بالجنّ كلّ ما هو مستور عن أعين النّاس لا خصوص أحد الثَّقَلين فيشمل الحشرات والهوام، والجنّ في الأصل ضدّ الإنس مأخوذ من الاجتنان وهو الاستتار، سُمُّوا بذلك لاستتارهم عن أعين النّاس، وهو اسم جنس واحده جني وهم أجسام يغلب عليها الجزء النّارى وقيل الهوائي، من شأنهم الخفاء ولهم القُدرة على التشكُّل بالصّور الشّريفة والخسيسة]. ولذلك جاءت الرّوايات التي تُبين أنّ الجن في خلقهم على ثلاثة أصناف:

[أوّلها] يطير في الهواء كالرّيح المرسلة.

و[الشّاني] عليهم الحساب والعقاب.

و[الثّالث] ما يُسمِّي بخشاش الأرض.

والقريب الذي يُؤيّد هذا المعنى:

بن ما رُوى عن أبي الدّرداء تَوْفِي من قول النّبي ﷺ «خَلَقَ اللهُ تَعَالَى الْجِنَّ ثَلاَثَةً أَصْنَافٍ: صنْفُ حَيَّاتٍ وَعَقَارِبَ وَخَشَّاشِ الأَرْضِ، وَصِنْفُ كَالرِّيحِ فِي الْهَوَاءِ، وَصِنْفٌ عَلَيْهِمُ الْحسَابُ وَ الْعِقَابَ (٣)».

بن وما رواه ابن عبد البر عن وهب بن منبه «أَنَّ الْجنَّ أَصْنَافٌ: فَخَالصُهُمْ رِيحٌ لاَ يَأْكُلُونَ وَلاَ يَشُورَبُونَ وَلاَ يَتُوالَدُونَ، وَمنْهُمْ أَجْنَاسٌ يَأْكُلُونَ وَيَشْرَبُونَ وَيَتْنَاكُونَ وَيَشْرَبُونَ وَيَتْنَاكُونَ وَيَشْرَبُونَ وَيَتَنَاكُونَ وَيَمُونُونَ وَهَذِهِ هِي السَّعَالِي وَالْغُولُ وَأَشْبَاهُ ذَلكَ ( ) ».

\* ويؤيّده ما رواه ابن حبّان والحاكم بإسناد صحيح من حديث أبي ثعلبة الخشنى أن رسول الله عَلَيْ قال «الْجِنُ عَلَى ثَلاَثَةِ أَصْنَافٍ: صِنْفٌ لَهُمْ أَجْنِحَةٌ يَطِيرُونَ بِهَا فِي الْهَوَاءِ،

<sup>(1)</sup> من حديث أخرجه الحاكم [٦٨٧] وقال صحيح على شرط الشّيخين.

<sup>(</sup>٢) انظر سُنن أبي داود [ج ١ ص ٢٥ ـ الهامش].

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحكيم التّرمذي في نوادر الأصول [ص ٠ ٥] وأورده الدّيلمي في الفردوس بمأثور الخطاب [٣) ٢٩٤].

<sup>(</sup>٤) إسناده صحيح وأورده أبو الشّيخ في كتاب العظمة [٩٩٩].

وَصِنْفٌ حَيَّاتٌ وَكِلاَبٌ، وَصِنْفٌ يَحِلُونَ وَيَظْعَنُونَ (1)».

والمستفاد من دلالات حديث قتادة كراهة البول في الحُفر التي تسكنها الهوام خشية الأذى، ومحل الكراهة ما لم يغلب على الظن أذى له، أو لما في الجُحْر من حيوان مُؤذ وإلا حرم كما هو ظاهر النهي، وعلى أنّه يُطلب من العاقل البُعد عمّا يُخشى منه الضّرر، وعلى مزيد رأفة النّبي ﷺ بالأُمَّة [(٢)].

[ ولعلّ لقضاء الحاجة علاقة مُباشرة لما نعرضه من خلال المسألة التّالية ] :

# مدافعة الأخبثين

عندما ينهى الشّرع عن الصّلاة مع مُدافعة الأخبَثَين [البَوْلُ والبرَازُ] لقول النّبى عَندما ينهى الشّرع عن الصّلاة مع مُدافعة الأخبَثَين [البَوْلُ والبرَازُ] لقول النّبى وَاللّهُ ﴿ إِذَا أَرَادَ أَحُدُكُمْ أَنْ يَذْهَبَ الْخَلاَء وَقَامَت الصَّلاَةُ فَلْيَبْدَأُ بِالْخَلاَء (٣)». وفي رواية «وَلاَ يُصلّى وهُو حَقنٌ حَتَّى يَتَخَفَّفَ (٤)». وألحكمة من ذلك أن في هذا ضررا بدنيا ونفسيًا على المُصلّى، ويتمثّل ذلك فيما يلى:

أوّلا - أنّ الضّرر البدني يُصيب المثانة نتيجة حبس البَوْل المستعدّ للخروج، وكذلك يُؤثّر تأثيرا مُباشرا على العصب التي تمسك البَوْلَ، لأنّه ربّما مع تضخُّم المثانة بما انحقنٍ فيها من الماء تسترخى الأعصاب لكونها أعصاب دقيقة، وربّما تنكمش انكماشا زائداً يعجز الإنسان بسببها عن إخراج البَوْل.

ثانيا - أنّ الضّرر النّفسي يلحق بالمُصلِّي إِذا كان حابسًا للغائط وهو يُدافعه، لأنّ الإنسان الذي ينشغل بمدافعة الأخبثين لا يمكن أن يحضر قلبه لما هو فيه من الصّلاة لكونه مُنشغل بالأمرين: باضطرابه حال الصّلاة، وبشدّة المدافعة لهذا الخَبَث.

وفى الأحاديث النّهى عن الصّلاة حال مُدافعة البول والغائط ويلحق بهما ما فى معناهما ممّا يشغل القلب ويذهب بكمال الخشوع، وهو نهى كراهة عند جمهور العلماء، وحَمَله آخرون على التّحريم وقالوا إِن من صَلّى كذلك فصَلاَته باطلة.

ومُدافعة الأخبَثَين إِمّا أن تكون قبل الدُّخول في الصَّلاة، أو بعد الدُّخول فيها ، وقد تناول العلماء تفصيل ذلك على النَّحو التَّالي :

أُولًا -إِذَا وجد المُصَلِّي المُدَافعة قبل دخوله في الصَّلاة فليبدأ بالخلاء أولا لورود

 <sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم بإسناد صحيح [٣٧٥٣] وافقه اللّهبي في التّلخيص وقال صحيح؛ وأورده الألباني في
صحيح الجامع [٣١١٤] والتّبريزي في مشكاة المصابيح [٤١٤٨] والبيهقي في الأسماء عن أبي ثعلبة.

<sup>(</sup>٢) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ١١٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٥٩٠١] وأبو داود [٨٨] والتّرمذي [١٤٢] والنّسائي [ ٨٥١].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٩٠] والتّرمذي [٣٥٧].

النَّهي عن تقديم الصَّلاة على قضاء الحاجة.

وقال) العلَّامة الرَّملي [تُكره الصَّلاة حاقنًا بالبول، أوحاقبًا بالغائط بأن يدافع ذلك، أو حازقًا أي مُدافعا للرِّيح، أو حاقمًا بها، بل السُّنة تفريغ نفسه من ذلك، لأنَّه يخلُّ بالخشوع وإن خاف فَوْت الجهاعة حيث كان الوقت مُتَسعا (١)]. ويفرِّق العُلهاء بين الحقيب والحاقب واللوّل أو يعجله، والثَّاني يحتبس غائطه فهو على المعنى الثَّاني مُباين للاحتقان (٢)].

ثانيا - أن يجد ذلك بعد دُخوله الصَّلاة وتفصيله عند العُلماء ثلاثة أنواع:

(١) - أن يكون خفيفًا فيصلِّي به ولا يقطع.

(٢) – أو أن يكون وسَطًا يدُعو إلى ضمَّ الوَركِين فينُدب له قطع الصَّلاة، فإن تمادي صحَّت صلاته مع الكراهة ويستحب إعادتها في الوقت لما رواه مالك عن زيد بن أسلم أنَّ عمر بن الخطَّاب رَعْ فَيْ قال [لا يُصَلِّينَ أَحَدُكُمْ وَهُوَ ضَامٌّ بَيْنَ وَرِكَيْهِ (٣)]. وذلك بأنَّه لا يُمكنه دفعه إلَّا باستدامة ضمِّ شديد لوركيه وتكلُّف إمساكه بمنزلة من يحمل في الصَّلاة حملا ثقيلا لا يستطيعه إلا بتكلُّف يمنع صحَّة الصَّلاة.

(٣) أو أن يكون شديدًا يُشغل قلبه ويُعجِّله عن استيفاء الصَّلاة لزمه القطع، فإن تمادي لزمته الإعادة في الوقت وبعده، وعليه يُحمل النَّهي عن تقديم الصَّلاة على قضاء الحاجة، والنَّهي يقتضي فساد المنهيِّ عنه لقول النَّبي بَيِّ [لا يَقُومُ أَحَدُكُمْ إِلَى الصَّلاة وَبِهِ أَذَى (٤)]. أي حاجة إلى بول أو غائط حتَّى يتخفَّف منه. (قال) الباجي [هو نهيٌ عن الصَّلاة في حال الاحتقان الذي يبلُغ بالمصليِّ أن يضم وركبه من شدَّة حقنه، لأنَّ في ذلك ما يُشغله عن صلاته ولا يُمكِّنه من استيفائها، فليبدأ بقضاء حاجته ثمَّ يستقبل صلاته (٥)].

(قال) القُرطبى [كلَّهم مجمعون على أنّ من بلغ به ما لا يعقلُ به صلاته ولا يضبطُ حدودها أنَّها لا يُجزئُه، ولا يحلُّ له الدُّخول كذلك في الصَّلاة، وأنَّه يقطع الصَّلاة إن أصابه ذلك فيها (٢٦). ولقد اعتبر العُلهاء أنَّ [قرقرة البطن] بمنزلة الحقن أمَّا الغَثيان وهو اضطراب النَّفس حتَّى يكاد المرء أن يتقيَّأ فلا يقطع الصَّلاة لكونه مرض لا يقدر على إزالته، بخلاف الاحتقان فإنَّه يقدر على إزالته، فلا معنى لقطع الصَّلاة من أجله [(٧)].

<sup>(</sup>١) انظر نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج [ج ١ ص ٤٥٥].

<sup>(</sup>٢) انظر الموسوعة الفقهية [ج ٢ص ٨٣] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٥٨٠].

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في الموطَّأ بإسناد صحيح [٣٦٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٧٠٥].

<sup>(</sup>٥) انظر المنتقي شرح الموطأ [ج ١ ص ٢٨٣].

<sup>(</sup>٦) انظر المُفهم للقُرطبي [ج١ ص١٦٥].

<sup>(</sup>٧) انظر المنهل العذب المورود [١ص ٢٩٢].

# المبحث الثاني تحسين الهيئة والتميزُّ بمظاهر الفطرة (٥/١) ـ الختـان

كان أوَّل من إختتن من المُسلمين نبي الله إبراهيم عليه السلام لقوله عليه من حديث أبي هريرة [اخْتَنَنَ إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَهُوَ ابْنُ ثَهَانِينَ سَنَة بِالْقَدُّومِ (١)]. ثمّ لم يزل الختان بعده سُنَّة مُشتهرة معمول بها في ذريَّته وأهل الشَّرائع المُتتمين لدينه، وكان حُكم التَّوراة على بني إسرائيل أن جعلت الختان [مَيْسَمًا من الله على إبراهيم وذريَّته]: من السِّمة وهي العلامة التي لا تتغيَّر ولا تتبدَّل، أو هي الشَّعيرة التي تتميَّز بها أُمَّة التَّوحيد والتي لا يمكن بحال أن يدخلها تغيير ولا تدليس.

ولم يزل أنبياء بني إسرائيل يختتنون حتَّى نبيَّ الله عيسى عليه السَّلام غير أنَّ طوائف من النَّصارى تأوَّلوا وبدَّلوا ما في التَّوراة بأنّ المقصود زوال [قُلفة القلب] لا [جلدة الذَّكر]، فتركوا المشروع من الحتان بضرب من الهذَيان، ولم يكن هذا هو أوَّل جهالاتهم فكم لهم منها من وافر النَّصيب، حتَّى أنّهم زادوا على أنبيائهم في الفَهْم وغلطوا فيها عملوا عليه وقضوا به من الحكم [(٢)].

ومن خلال شعيرة الختان يتأكَّد للمُسلم أمران مُهمَّان:

(الأوَّل) تحقيق التَّواصل الإيهاني الذي يُترجم العلاقة القائمة بين نبيِّ الإسلام محمَّد وبين من كان قبله من الأنبياء تأكيدًا لمنهجيَّة الدِّين في حياة النَّاس، ويتأيَّد هذا بها رواه الشيخان وأبو داود عن أبي هريرة وَيَعْتُ أنَّ رسول الله ﷺ قال [الْفِطْرَةُ خُسُّ، أَوْ خُسُّ مِنَ الْفِطْرَة : الْخِتَانُ، وَالاسْتِحْدَادُ، وَنَتْفُ الإبط، وَتَقْليمُ الأَطْفَارِ، وَقَصُّ الشَّارِبِ (٣)]. وما جاء عن علَّر بن ياسر وَعْ فَيْ رفوعا [مِنَ الْفِطْرَة المَضْمَضَةُ وَالاسْتِنْ شَاقُ، وَالسِّوَاكُ وَعَسْلُ الْبَرَاجِم، وَالانْتِضَاحُ، وَالاخْتِتَانُ (٤)].

(الثّاني) أهميَّة إزالة هذا الجزء الذي يترتَّب على استمرار وجوده ضرر صحِّي بالغ وخطير بالذُّكور، لما يجتمع فيه من دَرَن ويتجمَّع به من ترسُّبات وما يجسه من نجاسات تمنع (١) أخرجه أحمد [٩٥٨٨] والبخاري [٣٥٥] ومسلم [٧٥١/ ٢٣٧٠]. ولفظة [القَدُّوم] في الحديث إن جاءت بفتح القاف والتَّخفيف فإنَّها تعني [آلة النَّجار] ومن رواها بالتَّشديد أراد [القرية] ومن رواها بالتَّشديد أراد [القرية] ومن رواها بالتَّخفيف عتمل القرية والآلة عنده، والأكثرون على التَّخفيف وعلى إرادة الآلة. [انظر نوري مسلم ج ٨ بالتَّخفيف عتمل القريف القدير [ج١ص ٢٦٨]. (٣) أخرجه البخاري[٩٥١] ومسلم [٤٩/ ٢٥٧] وأبو داود [٤١٩]. (٤) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٢٤٢] وأبو داود [٤٥].

من الاستبراء من النجاسات، ويحقِّق له كمالَ الشَّهوة في الجماع عند الزَّواج، إِنَها الفطرة التي اختارها الخالق لعباده ثمّ ترجمتها شريعة الإسلام إلى واقع ملموس يُجَسُّد عفو الله تعالى ولطفه بهم.

ويستلزم الحديث عن الختان أن يأتي مُفصَّلا على النَّحو التَّالي:

# أولًا ـ ختـان الذُّكُــور

الخِتَانُ مصدر خَتَنَ أَى قَطَعَ، والخَتْنُ بفتح وسكون: قطع بعض مخصوص من عضو مخصوص. قال ابن منظور: والختَانُ موضع الخَتْنِ من الذَّكر وموضع القطع من نواة الجارية (١). وهو عند الجمهور من مُؤكَّدات السنن ومن فطرة الإسلام التي لا يسع تركها في الرِّجال، ويُسمَّى ختان الرِّجل إِعْلَارًا وختان المرأة خفْضًا. (قال) القرطبي [أعلى ما يُحتج به في هذا الباب حديث أبي هريرة رضى الله عنه «خَمْسٌ من الفطرة: الْخِتَانُ، والاستحداد، وقص الشارِب، وتَقْلِيمُ الأَظْفَارِ، ونَتْفُ الإِبْط (٢)».

والختان في حق الذّكر: «قَطْعُ القُلْفَة وهي الجلدة التي تُغطِّي الحَشَفَة (٣) حتى لا يبقى منها شيء ويستحب أن تستوعب من أصلها عند أول الحَشَفَة بحيث لا يبقى منها ما يتغشَّى به شيء من الحَشَفَة حتى لا يجتمع فيها الدّرن، وليتمكَّن من الاستبراء من البول، ولئلا تنقص لذة الجماع.

### حكم الختان وتوقيته

ذهب أهل العلم في حُكم الختان إلى ثلاثة مذاهب:

الأوّل ـ أنّه واجبٌ على الرّجال عند الشّافعي وسحنون من المالكيّة ورواية عن الإِمام أحمد.

الثّاني أنّه سُنّةٌ للجميع وهو مذهب عامّة العلماء مالك وأبى حنيفة وبعض أصحاب الشَّافعي والرّواية الثّانية عن أحمد.

الثَّالث \_ هو واجب على الرَّجال وهو مذهب بعض الشَّافعية [ (أ أ ) ].

(قال) الخطَّابي [وأمَّا الختان فإِنّه وإِن كان مذكورًا في جملة السُّن فإِنّه عند كثير من العلماء على الوجوب، وذلك أنّه شِعَارُ الدّين وبه يُعرفُ المسلم من الكافر وإذا

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب [ج ١٣ ص ١٣٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٨٨٩] ومسلم [٥٠/٧٥٧].

<sup>(</sup>٣) الحشفة: ما تحت الجلدة المقطوعة من الذِّكر في الختان [انظر الفائق-١ / ٢٤٩].

<sup>(</sup>٤) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووي [ج ١ ص ٣٠٠].

وُجد الختون بين جماعة قتلى غير مختونين صُلّى عليه ودُفن في مقابر المسلمين(١)].

\* و (قال) ابن قُدامة [فأمًا الختان فواجب على الرّجال ومكرمة في حقّ النّساء وليس بواجب عليهن ، هذا قول كثير من أهل العلم (٢٠].

\* و (قال) مالك [واجب للنّساء قصُّ الأظافر وحلق العانة والاختتان مثل ما هو على الرَّجُل (٣)].

وللختان عند الأئمة وقت استحباب ووقت وجوب:

١ - فوقت الاستحباب يبدأ من الولادة إلى ما قبل البلوغ.

٢ ـ ووقت الوجوب هو البلوغ، فإذا بلغ الصّبي فقد وجب ختانه.

(قال) أبو الفرج السّرجى [فى ختان الصّبى وهو صغير مصلحة من جهة أنّ الجلد بعد التّمييز يغلظ ويخشن فمن ثمّ جوز الأثمّة الخنان قبل ذلك]. و (قال) ابن الحاجّ [وأمّا الختان فقد مضت عادة السّلف أنّهم كانوا يختنون أولادهم حين يراهقون البلوغ (أ)]. وذكر الحافظ عن المهلّب [والاختتان في الصّغر لتسهيل الأمر على الصّغير لضعف عضوه وقلّة فهمه (٥)].

و (فى) فتح البارى [إِنَّ حكمة الختان لم تنحصر فى تكميل ما يتعلّق بالجماع بل ولما يُخشى من انحباس بقيّة البول فى [الغُرُّلة (٢)] ولا سيّما للمستجمر فلا يؤمن أن يسيل فيُنجِّس الثّوب أو البدن، فكانت المبادرة لقطعها عند بلوغ السنن التى يُؤمر عندها الصّبى بالصّلاة أليق الأوقات (٧)].

# الحكمة التى قصدها الشّرع من ختان الذَّكَر

أجمع أهل العلم على أن ختان الصّبى يُطهّره من النّجاسة المُحتقنة في [القُلْفة] ويستكمل عنده لذّة الجماع، ولمّا كان الأمر على هذا النّحو من الأهميّة فإنّه يدعو أن يقوم الأطبّاء المُتخصّصون بهذا الختان منذ الصّغر، ولنا أن نختم هذا البحث بما جاء في كتاب [حياتنا الجنسيّة] للدّكتور صبرى القبّاني عمّا ذكره من فوائد الختان عندما قال: [إنّ الختان تدبير صحّى عظيم يُوقى صاحبه كثيرا من الأمراض والاختلاطات، كما أنّ في الختان بعض الفوائد المهمّة التي نذكر منها:

(١) بقطع [القُلْفَة] يتخلُّص الذَّكر من المُفرزات الدُّهنية والسَّيلان الشَّحمي المُقزِّز

<sup>(</sup>١) انظر معالم السُّنن [ج ١ ص ٢٨]. (٢) انظر المُغنى لابن قُدامة [ج ١ ص ٨٥]. (٣) انظر الكتاب الجامع [ص ٢٠٩]. (٤) انظر للدخل لابن الحاجّ [٣/ ٣٠]. (٥) انظر فتح البارى [ج ١١ ص ٩٢]. (٦) الغُرلة: جلدة الصّبى التي تُقطع في الختان وجمعها: غُرَلٌ. (٧) انظر فتح البارى [ج ١١ ص ٩٢].

للنَّفس ويحول دون إمكان حدوث التَّقسُّخوالأنتان.

(٢) بقطع [القُلْفَة] يُتَخلَّص من خطر انحباس الحَشَفة أثناء التَّمدُّد .

(٣) يُقلِّلُ الختانُ إمكان الإصابة بالسَّرطان وقد ثبت أنَّ نسبة من هذا المرض كثيرة الحدُوث للأشخاص المتضيِّقة قُلِفتهم.

(٤) إذا أسرعنا في ختان الطِّفل أمكننا تجنيبه الإصابة بسَلَس البول اللَّيلي، والكثير من الأطفال يبولون في فراشهم ليلا بسبب انعكاس عصبي مصدره القُلْفة المتخرِّشة، ويخفِّف الحتان خطر الإكثار من مُزاولة العادة السِّرية عند المُراهقين لأنَّ وجود القُلْفة ووجود مُفرزاتها يُثير الأعصاب التَّناسلية المنبثَّة حول قاعدة الحَشفة ويدعو المُراهق إلى حكِّها والاستزادة من مُداعبتها عمَّا يُحدث الكثير من المُضاعفات الصِّحية.

(٥) كما أنَّ للختان تأثيرا غير مُباشر على القوَّة الجنسيّة للرَّجل لما تبيَّن من إحصاءات بعض المعاهد العلميَّة أن المختونين تطول مدَّة جماعهم قبل القذف أكثر من غير المختونين، لذلك فهُم أكثر استمتاعا باللَّذة وأكثر إرضاء للمرأة وإمتاعا لها [(١)].

كما نعرض لبعض المسائل التي تتصل بالختان والتي منها:

\* إذا وُلد الصَّبي مختونا لا يختن إلّا إذا كان هناك شيء يُوارى بعض الحشفة. (قال) الجويني [لو وُلد مختونا بلا غُلفة فلا ختان لا وجوبا ولا استحبابا ، فإن كان من القُلفة التي تغطي الحشفة شيء موجود وجب قطعه كها لو كان ختانه غير كامل فإنَّه يجب تكميله ثانيا حتَّى يبيَّن جميع القُلفة التي جرت العادة بإزالتها في الختان (٢)].

\* اختُلف في ختان الخُنثي فقيل يجب ختانه في فرجيه قبل البُلوغ، وقيل لا يجوز حتى يتبيَّن وهو الأظهر [قاله النَّووي]. وأمّا من له ذكران فإن كانا عاملين وجب ختانها وإن كان أحدهما عاملا دون الآخر خُتن [(٣)].

\* وليمة ختان الذَّكر مشروعة وتُجاب دعوتها بخلاف ختان الأنثي. (قال ابن الحاج في المدخل [الشُّنَّة إظهارُ ختان الذَّكر وإخفاءُ ختان الأنثي]. وصرَّح الشَّافعية بأنَّها تستحبُّ للذَّكر ولا بأس بها للنساء فيها بينهنَّ [(٤)].

\* إذا أسلم الكبير فمن السُّنَّة أن يختتن إن لم يخف على نفسه الضَّرر، أمَّا إذا خشي على نفسه دلك ولم يقوَ عليه فلا شيء عليه ويصحُّ إسلامه وصلاته وصيامه وإمامته وكلَّ أفعاله. قال ابن تيمية في الفتاوى [إذا لم يخف عليه ضرر الختان فعليه أن يختتن فإنّ ذلك أمر مشروع مؤكَّد للمُسلمين باتّفاق الأئمّة، وهو واجب عند الشَّافعي وأحمد في المشهور عنه، وقد

<sup>(</sup>١) أورده في تحفة العروس [ ص ٢٨٧].

<sup>(</sup>٢) انظر المجموع شرح المهذَّب [ج ١ ص٣٠٦].

<sup>(</sup>٣) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص١٣٦].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج١٠ ص ٣٤٣].

اختتن إبراهيم عليه السّلام بعد ثمانين من عمره، ويرجع في الضّرر إلى الأطباء الشّقات وإذا كان يضرُه في الصّيف أخّره إلى زمان الخريف والله أعلم (١)].

# ثانيا ـ خفاض الأنثى

الخفاض للأنشى يعنى إزالة تركيب مُرتفع فى موضع مُعيَّن منها للهبوط إلى مستوى أكثر انخفاضا من قولهم: خَفَضَ الشَّىء يَخْفِضُ خفَاضًا: حطَّه بعد عُلُوِّ أو أخذ منه، ثمّ يصير ذلك تطبيقا عمليًا لقوله عَظِيًّة «إِذَا خَفَضْت فَأَشِمًى (٢)». أى فاقطعى بعض هذه النّواة فقط ولا تأخذى أكثر من ذلك.

وخفاض الأنثى قال [بوجوبه] كل من الشافعى وسحنون من المالكية ورواية عن أحمد، وقال عامّة أهل العلم أنّه [سُنّة] وهو مذهب مالك وأبى حنيفة وبعض الشافعية ، وقال ابن قُدامة [أنّه مكرمة في حقّ النّساء وليس بواجب عليهن وهذا قول كثير من أهل العلم [(٣)]. والمستحقُ من خفاض المرأة: [قطع بعض الجلدة التي أعلى الفرج وهي نُتوء فوق مدخل الذّكر تُشبه عُرْفَ الدّيك وتُسمى البَظْرُ]. والواجب قطع بعض هذه الجلدة المستعلية منه دون استئصاله بالكليّة . (قال) الجوهرى [المُتك : ما تُبقيه الخارية ختنها وكذا الصبّى، والعُرف أنّ الخفض للجارية خاصة والختان للصّبي (٤)].

ولمّا كان لهذا الجزء دوره المهم في إشباع رغبة المرأة وتحقيق حُظوة الرَّجل منها فقد جاء الأمر المباشر من النَّبي عَلَيْ للخافضة في قوله «لاَ تَنْهَكي (٥) فإنَّ ذَلكَ أَحْظَي للْمَرْأَة وَأَحَبُّ إِلَى الْبَعْلِ (٢)». وفيه التوجيه بعدم المبالغة في القطع، أمّا أَخذه كلُه فهو الأمر المنهى عنه في شرع الدّين القويم.

وقوله «وَلاَ تَنْهَكى»: يحمل التوجيه بعدم المبالغة في استقصاء محل الخفاض بالقطع بل ينبغى الإبقاء على بعض ذلك الموضع، فإنه أكثر لماء الوجه وأدفع لدمه وأبهج لبريقه ولمعته، وأحسن لجماعها عند زوجها وأحب إليه وأشهى له، لأنّ الخافضة إذا استأصلت هذه الجلدة ضعفت شهوة المرأة فكرهت الجماع فقلت حظوتها عند حليلها، كما أنها إذا تركتها بحالها فلم تأخذ منها شيئا بقيت غُلمتها، فأخذ بعضها تعديل للشّهوة وتجميل

<sup>(</sup>١) انظر الفتاوى [ج ٢١ ص ١١٣ - ١١٤]. (٢) أخرجه الطبراني في الأوسط [٢ / ٣٦٨] وقال في مجمع الزوائد [٥ / ١٧٥] إسناده حسن. (٣) انظر المغني لابن قدامة [ج ١ ص ٨٥]. (٤) انظر تفسير القرطبي [ج ٩ ص ١٧٨]. (٥) في القاموس (نَهَكَهُ) السُّلْطَانُ عُقُوبَةُ من باب فَهِمُ أَى بَالْغَ في عُقُوبته، وفي الحديث (انْهَكُوا الْأَعْفَابَ أَوْ لِتَنْهِكَهَا النَّارُ) أي بالغُوا في غسلها وتنظيفها في الوضوء. (٦) أورده في صحيح الجامع [٧٤٧] وأبو داود [٧٢١] والصحيحة [٧٢١].

للخِلقة، وقد جمع هذا كله قوله عَن ﴿ إِنَّهُ أَنْضَرُ لِلْوَجْهِ وَأَحْظَى عِنْد الزَّوْجِ ». التّعاصل صع القسم الزائد صن الفرج

البظر هو القسم الزّائد من الفرج عند المرأة ويُقابل عضو الذُّكُورة عند الرّجل، وهو عضو غنى بالأعصاب وله شبكة دقيقة من الأوعية الدّموية التى إذا أثيرت باللّمس أو التّهييج الجنسى امتلأت بالدّم وانتفخت، والبظر في تعريف اللّغة: [الهنّة التي تقطعها الخاتنة من فرج الأنثى عند الخفاض. (قال) المناوى وغيره [هى لُحمة بين شفرى المرأة وهى القُلفة التى تُقطع في الختان (١٠)].

ويوجد البظر في الجزء الأمامي من الفرج ضمن مجموعة الأعضاء التناسلية الخارجية التي تتكون من الشَّفْرين الكبيرين والشَّفْرين الصَّغيرين وفتحة مجرى البول وفتحة المهبل وغشاء البكارة، ويُعتبر البظر أكثر أعضاء المرأة الجنسية حساسية لبنائه اللَّحميمن نسيج إسفنجي ينتصب ويكبر حجمه نتيجة لامتلائه باللم كالعضو الذَّكري تماما عند مُمارسة الجنس والانتشاء.

و بانتصاب عضو البظر واحتقانه وامتلاء الشَّفْرين الكبيرين والصَّغيرين باللَّم يسهل اقتراب الأُنثى من ذروة اللَّذة الجنسيّة، ويصل طول البظر في المرأة النَاضجة حوالي ٥ راسم، ويُعتبر من أهم الأعضاء الجنسيّة التي تساعدها للوصول إلى الإشباع الجنسي والممارسة الإيجابيّة أثناء المُعاشرة الزّوجية، والعجيب أنّ مسمَّى هذا الجزء من فرج المرأة قد ورد ذكره في أكثر من رواية صحيحة عند الإمام البخارى:

(الأولي) ما جاء من قول عروة بن مسعود للنبى الله (وَإِنَى لأَرَى أَشُوابًا من النّاسِ خَلِيقًا أَنْ يَفرُوا وَيَدَعُوكَ، فَقَالَ لَهُ أَبُو بَكْر رَوَ فَيَ الْمُصُصْ بَظْرَ اللاّت! أَنحَن نَفر عَنْهُ وَنَدَعُهُ الْمُصُصْ بَظْر اللاّت فَهو اسم نَفر عَنْهُ وَنَدَعُهُ (٢)». والبظر قطعة تبقى بعد الخفاض في فرج المرأة، أمّا اللاّت فهو اسم أحد الأصنام التي كانت قريش وثقيف يعبدونها من دون الله تعالى، وكانت عادة العرب الشّتم بذلك لكن بلفظ الأمّ، فأراد أبو بكر رَوَ في المبالغة في سبّ عُرْوَة بإقامة من كان يُعبد مقام أمّه، وحمله على ذلك ما أغضبه به من نسبة الفرار إلى المسلمين.

وفى الحديث جواز النَّطق بما يُستبشع من الألفاظ لإِرادة زجر من بدا منه ما يستحقّ به ذلك، وفيه إِثبات لخفاض البنات فى العصر الأوّل لذكره محلّ ذلك، وفيه التّحقير من قولهم إِنَّ اللاّت بنت الله، تعالى الله عن ذلك علوّا كبيرا، بأنّها لو كانت بنتا لكان لها ما يكون للإناث (٣)].

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات الفقهيَّة [ج ١ ص ٣٨٩] والتَّوقيف ص ١٣٥]. (٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٧٣١و ٢٧٣٢]. (٣) انظر فتح الباري [ج ٥ ص ٤٠١].

(الثّانية) ما جاء في حديث مقتل حمزة من قوله رَوَّكُ «يَاسبَاعُ يَا ابْنَ أُمُّ أَنَمَارٍ مُقَطَّعَة الْبُظُورِ أَتُحَادُ اللهُ وَرَسُولَهُ عَلَيْ (١)». (قال) ابن اسحاق [كانت أمّه خَتَّانَة بمكّة تختن النّساء، والعرب تُطلق هذا اللَّفظ في معرض الذَّم وإلاّ قالوا خاتنة (٢). والذي يُؤخذ من ذلك أنّ الأنثى عند العرب كانت تُختن قبل الإسلام، ومن أشهر من كانت تقوم بذلك:

(١) أمّ أنسمار وكانت مولاة لشريق بن عمرو الثّقفي والد الأخنس، وذكر عمر ابن شبّة في «كتاب مكّة» عن عبد العزيز بن المطلب [أنّها أمّ سباع وعبد العزى الخزاعي وكانت من الإماء، وهي والدة خباب بن الأرتّ الصّحابي المشهور (٣)].

(٢) أمّ عطية واسمها نسيبة بنت كعب الأنصارية ويقال بنت الحارث، صحابية جليلة أسلمت قديما، وكانت تصاحب الجيش تخدم المرضى وتداوى الجرحى وهى التي باشرت تغسيل أمّ كلثوم بنت رسول الله عَلَيْهُ ودفنها، نزلت البصرة مع أولادها.

والبظر نقطة مركزيّة لإِثارة المرأة من النّاحية العضويّة ووصولها إلى رعشة الجماع، وما دام البظرعلى مثل هذه الأهميّة للمرأة فعلى كلّ رجل أن يُحرز معرفة تامّة بالدّور الذى يلعبه هذا الجزء وأن يتقن فنون إثارته أثناء المداعبة التى تسبق عمليّة الجماع ولتستكمل المرأة شهوتها، بشرط أن يكون ذلك بكلّ لطف لحساسيّته المفرطة فى هذا الموضع.

إِنّ مُعظم النّساء الطَّبيعيات يُرحبن بمُداعبة البظر قبل الجماع، وقد يكون من المستحبّ استئناف مُداعبته عقب الجماع كذلك لاستكمال اللَّذة عند المرأة إِذ ربّما لا تكون قد استنفذت لذّتها لما يحدث أحيانا أن يسبق الرّجل فيقذف ماءه، وتبقى المرأة مُتهيِّجة ثمّا يُسبِّب لها توتُّرا في الأعصاب وافتقادا للذّة الوقاع، فعلى الزّوج أن يعمل على استثارة البظر ومُداعبته إلى أن تبلغ المرأة ذروة اللَّذة الجنسية وتشعر بقُرب الرّعشة عند مُباشرة العمليّة الجنسيّة.

(قال) في الوشاح [البظراء تجد من لذّة الجماع ما لم تحده المرأة المختونة، وإن كانت مستأصلة كان على قدر ذلك، ولذلك قال رسول الله على لأم عطية «إذا خَفَضْت فَأَشمَى وَلاَ تَنْهَكِي فَإِنَّهُ أَسْرَى للْوَجْه وأَحْظَى عِنْدَ الزَّوْج (أُ)». كأنّه أراد أنّه إذا قلّت شهوتها ذهب التمتّع بها ونقص حَبّ الأزواج لها، وفي الحديثُ شبّه القطع اليسير بإشمام الرَّائحة،

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٠٧٢].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج٧ ص ٤٢٧].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ٧ ص ٢٨ ٤].

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطّبراني في الأوسط [٢ / ٣٦٨] وقال في مجمع الزّوائد [٥ / ١٧٥] إسناده حسن.

والنّهك بالمبالغة فيه، أي اقطعي بعض النّواة ولا تستأصليها.

# هل لخفاض الأنثى تأثيره السَّلِبي في العمليَّة الجنسيَّة؟

ما زالت معركة التَّأثير العلماني على المجتمعات الإسلاميَّة قائمة ومستمرَّة من خلال الخلط المقصود بين مسمّيات الأشياء وطبيعتها الشّرعية وحُكمها الذي لا يتغيّر بتغيَّر ألوان الحرب وأساليبها المدعومة ببريق الإعلام الخادع الزَّائف، النَّاعق بكلّ شعار كاذب، إنَّها محاولة التَّأثير المباشر مَّن يضعون هذا المخطّط بعلم ودراسة، وهؤلاء الذين يفهمون الدّين على غير حقائقه المعلومة والمدروسة.

وعندما يقولون [لا ختان الإناث] فإننى أُردِّد معهم ذات الشُّعار الذى هو من وجهة نظرنا صحيح، لأنّه فى حقيقة الأمر ليس كذلك، ولأنّ الإسلام لم يقل أبدا بختان الأنثى، وإنّما أشار إلى نوع من العلاج الذى يستلزم إزالة الجزء الزّائد فى هذا الموضع عند الضّرورة المقتضية لذلك، ويسمّى هذا عند الفقهاء [بالخفاض] وليس الختان، فالخفاض للأتثى والختان للرّجل وفارق فى الوصف العملى بين الأمرين:

(١) فالختان في حقّ الذَّكر [قَطْعُ القُلْفَة وهي الجلدة التي تُعطِّي الحَشَفَة (١) حتى لا يبقى لا يبقى لا يبقى لا يبقى منها شيء]. ويُستحب أن تُستوعب من أصلها عند أوّل الحَشَفَة بحيث لا يبقى منها ما يتغشَّى به شيء من الحَشَفَة حتّى لا يجتمع فيها الوُسَخ والقَذَر، وليتمكَّن من الاستبراء من البول، ولئلا تنقص للدّة الجماع.

(٢) أمّا الستحقُ من خفاض الأُنشي [فهو قطع بعض الجلدة التي أعْلَى الفرج وهي نتوء فوق مدخل الذَّكر تُشبه عُرْفَ الدِّيك وتسمَّى الْبَظْرُ]. والواجب قطع بعض هذه الجلدة المستعلية منه دون استئصاله بالكُليَّة، واستدلُّوا على عدم الإِنهاك بحديث أُمَّ عطية الأنصارية وهي امرأة كانت تختن النساء بالمدينة فقال لها رسول الله عَلِيَّة «إِذَا خَفَضْت فَأَشْمَى وَلاَ تَنْهَكَى فَإِنَّ ذَلكَ أَسْرَى للْوَجْه وَأَحْظَى عنْد الزُوْج (٢)». قال في النهاية [الخفض للنساء كالختان للرّجال]. وقوله «فَأَشِمَى» أي اقطعى بعض النَّواة، وقوله «وَلاَ تَنْهَكى»: أي لا تستأصليها.

ولمّا سُئل ابن تيمية عن خفاض المرأة قال [أن يُقطع أعلى الجلدة التي هي كعُرف الدّيك، لقوله عَلَي للخافضة «أشمًى وَلا تَنْهَكي». يعني لا تُبالغي في القطع، وذلك أنّ المقصود بختان الرّجل تطهيره من النّجاسة المحتقنة في القُلفة، والمقصود من خفاض المرأة تعديل شهوتها، فإنّها إن كانت قلفاء كانت مُغتلمة شديدة الشّهوة، ولهذا يقال في

<sup>(</sup>١) انظر النّهاية [٢/١٠] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج٢ص٥١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه في صحيح الجامع بإسناد حسن [٩٠٥] وأورده في الصّحيحة [٧٢٧].

المشاتمة: يابن القلفاء! فإِنَّ القلفاء تتطلَّع إلى الرِّجال أكثر، وإِذا حصلت المبالغة في الخفاض ضعفت الشهوة، فلا يكمل مقصود الرِّجال، فإذا قُطع من غير مبالغة حصل المقصود باعتدال(١)].

فكما أنّ الذُّكر في حاجة إلى الختان الذي يُطهِّره من النّجاسة المحتقنة في القُلْفَة ولكي يستكمل عنده لذة الجماع، فإنَّ الخفاض للأنفي يعدُّل من شهوتها ويهدّىء من رغبتها فإنها إذا كانت قَلْفَاء كانت مغتلمة شديدة الشّهوة، إلا أنّ النّهى قد جاء صريحًا عن المبالغة في القطع والإنهاك في حقِّ الأنثى من خلال توجيه الرّسول عَلَيْك للخافضة «وَلاَ تَنْهَكي». والنّهى فيه للتّحريم لما له من أضرار وخيمة تترتب عليه بجانب إضعافه للشّهوة عند المرأة، وعدم تحقيق كمال المقصود للرّجل، فالخفاضُ المُبالغُ فيه منهى عنه لخالفته هدى رسول الله عَلَيْ ولكونه مُشابها لعادات الشُعوب الوثنية.

وختان الأنثى فى المفهوم الجاهلى الذى تعيشه بعض المجتمعات يتم باستئصال جُزئى أوكُلِّى لأعضاء التَّانيث الرّئيسية الظَّاهرة للفتاة، وكلاهما فى نظر الشرع الحنيف مرفوضان، عندما صنّفت المجموعة العلميّة الاستشارية لمنظّمة الصّحة العالميّة المنعقدة فى جنيف خلال يوليو [ ١٩٩٥] ختان الإناث إلى ثلاث درجات:

(الأولى) ومن خلالها يتم إزالة عُلفة البظر أو جزءمنها، وهي توازي ختان عُلفة الذّكسر.

(الثَّانية) وتشمل قطع البظر وغُلفته مع الشُّفْرين الصُّغيرين أو جزء منهما.

(الثّالثة) وفيها يتم قطع البظر وغُلفته والشَّفْرين الصَّغيرين، ثمّ يلى ذلك شقّ الشَّفْرين الكبيرين، ثمّ يلى ذلك شقّ الشَّفْرين الكبيرين ويتمّ إخاطتهما أو إبقائهما مُتماسَّين عن طريق ربط الرِّجْلَين معًا حتّى يلتئما مُكوِّنين غطاء من الجلد يغطى فتحة البول والجانب الأكبر من المهبل، وتترك فتحة صغيرة في حجم رأس عود الثّقاب لتسمح بنزول البول ودم الحيض.

وتسمَّى هذه العملية [بالتَّكميم] أو الرّتق أو غلق الفرج ولا تترك أى أثر للأعضاء التناسلية الخارجية للفتاة، وهى الأسوأ جُرما والأشنع طريقة ويُطلقون عليها مُسمَى الختان الفرعوني، ثمّ باستئصال الأعضاء التناسلية الخارجية جميعها تقلُّ اللَّذة عند الأنثى بشكل كبير وتصعب لذلك مُداعبتها [(٢)].

وهناك حالة واحدة يصرّح فيها بالتعامل مع البظر وذلك عندما يكون مُتضخَّما بشكل غير طبيعي، فعند المداعبة أو الاتصال الجنسي ينتصب عضو البظر بشكل يعوق المواقعة الجنسية ويحول دون تحقيق الانسجام الكامل بين الزّوجين، وإن كان الأمر في هذه

<sup>(</sup>١) انظر مجموع فتاوى ابن تيمية [ج ٢١ ص ١١٤].

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب ختان الذَّكور والإناث للدَّكتور سامي أبو ساحليّة [ص ٤٠].

الحالة يستلزم تدخُلا جراحيًا فلاننسى الصدمة النفسية التى تتركها هذه العملية على الفتيات طوال عمرهن إن لم تتم بمعرفة أهل العلم من الأطبّاء المحترفين.

وعندما تحدَّث الأقدمون عن استحباب خفاض الأنثى لم يبتعدوا عن المفهوم الصحيح الذي يضمن لها حقها في الحفاظ على مشاعرها الجنسية، كما في قوله على أشمى ولا تنهكي». ويأتى معنى ذلك في قول الماوردي [ ختانها قطع جلدة تكون في أعلى فرجها فوق مدخل الذَّكر كالنُّواة أو كعُرف الديك، والواجب قطع الجلدة المستعلية منه دون استئصاله (١٠). ويترتب على ذلك:

- (١) أن يكون القطع لليسير من الجلدة المستعلية أعلى الفرج.
- ( Y ) اعتبار استئصال هذا الجزء مُخالف لأمر الشّريعة وجريمة بشعة في حقّ الأنثى .
- (٣) أنّ الخفاض المنضبط الذي يجرى طبقا للمقاييس الشّرعية المستوحاة من الهدى النّبوى وهو الأمر المستحبّ لها انطلاقا من الصّفة التّشريحية لكلمة [الخفاض] وتعنى إزالة تركيب مُرتفع للهبوط إلى مُستوى أكثر انخفاضا.

واستئصال جزء من البطر النّامي ممنوع في البلاد المعتدلة والباردة لكنّه مشروع وضروري في البلاد الحارة ، ذلك لأنّ زيادة نمو هذا الجزء تؤدّي إلى مزيد من الحساسية الجنسيّة عند المرأة فتجعلها شديدة الشّهوة قويّة الغُلْمَةِ ممّا جعل الخفاض ضروريًا لتعديل مسار هذه الشّهوة .

ولمّا كان لهذا الجزء دوره المهم في إشباع رغبة المرأة وتحقيق حظوة الرّجل منها فقد جاء الأمر المباشر من النّبي عَن للخافضة في قوله «لا تَنْهَكي فَإِنَّ ذَلكَ أَحْظَى للْمُرْأَة وأَحَبُ إلَى الْبعْلِ (٢)». وفيه التّوجيه بعدم المبالغة في القطع، ثمّ توضّحت معالمه من خلال تعبيرات تعريفية ثلاثة حملت المعنى الواحد الذي يُشير إلى ضرورة أخذ اليسير منه في قول النّبي عَن :

\* «اخْفضي وَلاَ تَنْهَكِي (٣)». وفي القاموس: خفض الجارية يخفضها خفضا، وخفض الشّيء انتقص منه.

\* وإِذَا خَفَضْتِ فأَشِمِّي وَلاَ تَنْهَكِي (٤)». من الإِشْمَام وهو أَخَذَ اليسير من أعلاه.

<sup>(</sup>۱) انظر فتح الباري [ج ۱۱ ص ۳۵۳].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أورده في صحيح الجامع [٧٤٧٥] وأورده في الصّحيحة [٧٢١].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أورده في صحيح الجامع [٣٣٦] والصّحيحة [٧٢٧].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أورده في صحيح الجامع [٥٠٨] والصّحيحة [٧٢٢].

\* «أَشْهِي وَلاَ تَنْهَكِي (١)». وَأَشِهِي مِنْ: شَهَّى، يُشَهِّى، تَشْهِيَةً أَى اتركى ما يكون سببًا في إثارة شهوتها.

وهذه كلّها كيفيّات صحيحة تأتي بها الرّوايات في مُقابلة النَّهي الصَّريح الذي جاء في قوله ﷺ (وَلاَ تَنْهَكِي، والنَّهك المبالغة في القطع لكونه سببا مُباشرًا في إصابة المرأة بالبرود الجنسي واَفتقادها الرّغبة في النّكاح، ثمّا يعني حرمانها من حقّ شرعى اقتضته طبيعة تكوينها كامرأة.

إِنّ خفض النساء الذي يُرشد إليه الإسلام يتعلَّق من ناحية المبدأ بإزالة الغُلْفة الصّغيرة التي تُغطِّى الجزء الأعلى من البظر، ولكنّه أصبح يشمل في الواقع الفعلى الجُزئين الأعلى والأسفل منه، وقد كان من المفترض عدم المبالغة في القطع إلى هذا الحد كما جاء فيه قول رسول الله عَلَي الشمي ولا تَنْهَكى». وهذا النّص يشير إلى أنّ رسول الله عَلَي كان مُتحفظا تجاه خفض النساء مماجعله يكتفى بالرّمز ليحول دون البتر والقطع والتشويه ثم الحرمان من مُتعة شرعها الله تعالى لامتداد الحياة.

# وماذا عن رأى السّادة الأطبّاء

ولبيان المزيد من المعلومات الصّحيحة حول هذه المسألة قام بعض أفاضل الأطباء بنشر تقرير يتضمّن الإشارة إلى ما يلي :

[إذا نظرنا نظرة علمية للحقائق وجدنا أنّ عملية الجماع بين الرّجل والمرأة الابدّ أن تبدأ بالدّافع الجنسي أو الرّغبة وبالأخصّ عند المرأة، وهذه المرحلة مهمة جدًّا في تحضير الحالة النّفسية للمرأة والتي تساعدها على الأداء الإيجابي مع زوجها، وبالعرض التّشريحي للمرأة نجد أنّ «البظر» يقع في أعلى الفرج وهو يشبه إلى حدٌ ما العضو الذَّكرى ولكنّه في صورة مُصغَّرة أو منقرضة [(٢٠)].

ويوجد بالبظر نهايات عصبية تُسبِّب انتصابه عند مُلامستها، وتبلغ قُوَّة إحساس تلك النهايات العصبيّة سبعة أضعاف مثيلاتها في العضو الذُّكرى، كما يوجد بالمرسل في ثلاثة أرباعه العلوية مُستقبلات عصبيّة تسمى [لايت تاتش رسيبتورس] وهي مسئولة أيضا عن الوصول إلى الحسّ الجنسي الكامل.

وبالنّظرة الموضوعيّة للمسألة نجد أنّ الوصول إلى الحسّ الجنسي الكامل يتمّ من خلال طريقين:

(الأول) إثارة البطر الممتلىء بالنِّهايات العصبيَّة.

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني والبيهقي من حديث الضحاك بن قيس رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) من تقرير لجنة نقابة الأطبّاد المنشور بمجلة أكتوبر العدد ٩٣٨ في ١٦ / ١٠ / ١٩٩٤م.

(والنّاني) هو المهبل الذي يمتليء جداره بالستقبلات العصبيّة أيضا.

ولذا فإن بعض علماء النَّفس يرون أنّ البظر ليس مهَّما في الوصول إلى الحسّ الجنسى الكامل، بدليل أنّه يرتخى ويتراجع قبيل عملية [الأورجاسم]. وأنّ المرأة التي يتمّ خفاضها تصل أثناء الجماع إلى الحسّ الكامل، ومن المعروف أنّ الأنثى يُجرى خفاضها في سنً التّاسعة إلى الثّانية عشر من عمرها حيث تكون الأعضاء التّناسلية قد اكتمل نموها.

ومع اكتمال نُضج الفتاة تظهر المشاعر العاطفية تجاه الجنس الآخر، ويبدأ البظر في الانتصاب لجرَّد اللَّمس أو الاحتكاك نتيجة للحساسيَّة الزَّائدة لنهايات الأعصاب المتركزة فيه، وأيضا عند الإِثارة والتّفكير والنّظر بشهوة، فيُؤدى إلى تحرُّك المشاعر اللاإرادية تجاه نفسها أو أشخاص أو موضوعات غير مقبولة إجتماعيًا ودائما تكون مصحوبة بالتأنيب والشُّعور بالذَّنب، ورغبة في الحُافظة على كرامة المرأة وكبريائها وأنوثتها وجب علينا اتباع تعاليم الإسلام وخفاض الفتاة بالصُّورة المرجوَّة وهي الإشمام أي إزالة جزء بسيط لا يُذكر من هذا العضو لكي يُقلَل من حدَّة هذه الانفعالات [(١)].

# الحكم القاطع للشريعة فى خفاض الأنثى

ثمّ لنا بعد ذلك أن نقف أمام حُكم الشّريعة الغرّاء في هذه القضية من خلال فتوى عالمين جليلين:

(الأولى) جاءت من فضيلة الشَّيخ عطية صقر رئيس لجنة الفتوى الأسبق للأزهر الشَّريف تعقيبًا على التَّقرير المُشار إليه في كتابه [الْفَتَاوى] حيث قال:

[إِنّ الصَّيحات التى تُنادى بحُرمة ختان البنات صيحات مُخالفة للشَّريعة لأنّه لم يرد نصِّ صريح فى القرآن والسُّنَة ولا قول للفقهاء بحُرمته، فختانهن دائر بين الوجوب والنَّدب، وإذا كانت القاعدة الفقهية تقول: حُكم الحاكم يرفع الخلاف، فإنّه فى هذه المسألة له أن يحكم بالحُرمة، حتّى لا يُخالف الشَّريعة التي هى المصدر الرَّئيسى للتَّشريع فى البلاد والتى ينص دستورها على أن الإسلام هو الدين الرسمى للدَّولة، ومن الجائز أن يُشرَّع تحقُظات لحُسن أداء الواجب والمندوب بحيث لا تتعارض مع المقرَّرات الشَّرعية النَّابتة (٢)].

أمّا (الفتوى الثانية):

فقد صدرت عن فضيلة الإمام الشَّيخ جاد الحقّ على جاد الحقّ مُفتى الدِّيار المصريّة

<sup>(</sup>١) نُشر هذا التقرير بمجلّة أكتوبر العدد [٩٣٨] في ١٩٩٤/١٠/١٩٩٤.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الفتاوى للشيخ عطيّة صقر رحمه الله تعالى [ج ٢ ص ١٧٦].

تحت رقم [ ١٢٠٢] بتاريخ ربيع الأوّل ٤٠١هـ ٢٩ يناير ١٩٨١م ونصّها كالتّالى : أوّلا \_[المبادىء :

(١) اتّفق الفقهاء على أنّ الختان في حقّ الرّجال والخفاض في حقّ الإِناث مشروع، ثمّ اختلفوا في كونه سُنّة أو واجبا.

(٢) الختان للرّجال والنّساء من صفات الفطرة التي دعا إليها الإِسلام وحثّ على الالتزام بسها .

ثانيا - سُئل: بالطّلب المقدَّم من السيّد / قال فيه إِنّ له بنتين صغيرتين إحداهما ستّ سنوات والأُخرى سنتان، وأنّه قد سأل بعض الأطبّاء المسلمين عن ختان البنات فأجمعوا على أنّه ضار بهن نفسيًا وبدنيًا، فهل أمر الإسلام بختانهن أو أنّ هذا عادة مُتوارثة عن الأقدمين فقط ؟ [انتهى].

وبعد استعراض فضيلته للأحكام الشّرعية والأدلّة الفقهيّة المعتبرة التي ارتكن إليها في فتواه أجاب رحمه الله رحمة واسعة بقوله :

[استدل الفقهاء على خفاض النساء بحديث أم عطية رضى الله عنها قالت «إِنَّ امرأة كانت تختن بالمدينة فقال لها النبى عَلَيْ لاَ تَنْهَكَى فَإِنَّهُ أَحْظَى للزَّوْج وأسرى للوَجْه». وجاء ذلك مُفصَّلا في رواية أُخرى تقول «إِنّه عَندما هاجر النساء كأن فيهما أم حبيبة، وقد عُرفت بختان الجوارى، فلمّا رآها رسول الله عَلَيْ قال لها يا أم حبيبة هل الذي كان في يدك هو في يدك اليوم؟ فقالت نعم يارسول الله إلا أن يكون حراما فتنهاني عنه، فقال رسول الله عَلَيْ بل هو حلال، فإذا أنت فعلت فلا تنهكي فإنّه أشرق للوجه وأحظى للزّوج».

وهذه الروايات وغيرها تحمل دعوة نبى الإسلام عَلَي إلى خفاض النساء ونهيه عن الاستئصال وقد علَّل هذا في إيجاز وإعجاز حيث أوتى جوامع الكلم فقال «فَإِنَّهُ أَشْرَقُ للْوَجْه وأَحْظَى للزَّوج».

وهذا التوجيه النبوى إنما هو لضبظ ميزان الحسّ الجنسى عند الفتاة، فأمر بخفض الجزء الذى يعلو مخرج البول لضبط الاشتهاء والإبقاء على لذّات النساء، واستمتاعهن مع أزواجهن ونهى عن إبادة مصدر هذا الحسّ واستئصاله، ولم يبقها دون خفض فيدفعها إلى الاستهتار، وعدم القُدرة على التّحكُم في نفسها عند استثارة الرّغبة.

ولمًا كان ذلك كان المستفاد من النصوص الشرعية ومن أقوال الفقهاء على

النّحو المبيّن والتّابت في كُتُب السُّنّة والفقه الإسلامي أنّ الحتان للرّجال والنّساء من صفات الفطرة التي دعا إليها الإسلام وحث على الالتزام بها على ما يشير إليه تعليم رسول الله عَلَيّة كيفيّة الختان، وتعبيره في بعض الرّوايات بالخفض ممّا يدلّ على القدر المطلوب في ختانهن.

ومن هنا اتفقت كلمة فقهاء المذاهب على أنّ الختان للرّ جال والنّساء من فطرة الإسلام وشعائره وأنّه أمر محمود، ولم يُنقل عن أحد من فقهاء المسلمين عدم جوازه أو إضراره بالأنثى إذا هو تمّ على الوجه الذى علّمه رسولُ الله عَلَيْ لأمّ حبيبة في الرّواية المنقولة آنفا، أمّا الاختلاف في وصف حُكمه بين واجب وسُنّة ومكرُمة فيكاد يكون اختلافا في الاصطلاح الذي يندرج تحته الحُكم الشرعي.

وإذا كان قد استبان ممّا تقدَّم بيانه أنّ ختان البنات المسئول عنه من فطرة الإسلام وطريقته على الوجه الذي بينه رسول الله عَلَي فإنه لا يصح أن يُترك توجيهه وتعليمه إلى قول غيره ولو كان طبيبا، لأنّ الطّب علم والعلم مُتطور تتحرّك نظرته وظريّاته دائما.

ولذلك نجد أنّ قول الأطبّاء في هذا الأمر مُختلف، فمنهم من يرى ترك ختان النساء وآخرون يرون ختانهنّ، لأنّ هذا يهذّب كثيرا من إثارة الجنس لاسيما في سنّ المراهقة التي هي من أخطر مراحل حياة الفتاة، ولعلّ تعبير بعض روايات الحديث الشريف في ختان النساء بأنّه مكرمة يهدينا إلى أنّ فيه الصّون والحفظ وأنّه طريق للعفّة، فوق أنّه يقطع تلك الإفرازات الدهنية التي تؤدّي إلى التهابات مجرى البول وموضع التناسل والتّعرُض بذلك لبعض الأمراض الخبيثة المعدية.

هذا ما قاله الأطبّاء المؤيّدون لخفاض الأنشى وأضافوا أنّ الفتاة التى تُعرض عن هذا تنشأ منذ صغرها وفى مُراهقتها حادّة المزاج سيّئة الطّبع، وهذا أمر قد يُصوره لنا ما قد صرنا إليه فى عصرنا من تداخُل وتزاحُم، بل وتلاحُم بين الرّجال والنّساء فى مجالات المُلاصقة والمُزاحمة التى لا تخفى على أحد، فلو لم يتم خفاض الفتاة لتعرّضت لمثيرات عديدة إلى الانحراف والفساد.

لمَا كَانَ ذلكَ ففى واقعة السُّؤال قد بان أنّ ختان البنات من سُنن الإسلام وطريقته فلا ينبغى إهمالهما بقول أحد، بل يجب الحرص على ختانهن بالطَّريق والوصف الذى علَّمه رسول الله عَلِيَّة لأمَّ حبيبة، ولعلَّنا في هذا نسترشد بما قالت حين حوارها مع الرسول عَلِيَّة [هَلُ هُوَ حَرَامٌ فَتَنْهَانِي عَنْهُ !] فكان جوابه عَلِيَّة وهو الصّادق الأمين «بَلْ هُوَ حَلالٌ».

كلّ ما هنالك ينبغي البُعد عن الخاتنات اللآتي لا يُحسنَّ هذا العمل ويجبأن يجرى

الختان على هذا الوجه المشروع، هذا وقد وكل الله سبحانه أمر الصّغار إلى آبائهم وأولياء أمورهم وشرع لهم الدّين وبينه على لسان رسول الله على فمن أعرض عنه كان مُضيّعا للأمانة التي وكلت إليه على نحو ما جاء في الحديث الشّريف «كُلُكُمْ رَاعٍ وَكُلُكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعيّته اللهُ عَلْم .

ويتسنى لنا من عرض ما سبق أن نخلص إلى ما يلى:

(١) أنّ عملية خفاض الإناث عملية تجميليّة تجُرَى بمعرفة الطّبيب المتخصّص لإزالة الأجزاء الزّائدة عن الحجم الطّبيعي فقط.

(٢) أنّ هذا الخفاض ليس ضروريًا لكلّ الإِناث وإِنّما يُترك تقديره للطّبيب الأمين المختص نظراً لاختلافه من حالة لأخرى.

(٣) أن وجود هذه الأجزاء الزّائدة عند بعض الإناث يُؤدِّى إلى بعض التَّاثيرات الجامحة عند الأُنثى، بالإضافة إلى الاضطرابات النفسية والعصبيّة النّاتجة عن ذلك، كما يُؤدِّى إلى الالتهابات المزمنة نظرا للطَّبيعة الخاصّة لهذه المنطقة، مع وجود غُدد عرقية ودهنيّة بها ممّا يُعدُّ وسطا مُلائما لتكاثر البكتريا والفطريّات الضّارة التى قد تصل إلى عُنق الرّحم وقناة فالوب.

(٤) أنّ القاعدة الشَّرعية التي قام عليها استحباب هذا الخفاض بقول النبي الخفضي وَلاَ تَنْهَكي، حدَّدت الأسلوب الجراحي العلمي الصّحيحَ لأداء هذه العملية المتخصصة وأنّ الإزالة فيها تكون للزّائد فقط دون تجاوز، وهي ليست بترا اللأعضاء الهامة في هذه المنطقة الحسّاسة كما يدّعي البعض.

وبعد ـ فإذا اعتبرنا أنّنا مع الذين يرفعون شعار [لا لختان الإِناث] فنحن من الأصوب أيضا أن نكون من المدافعين وبقوة عن الفهم الصّحيَح لقضيّة [الْخفَاض] كما أقرّها الشّرع الحنيف تحقيقا لتلك المقاصد النّبيلة التي بيّنتها أحاديث نبى هذه الأُمَّة ورسول الله للعالمين صلوات الله وتسليماته عليه إلى يوم الدّين.

#### (٦/٢) ـ إعفاء اللَّديــة

المتأمّل في بدن هذا الإنسان وخلْقته يستطيع أن يُدرك كيف أبدع الله سبحانه فيه صنعته، وأكمل له هيئته وحسن صورته، عندما زين رأسه بالسّعر المتناسق النّظيف حماية لجسده وحفظا لحواسه، وجعله لباسا له لاحتياجه إليه، ثمّ جمّل هذا الوجه بالحاجبين اللّذين قوسهما وأحسن خطّهما، وجعلهما وقاية تمّا ينحدر من بَشرة الرّأس إلى تلك العينين اللّتين زيّنهما سبحانه بالجفون والأهداب التي

<sup>(</sup>١) انظر فتوى مُفتى الدّيار المصريّة رقم [٢٠٢١] بتاريخ ٢٩ / ١ / ١٩٨١م

تحميهما من مُلوِّثات الجو، وتُضفى عليهما البهاء والجمال.

كما خصّ الخالق الشَّفَتين من الرّجل بما أنبت فوقهما من شعر الشّارب، وميّزهما بما تحتهما من شعر العنفقة، ليأتى ذلك كلّه متناسقا مع تكوين الرّجل وما يتطلّبه مظهره ومسئولياته في الحياة من خشونة ورهبة واحترام، ثم أكمل زينة هذا الوجه بتلك اللّحية الوافرة التي جعلها سبحانه من كمالات المهابة والرّزانة والوقار.

وإعفاء اللّحية سُنَّة قديمة من سُن الفطرة التي حرص على تحقيقها الرُّسل والأنبياء ويستدلّ على ذلك بقوله تعالى على لسان هارون ﴿قَالَ يَبْنَوُمُ لا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلا ويستدلّ على ذلك بقوله تعالى على لسان هارون ﴿قَالَ يَبْنَوُمُ لا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلا بِرَأْسِي ﴾ [طه: ٩٤]. وللعلماء في أخنه موسى برأس أخيه ولحيته أنّ ذلك كان مُتعارفا عندهم كما كانت العرب تفعله من قبض الرّجل على لحية أخيه وصاحبه إكراما وتعظيما، وفيها الدَّليل على مُتابعة الأنبياء والرُّسل لهذه السُّنة، ولقوله عَلَيْهُ من حديث عائشة رضى الله عنها «عَشْرٌ منَ الْفطْرة [منها]: وإعْفَاءُ اللِّحْيَة (١)».

ولمّا كانت اللِّحية سمة طيِّبة من سمات الرُّجولة والكمال، وعلامة بارزة من علامات الطّاعة والإجلال، فقد اكتسبت في شرع الدِّين أحكامًا وجوبية ترتبت عليمات الطّاعة والإجلال، فقد اكتسبت في شرع الدِّين أحكامًا وجوبية ترتبت عليها تكليفات شرعية بيَّنها رسول الله يَكِ وحض المؤمنين على التمسُّك بها والتَّحلِي بآدابها، باعتبارها الفارقة بين الصّغير والكبير والمتمّمة لجمال الفحولة وكمال الهيئات، فحكم الشَّارع الحكيم بإعفائها لحوقا بأهل الفضل والسُّؤدد والكبرياء، ومُخالفة لما يُصرُّ عليه الأكثرون من حلقها وقصّها تغييرًا لخلق الله تعالى.

واللِّحية بكسر اللاَّم وفتحها اسم لما نبت من الشّعر على الذَّقن خاصّة وهي فكَ الحَنك الأسفل وجمعها لحَى ولُحَى وإعفاؤها: إرسالُها وتوفيرُها وأصله من عَفى الشّيء إذا كثُر وزاد، ومنه قوله تعالى ﴿حَتَّىٰ عَفَوا ﴾ [الأعراف: ٩٥]. أى كثروا، وهذا يعني تركها من غير حلق. (قال) ابن دقيق العيد [تفسير الإعفاء بالتَّكثير من إقامة السبب مقام المسبّب، لأنّ حقيقة الإعفاء التَّرك وترك التعرُّض للُحية يستلزم تكثيرها (٢٠).

وإعفاء اللِّحية فرض واجب فَرضه رسول الله ﷺ على كل مسلم ذكر بالغ عاقل وأمره بإعفائها ونهاه عن حلقها كما بين وفرض الأمور التي لا تصح الصلاة والحج ونحوهما إلا بها، فالرَّسول ﷺ مُشرِّع ولا ينطق عن الهوى كما وصفه ربَّه في الكتاب ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهُوَكَ ۞ إِنَّ هُوَ إِلاَّ وَحْيُّ يُوحَيٰ ﴾ [النّجم: ٣-٤]. وكما قال ﷺ «دَعُونِي مَا تَركَّتُكُمْ، إِنَّمَا هَلُكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِسُؤَالِهِمْ وَاخْتِلافِهِمْ عَلَى

 <sup>(</sup>١) من حديث أخرجه مسلم [٥٦ / ٢٦١] وأبو داود [٥٣].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٥١].

أَنْبِيَائِهِمْ، فَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْء فَاجْتَنبُوهُ، وَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بِأَمْرِ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ('')». وقد أَمرنا الله عزَّ وجلَّ بطاعة نبيه عَلِي ونهانا وجِذرنا عن مُخالَفته في قوله جلَ شأنه ﴿ وَمَآ ءَاتَلكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَلكُمْ عَنْهُ فَٱنْتَهُواْ ﴾ [الحشر: ٦].

وقد ورد في إعفاء اللِّحية أحاديث كثيرة تُدلِّل على وُجوب تركها منها ما ذكره الأئمّة الكرام في الصَّحيح عندهم:

\* «انْهَكُوا الشَّوَارِبَ وَأَعْفُوا اللِّحَى (٢) ». وجاء في لفظ مسلم «أَحْفُوا الشَّوَارِبَ وَأَعْفُوا الشَّوَارِبَ وَأَعْفُوا اللَّوَارِبَ وَأَعْفُوا اللِّعَوارِبَ اللَّعَرِها وتكثيره بتركه.

\* «خَالِفُوا الْمُشْرِكِينَ وَوَفِّرُوا اللِّحَى وَأَحْفُوا الشَّوَارِبَ<sup>(٣)</sup>». أي اتركوها وافرة .

\* «خَالِفُوا الْمُشْرِكِينَ: أَحْفُوا الشُّوارِبَ وَأُوثُوا اللِّحَى (٤)». أي اتركوها وافية.

\* «جُزُوا الشَّوَارِبَ وَأَرْخُوا اللِّحَى، خَالِفُوا الْمَجُوسَ (٥)». وقوله «أَرْخُوا» فهو أيضا بقطع الهمزة وبالخاء المعجمة ومعناها: اتركوها ولا تتعرَّضوا لها بتغيير.

وذكر القاضى عياض [أنه وقع فى رواية الأكثرين كما وقع عند ابن ماهان «أَرْجُوا» بالجيم قيل هو بمعنى الأول وأصله «أَرْجِئُوا» بالهمزة فحُذفت الهمزة تخفيفا ومعناها: أخّروها واتركوها، وجاء فى رواية البخارى «وَفُرُوا اللِّحَى». فجاء في توفيرها خمس روايات: أَعْفُوا، وأَوْفُوا، وأَرْخُوا، وأَرْجُوا، وَوَفِّرُوا، ومعناها كلّها: تركها على حالها].

كما تُشير السُّنَة الفعلية لرسولنا الكريم ﷺ إلى أنّه كان كَثَ اللّحية ووافرها، ولم يصح أنّه كان يأخذ من طولها وعرضها لحديث جابر بن سمرة عند مسلم في وصف لحيته ﷺ (وكان كَثير شَعْر اللّحْية (٢)». أي غليظها وكثيفها وفي رواية (قَدْ مَلاَتْ مَا بَيْنَ كَتفَيْهِ». وهو ما يُفسَّره قول أنس في رواية أبي حميد (كَانَتْ لِحْيَتُهُ قَدْ مَلاَتْ منْ هَهُنَا إلَى هَهُنَا » ويتأيّد هذا:

(١) بِمَا رواه التّرمذي فِي شمائله عن أبي هالة وكان يصف لحية رسول الله ﷺ «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ كَتْ اللَّحْية سَهْلَ الْخَدّيْنِ (٧) ». أي كثيفها وعظيمها.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٧٧٨ م] والبخارى [٧٢٨٨] ومسلم [٢١٤ / ١٣٣٧]. (٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٨٩٣]. (٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٨٩٣]. (٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٥٩ مسلم [٥٥ / ٢٦٠]. صحيح أخرجه مسلم [٥٥ / ٢٥٩] والتّرمذي [٣٧٦٣]. (٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٥ / ٢٦٠]. (٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٩٠ / ٢٩٤]. (٧) انظر الإِتحافات الرّبانية في شرح الشّمائل الحمّدية للتّرمذي [ص ٣٨٠] وجاء بلفظه في المسند عن على وَ الله على المرّبانية في المسند عن على وَ المرّبانية في المرّبانية في المسند عن على وَ المرّبانية في المرّبانية في المسند عن على والمرّبانية في المرّبانية في المرّبانية في المسند عن على والمرّبانية في المرّبانية في ال

- (٢) ثم جاء وصف على رَفِي لَكُنبي عَلِي بِأَنَّه كان «ضَخْمَ الرَّأْسِ وَاللِّحْيَةِ (١)».
  - (٣) ثم قال عنه جَبير بن مطعم أنَّه كان «عَظِيمَ اللَّحْيَةِ مُشْرَبًا حُمْرَةً (٢)».
- (٤) كما جاء عن نافع بن جبير بأنه كان «ضَخْمَ اللِّحْيَة طَويلَ الْمَسْرَبَة (٣)».

ومن ذلك نجد أن وصف الصّحابة الكرام للحية رسول الله عَلَيْ قد جمعت بين: الكثافة والضَّخامة والكثرة حتَّى قال ابن عبَّاس مَعْظَيْنُ «كَادَتْ لِحْيَتُهُ تَمْلاً صَدْرَهُ». أى تبلغ أعلى صدره الشَّريف عَلَيْ .

والأصل في الأمر بإعفاء اللِّحية الوجوب ولا يُصرف عنه إلا بدليل كما هو مُقرَّر في علم الأصول، لذلك كان حلق اللِّحية مُحرَّما عند أئمة المسلمين المجتهدين الأربعة وغيرهم مُستدلِّين على ذلك بأنَّ الأحاديث التي وردت في الإعفاء جاءت بصيغة الأمر والأصل فيه الوجوب، كذلك يتضمّن الأمر النّهي عن حلقها والأصل في النّهي التّحريم ولا يُصرف عنه إلاّ بدليل ولا دليل.

### أقوال أئمة المذاهب فى ندريم حلق اللحية

كان من المهم عند الحديث عن إعفاء اللّحية باعتبارها سُنَّة من سُن الفطرة أن نذكر أقوال أئمَّة المذاهب في تحريم حلق اللّحية ليتنبّه من شَرَح اللهُ صدره للعمل بالدِّين إلى أنَّ أقوال الفقهاء الذين تصدُّوا لاستنباط الأحكام صريحة في التَّحريم كما هو مُقتضى الأحاديث فيُعمل بمقتضاها، إذ من الواجب على المكلَّف ولا سيَّما أهل العلم منهم أن لا يخرجوا عن العمل بالأحكام الواردة على لسان رسول الله سَيَّك بوحى من ربّ العالمين ومن ذلك:

(١) قول العلاَّمة الحاج رجب الحنفى فى شرح الطَّريقة المحمَّدية [مسألة: هل يجوز حلق اللِّحية كما يفعله بعض النَّاس؟ الجواب: لا يجوز ذلك وقد قال عَلَيْهُ «أَحْفُوا الشَّوارِبَ وأَعْفُوا اللِّحى كما هى ولا تحلقوها ولا تُنقصوها عن القدر المسنون وهو القبضة (٥)]. والمسنون هنا بمعنى المشروع.

(٢) قال العلامة النفراوى من المالكيَّة [وفي قَصِّ الشَّوارب وإعفاء اللِّحي مُخالفة لفعل الأعاجم فإنهم كانوا يحلقون لحاهم ويعفون الشَّوارب (وهذا) لا شكَّ في حُرمته

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٤٦].

<sup>(</sup>٢) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٩٤٦].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١١٢٢]. والمسربة الشَّعر الذي وسَط الصَّدر.

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٥٢ / ٢٥٩].

<sup>(</sup>٥) انظر الوسيلة الأحمديَّة [ج ٤ ص ٢٠٨].

عند جميع الأئمّة (1)].

- (٣) قَال ابن رفعة في حاشية الكافية [بأنّ الشّافعي نصَّ في كتاب الأُمِّ على التّحريم. و (قال) الزّركشي وكذا الحليمي في شُعب الإيمان وأستاذه القفّال الشّاشي في محاسن الشّريعة [الصّواب تحريم حلقها جملة من غير علَّة بها (٢)].
- (٤) قال العلاّمة السَّفاريني في الإمتاع وشرح المنتهى عند الحنابلة [لا يُكره أخذ ما زاد على القبضة من لحيته ولا أخذ ما تحت حلقه، وأخذ الإمام أحمد رحمه الله من حاجبيه وعارضيه، والمُعتمد في المذهب حُرمة حلق اللِّحية (٣)].
- (٥) قال ابن حزم في المُحلَّى [إِنَّ قَصَّ الشّارِب وإعفاء اللِّحية فرض، واستدلّ بحديث ابن عمر مرفوعا «خَالفُوا الْمُشْركينَ: أَحْفُوا الشَّوَارِبَ وَأَعْفُوا اللَّحيَ (٤)].

[ثمّا تقدَّم تعلم أنّ حُرمة حلق اللِّحية هي دين الله تعالى وشرعه الذي لم يُشرِّع لِخلقه سواه، وأنّ العمل على غير ذلك سَفهٌ وضلالة أو فسق وجهالة أو غفلة عن هدى سيِّدنا محمّد صلوات الله وسلامه عليه وآله (٥)].

### هل يجوز الأخذ من شعر اللَّحية؟

تباينت أقوال الأئمّة الكرام حول جواز الأخذ من اللّحية وتهذيب شعرها، ونتج عن هذا النّبايُن وجود توجُّهين تبنى كُّل منهما قولا يتعارض مع الآخر، فالقائلون بالجواز استندوا في أدلَّتهم إلى أنّ المُطلق يُحمل على المُقيَّد فيُحمل الإعفاء في الأحاديث على إعفائها من أن يأخذ غالبها أو كلّها.

أمّا القائلون بالمنع فقد أقاموا حُجَّتهم على أنّ أحاديث الأخذ باطلة لا تقوم بها حُجَّة أو يثبت بها بُرهان، وهذا يتضح من التّفصيل التالى:

(أوّلا) استند القائلون بالمنع إلى أنه إذا كان قد وجب إعفاء اللّحية وحرُم حلقها للنّصوص الصّريحة، فكذلك لا يجوزأن تُخفَّف أو يُؤخذ من طُولها وعرضها، واعتمدوا في ذلك على مسألتين:

(١) أنَّ حُجَّة من يزعم جواز الأخذ من اللِّحية حُجَّة باطلة تعلَّقت بحديث لا يصحٍ وهو الحديث الذي أخرجه الترمذي في جامعه عن عمرو بن شُعيب عن أبيه عن جده

<sup>(</sup>١) انظر الفواكه الدّواني [ج ٣ ص ٢١٨].

<sup>(</sup>٢) انظر حاشيتي الشّرواني وابن القاسم على التّحفة [ج ٣ ص ٣٧٦].

<sup>(</sup>٣) انظر غذاء الألباب [ج ١ ص ٣٧٦].

<sup>(</sup>٤) انظر المُحلَّى لابن حزم [ج ٢ ص ٢٢٠].

<sup>(</sup>٥) انظر الإبداع في مضار الابتداع للشيخ على محفوظ رحمه الله [ص ١٠٤].

قال «إِنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ كَانَ يَأْخُذُ مِنْ لَحْيَتِهِ مِنْ عَرْضِهَا وَطُولِهَا (١)». وهو حديث لا يصح عن النبي عَلَىٰ لَأَنَّ في إسناده عمر بن هارون وهو متروك الحديث مُتَّهِم بالكذب فلا يجوز التعلق بحديثه، وقالوا: إِنَّ الحافظ بن حَجَر نقل عن البخارى أنّه قال في رواية عمر بن هارون [لا أعلم له حديثًا مُنكرًا إلا هذا (٢)].

(٢) أمّا ما نُقل عن عمر بن الخطّاب وابنه عبد الله وأبى هريرة رضى الله عنهم من أنّهم كانوا يأخذون من لحاهم ما زاد على القبضة ، فإنّ هذا كان خاصًا بالنسك عند التحلّل من الحجّ والعُمرة وليس في جميع الأوقات ، وهو ما ذكره البخارى مُعلَّقًا في صحيحه «كَانَ ابنُ عُمرَ إِذَا حَجَّ أَو اعْتَمرَ قَبضَ عَلَى لحيّته فَما فَضلَ أَخَذَهُ (٣) ». ورواه الإمام مالك في الموطأ عن نافع بلفظ «كَانَ ابنُ عُمرَ رضِي الله عَنهُ إِذَا حَلَقَ فِي حَجٍّ أَوْ عُمْرة أَخذَ مِنْ لحيته وَشَاربه (٤) ».

(ثانيا) كما تنحصر أدلَّة القائلين بجواز الأخذ من شعر اللِّحية فيما يلى:

(١) قولهم بأنّ ما تقدَّم من أحاديث الإعفاء ليست على إطلاقها لما رُوى عن عبد الله ابن عمرو رضى الله عنه قال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يَأْخُذُ منْ لحْيَته منْ عَرْضِهَا وَطُولهَا (٥)». وما رواه أبو داود والنسائي «أَنَّ ابْنَ عُمَرً كَانَ يَقْبِضُ عَلَى لَحْيَتهُ فَيَقُطعُ مَا زَادَ عَلَى الْكَفِّ». وجاء في رواية «تُمَّ يقُصُّ مَا تَحْتَ الْقَبْضَة». وهو المعنى الذي جاء في رواية البخارى «فَما فَصَلَ أَخَذَهُ». (قال) في الفتح [الذي يظهر أنّ ابن عمر رضى الله عنه كان لا يخص هذا التخصيص بالنسك بل كان يحمل الأمر بالإعفاء على غير الحالة التي تتشوّه فيها الصُّورة بإفراط طول شعر اللّحية أو عرضه (٢)].

(٢) كما أنّ قوله ﷺ «أَحْفُوا الشَّوَارِبَ وأَعْفُوا اللِّحَى»: فمحمول على إعفائها من أن يأخذ غالبها أو كلَّها كما هو فعل مجوس الأعاجم من حلق لحاهم، فيقع بذلك الجمع بين الروايات، وكان اعتماد أئمّة المذاهب في التصريح بأخذ ما زاد على القبضة قياسا على ذلك.

[وحمل بعضهم قوله عَلَي «أعْفوا اللّحَى» على الأخذ منها بإصلاح ما شذَّ منها طولاً وعرضًا، وذهب الأكثر إلى أنّه بمعنى وفُروا أو أكثروا وهو الصّواب]. ويتضح من ذلك أنّ أسلم الأقوال هو قول من قال بظاهر أحاديث الإعفاء وهى مرفوعة صحيحة وكره أن يُؤخذ شيء من طول اللّحية وعرضها والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه التّرمذي يإسناد ضعيف [٢٧٦٢]. (٢) انظر فتح الباري[ج ١٠ ص ٣٥٠]. (٣) أخرجه البخارى موصولا بالحديث رقم [٧٨٩٢]. (٤) أخرجه مالك في الموطأ بإسناد صحيح [٨٧٩]. (٥) أورده المناوى في فيض القدير [٦٩٣٣]. (٦) انظر فتح البارى[ج ١٠ ص ٣٦٣].

## أقوال بعض الأئمّة بالأخذ من اللّحية

ع فعند الأحناف [صرَّح في النَّهاية: بوجوب قطع ما زاد على القبضة ومُقتضاه الإِثْم بتركه إِلاَّ أن يُحمل الوجوب على القبوت، وأمَّا الأخذ منها وهي دون ذلك كما يفعله بعض المغاربة ومُخنَّثة الرِّجال فلم يُبحه أحد].

وعند المالكيَّة (قال الباجي: يقصُّ ما زاد على القبضة ويدلُّ عليه فعل ابن عمر وأبى هريرة رضى الله عنهما فإنهما كانا يأخذان من لحيتيهما ما زاد على القبضة والمراد بطُولها طول شعرها فيشمل جوانبها فلا بأس بالأخذ منها أيضا].

• وعند الحنابلة [قال في باب السواك من شرح مُختصر المقنع ما نصُّه: ولا يُكره أخذ ما زاد على القبضة وما تحت حلقه ويحفُّ شاربه وهو أوْلَى من قَصِّه].

ولقد جاء تعقيب بعض الأئمة على رواية عبد الله بن عمر على النّحو التّالى:

■ قال الحافظ ابن حجر [الذى يظهر أنّ ابن عمر كان لا يخصُّ هذا التَّخصيص بالنُّسُك بل كان يحمل الأمر بالإعفاء على غير الحالة التى تتشوَّه فيها الصُّورة بإفراط طول شعر اللِّحية أو عرضه (١)].

■ قال عياض [يُكره حلق اللِّحية وقصِّها وتحذيفها وأمّا الأخذ من طولها وعرضها إذا عظُمت فحسن بل تُكره الشُّهرة في تعظيمها كما يكره من تقصيرها، وتعقَّبه النَّووى: بأنَّه خلاف ظاهر الخبر في الأمر بتوفيرها قال: والختار تركها على حالها وأن لا يتعرَّض لها بتقصير ولا غيره وكأن مُراده بذلك في غير النَّسُك لأنَّ الشَّافعي رحمه الله قد نصَّ على استحبابه فيه (٢)].

■ قال ابن التين بعدما أنكر ظاهر ما نُقل عن ابن عمر [ليس المراد أنّه كان يقتصر على القبضة من لحيته بل كان يمسك عليها فيُزيل ما شذَّ منها فيمسك من أسفل ذقنه بأصابعه الأربعة مُلتصقة فيأخذُ ما سفل عن ذلك ليتساوى طول لحيته (٣)].

■ قال الكرمانى (لعلّ ابن عمر أراد الجمع بين الحَلْق والتَّقصير في النَّسك فحلَق رأسه وقصَّر من لحيته ليدخل في عموم قوله تعالى ﴿مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ ﴾ [الفتح: ٢٧]. وخصَّ ذلك من عموم قوله عَلَيُّ «وَفِرُّوا اللَّحَى». فحمله على حالة غير حالة النَّسُكُ (\*)].

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٦٢].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٦٣].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٦٣].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٦٢].

■ قال الطَّبرى [ ذَهَب قوم إلى ظاهر الحديث فكرهُوا تناوُل شيء من اللِّحية من طولها وعرضها ، وقال قوم إذا زاد على القبضة يُؤخذ الزَّائد ] .

ثمَّ أشار القائلون بالأخذ إلى مقدار ما يُؤخذ من شعر اللِّحية:

\* فقال مالك: ولا بأس بالأخذ من طُولها إِذا طالت طولا كثيرا بحيث خرجت عن المعتاد لغالب النَّاس فيقصُّ الزّائد لأنّ بقاءه يُقبَّح به المنظر وحُكم الأخذ النَّدب، والمعروف أنّه لا حدَّ للمأخوذ، وينبغى الاقتصار على ما تَحْسُنُ به الهيئة كما أنّه لا يجوز حلقُ ما تحت الحنك لكراهة ذلك [(١)].

\* وحكى الطّبرى اختلافا فيما يُؤخذ من اللّحية هل له حدٌّ أم لا؟ فأسند عن جماعة الاقتصار على أخذ الذى يزيد منها على قدر الكفّ، وعن الحسن البصرى أنّه يُؤخذ من طولها وعرضها ما لم يفحش؛ وعن عطاء نحوه. قال: وحَمَل هؤلاء النّهى على منع ما كانت الأعاجم تفعله من قصّها وتخفيفها [(٢)].

#### بعض ما يتصل باللحية من أحكام

(١) اختار ابن عرفة جواز إِزالة شعر الخدِّ وندب قصٌ شعر الأنف لا نَتْفَهُ لأنّ بقاءه أمان من الجُذام.

(٢) يحرُم إِزالة شعر الْعَنْفَقَة كحُرمة إِزالة شعر اللِّحية وهي الشُّعيرات التي بين الشُّفة السُّفلي والذُّقن، وإِزالة الشَّيب مكروهة كما يُكره تخفيف اللِّحية والشَّارب بالموسى تحسينا وتزيينا [(٣)].

(٣) قال أنس بن مالك «يُكْرَهُ أَنْ يَنْتَفَ الرَّجُلُ الشَّعْرَةَ الْبَيْضَاءَ مِنْ رَأْسِه وَلَحْيَتِه، قَالَ : وَلَمْ يَخْتَضِبْ رَسُولُ الله عَلَيْ ، إِنَّمَا كَانَ الْبَيَاضُ في عَنْفَقَتِه وَفِي الصَّدَّغَيْنِ وَفَي الرَّأْسِ نَبْدُ (1) ». ومعناه شعرات مُتفرِّقة، ويتأيّد هذا بما رواه النَّسَائي عن عمرو بن شعيب «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ نَهِي عَنْ نَتْفِ الشَّيْبِ (٥)». وزاد الترمذي في روايته «وَقَالَ: إِنَّهُ نُورُ الْمُسْلَم». (قَالَ) ابن العربي [إنّما نَهي عن النَّتف دون الخضب لأنّ فيه تغيير الخلقة عَن أصلها، بخلاف الخضب فإنّه لا يُغير الخلقة على النَّاظر إليه (٢)].

<sup>(</sup>١) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ١٨٧].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٦٣].

<sup>(</sup>٣) انظر حاشية العدوى [ج ٢ ص ٢٩٠].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم (١٠٤/ ٢٣٤١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه النسائي [٥٠٨٣] والتّرمذي [ ٢٨٢١].

<sup>(</sup>٦) انظر تحفة الأحوَذى [ج ٧ ص ٢٣٨ ].

(٤) يستحب خضاب شعر الرَّأس واللَّحية بالصَّفْرة والحُمرة عند الأئمّة الأربعة ويحرم بالسَّواد عند أبي حنيفة ومحمّد وهو الصّحيح عند الشّافعية، ودليل ذلك قوله عَلَيُّ «غَيِّرُوا هَذَا بِشَيْءٍ وَاجْتَنبُوا السَّوَادَ (١)». وقوله عَلَيُ من حديث أبي ذرِّ «إِنَّ قَصْنَ مَا غَيَّرْتُمْ بِهِ الشَّيْبُ: الْحِنَاءُ وَالْكَتَمُ (٢)».

أمّا الحنّاء فمعروفة، وأمّا الكَتَم فهو نبت يُخلط بالحنّاء ويخضب به الشُّعر، ثمّ قيل المراد هنا استعمال كلّ منهما بالانفراد، لأنّ اجتماعهما يحصل به السّواد وهو الأمر المنهى عنه ، حتَّى نعت رسول الله عَلَيْ من اختضبوا بالسّواد بقوله إِنّهم «قَوْمٌ يَخْضِبُونَ بِهَذَا السَّوَاد آخِرَ الزَّمَانِ كَحَوَاصِلِ الْحَمَامِ، لاَ يَرِيحُونَ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ (٣) ». والمراد أنّهم وإن دخلوا الجنّة لا يجدون ريحها ولا يتلذّذون به.

(٥) كما يُنهى عن عقد شعر اللِّحية مُستدلِّين بقوله عَلَّ لُرويفع بن ثابت «يَا رُويْفع بَن ثابت «يَا رُويْفع بَعَدَّ الْحَيْتَ اللَّهِ النَّاسَ أَنَّهُ مَنْ عَقَدَ لَحْيَتَهُ، أَوْ تَقَلَّدَ وَيَنْعُ لَعَلَ الْحَيْدَة اللَّهُ مَنْ عَقَدَ لَحْيَتَهُ، أَوْ تَقَلَّدَ وَتَرا، أَوِ اسْتَنْجَى بِرَجِيعِ دَابَّة أَوْ عَظْم، فَإِنَّ مُحَمَّدًا مِنْهُ بَرِيءٌ (٤) ». والعقد في الأصل الربط، يقال [عقدتُ الحبل عقداً فانعقد] يعنى ربطته.

والمعنى كما قال فى النهاية [من عالج لحيته حتى تتعقَّد وتتجعَّد] وذلك من فعل أهل التوضيع والتأنيث، وهذا مُخالف للسُّنَّة التى هى تسريح اللّحية وإكرامها، وقيل: كانوا يعقدونها فى الحرب زمن الجاهليّة فأمرهم رسول الله عَلَيُّة بإرسالها لما فى عقدها من التّشبُه بالنّساء.

(٦) يستحبّ عند الأئمّة تسريح شعر اللّحية وإصلاحها لما أخرجه مالك عن زيد بن أسلم «أَنَّ عَطَاءَ بْنَ يَسَارٍ أَخْبَرَهُ أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ كَانَ فِي الْمَسْجِد، فَدَخَلَ رَجُلٌ ثَائِرَ الرَّأْسِ وَاللِّحْيَة، فَأَشَار إِلَيْه بِيَدهِ أَن اخْرُجْ، كَأَنَّهُ يَعْنَى إِصْلاَحَ شَعْر رَأْسه وَلَحْيَته، فَفَعَلَ الرَّجُلُ ثُمَّ رَجَعَ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ : أَلَيْسَ هَذَا خَيْرًا مِنْ أَنْ يَأْتَى أَحَدُكُمْ ثَائرَ الرَّأْسِ كَأَنَّهُ شَيْطَانٌ (٥)».

ويتأيَّد هذا بما رواه التِّرمذي في شمائله من حديث أنس رَوْ اللَّهُ ﴿ كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيُّ يُكْثِرُ دُهْنَ رَأْسِهِ وَتَسْرِيحَ لِحْيَتِهِ وَيُكْثِرُ الْقِنَاعَ حَتّى كَأَنَّ ثَوْبَهُ ثَوْبُ زَيَّات (٢٠) «.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٩٩،٥] وأبو داود [٤٢٠٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه النسائي [٩٣،٥] وأبو داود [٥٠٠٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه النّسائي [ ٥٠٩٠] وأحمد [ ١٦٩٣٢ ].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٦] والنّسائي [٧٨٠٥] وأورده في المشكاة [٣٥١].

<sup>(</sup>٥) أخرجه مالك في الموطأ مُرسُلا [٧٠٨] وأورده ابن عبد البرّ في التّمهيد [٥/٥].

<sup>(</sup>٦) أخرجه التّرمذي في الشّمائل وانظر الإتحافات الرّبانية [ص٧٧].

وفيه دليل على الاهتهام بشعر اللِّحية وغسلها وإصلاحها، كها يُستحب في ترجيلها أمران: (الأول) التَّيامن في ترجيل شعرها لما روي عن عائشة رضي الله عنها عن النَّبِي كَالِيُّ [أَنَّهُ كَانَ يُعْجِبُهُ التَّيَمُّن مَا اسْتَطَاعَ فِي تَرَجُّله وَوُضُونه (١)]. وجاء عند مسلم بلفظ [ليُحِبُّ التَّيمُّن فِي طُهُورهِ إِذَا تَطَهَّرِ، وَفِي تَرَجُّلُهَ إِذَا تَرَجَّلَ]. والتَّيمُّن في التَّرجُّل أن يبدأ بالجانب الأيمن وأن يفعله باليُمني. (قال ابن بطال [الترجُّل تسريح شعر الرَّأس واللَّحية ودهنه، وهو من النظافة التي ندبِ الشَّرِع إليها (٢)].

(الثَّاني) تطييب اللِّحية بها يُستحبُّ من مسك وغيره لقول عائشة رضي الله عنها [كُنْتُ أُطيِّبُ النَّبيِّ وَلَمُنْتُ النَّبيِّ وَاللهِ عَلَيْتِهِ (٣)]. ويُؤخذ من الطيب في رَأْسِهِ وَلحْيَتِهِ (٣)]. ويُؤخذ من الحديث مشروعيَّة تطييب اللِّحية مع الرَّأس وأن طيبَ الرِّجال لا يُجعل في الوجه بخلاف طيب النِّساء.

### (۷/۳) ـ قص الشَّارب

الشَّارب اسم للشَّعر الذي يسيل على الفم [أو] ما ينبت على الشَّفة العُليا منه، ولا يكاد يثنَّي كقولهم (شَاربَان]: باعتبار الطَّرفين والجمع شوارب، أمَّا قصُّه فهو الأخذ من الشَّعر بالمقصِّ خاصَّة، ولا فرق بين قصِّه وتقصيره وكذلك تكون إزالته بأي آلة كانت، ولهذا كلِّه أحكامه المُفصَّلة في شرع الدِّين [(٤)].

وعندما يتحدَّث رسولنا الكريم ﷺ عن سُنَن الفطرة ومُفرداتها فإنَّه يُشير إلى القصِّ كوسيلة عمليَّة لتحقيق هذ السُّنة في تعامل من كانوا قبلنا مع هديها لقوله ﷺ من حديث ابن عمر تعطی [من الفطرة قصُّ السَّارِبِ(٥)]. وقوله ﷺ [من الفطرة حَلْقُ الْعَانَة وَتَقْلِيمُ الطَّظْفَارِ وَقَصُّ الشَّارِبِ(٢)]. وما جاء عن أبي هريرة تعطی [خَسْ من الفطرة منها ـ وَقَصَّ الشَّارِبِ(٢)]. وما رُوي عن عائشة [عَشْرٌ مِنَ الفِطرة - أوَّهُا : قَصُّ الشَّارِبِ(١)].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري [٩٢٦] ومسلم [ ٦٦/ ٢٦٨].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح الباري [ج ١٠ ص ٣٨٦].

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري [٩٢٣] ومسلم [٤٤/ ١١٩٠].

<sup>(</sup>٤) انظر الموسوعة الفقهيَّة [١٥٠/١٥] والمصباح المنير (ص١١٥].

<sup>(</sup>٥) من حديث أخرجه البخاري [٨٨٨].

<sup>(</sup>٦) من حديث أخرجه البخاري [٥٨٩٠].

<sup>(</sup>٧) من حديث أخرجه البخاري [٨٩١] ومسلم [٤٩/ ٢٥٧].

<sup>(</sup>٨) أخرجه مسلم [٥٦/ ٢٦١] وأبو داود [٥٣] والتّرمذي [٧٥٧].

وإذا كان القصُّ يُطلق على قطع شيء من شيء بآلة مخصوصة ومقصوده: إزالة الشَّعر النَّابت على الشَّفة العُليا من غير استئصال، فإنّ السُّنَّة الثّابتة أشارت إلى المعنى ذاته من خلال لفظين يحملان دلالة القصّ:

أحدهما \_[التقصير]: كما جاء في قوله ﷺ عند النسائي من طريق سعيد المقبرى عن أبي هريرة رضى الله عنه «وَتَقْصيرُ الشَّارِبِ(١)».

والثّانى - [الأَّخْذَ]: كما جاء فى قوله ﷺ من حديث زيد بن أرقم رضى الله عنه « مَنْ لَمْ يَأْخُذُ مِنْ شَارِبِهِ فَلَيْسَ مِنَا (٢)». أى حين احتاج إلى الأخذ بأن طال فلم يأخذ منه [فليسَ منّا]: وفيه تهديد شديد وتغليظ فى حقّ التّارك وتأويله بأنّه ليس من أهل سُنّتنا، وله شاهد عند النّسائى بلفظ «وأَخْذُ الشّارِب (٣)». وجاء فى المُسند من حديث أبى هريرة «خُذُوا مِنَ الشَّوَارِبِ وأَعْفُوا اللِّحَى (٤٠)».

وعلى هذا النّحو فإنّ الأخذ والتّقصير لا يخرجان عن دائرة [القص] بحال، وكأنّ الفطرة قد جاءت لتوحّد بين نهجنا وبين شرع من كانوا قبلنا من أهل القبّلة في التّعريف بهذه السّنّة تأصيلا لأحكامها والتزاما بهديها.

ثمّ عندما يتحوّل الأمر إلى خصوصيّة التّعريف بهذه السُّنَّة فإنّ خطاب التّكليف بها إلى الأُمّة يأتى بمعان أُخرى تُساير ذات الفطرة نهجا وتُعايشها تطبيقا كما فى قوله عَلَيْ من حديث ابن عمر «خَالفُوا الْمُشْرِكِينَ: وَفُرُوا اللِّحَى وَأَحْفُوا الشَّوَارِبَ (٥)». وإذا كان التّوجيه الكريم من نبينا عَلَيْ يُشير إلى الإحفاء كوسيلة فإنّه فى مجال التّطبيق العملى يأتى بمُرادفات جديدة تتحقَّق من خلالها هذه السُّنَة:

- (\*) كقوله ﷺ «جُزُّوا الشَّوَارِبَ وَأَرْخُوا اللِّحَى خَالِفُوا الْمَجُوس (٢)». من الجزِّ وهو القطع ويعنى: قصُّ الشَّعر إلى أن يبلُغ الجلد، وفي الخبر عند ابن عبّاس «أَنَّ رَسُولَ اللهِ كَانَ يَجُزُّ شَارِبَهُ (٧)». قال الطّحاوى: وهذا الأغلب فيه الإحفاء.
- (\*) وقوله ﷺ «انْهَكُوا الشَّوَارِبَ وأَعْفُوا اللِّحَى (^)». من النَّهك وهو تأكيد المُبالغة في الإزالة ومنه قوله ﷺ للخافضة «أَشِمِّي وَلاَ تَنْهَكِي». أي لا تُبالغي في ختان الأُنشي إن فعلت ذلك.

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [٥٠٥٨]. (٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٩١٦] والنّسائي [ ١٦] والنّرمذي [ ٢٩٦]. (٣) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [ ١٦] وابن حبّان والنّسائي [ ١٦]. (٥) مديث صحيح أخرجه النّسائي [ ١٩٤٧]. (٥) حديث صحيح أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٣٠٠٩] والطّبراني في الكبير [ ١٣٤٧٦]. (٥) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٩٧٦]. (٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٢٧٦٤]. ومسلم [ ٥٥ / ٢٠٠]. (٧) رواه الطّحاوي في معاني الآثار [ ٤ / ٣٠٠]. (٨) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٩٩٣]. (٨) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٩٩٣].

وكلّ هذه الألفاظ تدلُّ على أنَّ المطلوب المبالغة في الإزالة، لأنّ الجزَّ قصِّ يبلغ الجلد والإحفاء الاستقصاء، ومن ثمّ استحبّ أبو حنيفة وأحمد استئصال الشّارب بالحلق، لكنّ المختار عند الشّافعية قصَّه حتّى يبدو طرف الشّفة ولا يستأصله. (قال) ابن دقيق العيد [والحكمة في قصّه أمر ديني وهو مُخالفة شعار المجوس في إعفائه وأمر دنيوى وهو تحسين الهيئة والتّنظيف (١)].

والمرء في تحقيقه لهذه السُّنَّة مُخيَّر بين كيفيَّتين:

# (الأُولى) ـ القصّ:

وهو الذى ورد في أكثر أحاديث الفطرة بمعنى الأخذ والتَّقصير دون استئصال حتى يبدو طرف الشَّفة العُليا لحديث المغيرة بن شُعبة قال «ضِفْتُ النَّبِيَّ عَلَيْ وَكَانَ شَاربي وَفَى فَقَصَّهُ لي عَلَى سواك (٢)».

وقوله عَلَيْ من حديث زيد بن أرقم «مَنْ لَمْ يَأْخُذْ منْ شَارِبه فَلَيْسَ منَّا». وما أخبر به ابن عبّاس رضى الله عنهما «وكَانَ النَّبِي عَلَيْ يَقُصُّ مَنْ شَارِبه وَيَقُولُ: إِنَّ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلَ الرَّحْمَن كَانَ يَفْعَلُهُ (٣) ». وكلُّها تدُلُّ على أنّ المشروع هو أخذ بعض الشَّارب وهو ما زاد على أوّل الشَّفة وطال عنها لا حلقه كما يفعله بعضهم.

واحتج من لم ير الإحفاء بكثرة روايات القصّ. (قال القرطبي): القصّ أن يأخذ ما طال على الشَّفة بحيث لا يُؤذى الآكل ولا يجتمع فيه الوَسَخ، والقصّ مُفسَّر للمراد والإحفاء مُحتمل والمُفسَّر مُقدَّم على المُحتمل. (وقال) ابن عبد البرّ [إنّما في الباب أصلان: الأوّل: «أَحْفُوا» وهو لفظ مُحتمل التّأويل. والثّاني: «قُصُّوا» وهو مُفسَّر والمُفسَر يقضى على المحتمل وهو عمل أهل المدينة وهو أوْلَى ما قيل به في هذا الباب(٤)].

### (الثّانية) ـ الإحْفَاء:

الإحفاء عند أهل اللُّغة الاستئصال وهو المبالغة في إزالة شعر الشَّارب، وورد فيه من الصّحيح (أَحْفُوا. انْهَكُوا . جُزُّوا) كما في قوله ءَيِّكَ :

\* عند النسائى وأحمد «أحْفُوا الشُّوَارِبَ (٥) ». والإِحفاء الاستقصاء من قولهم: حفًا الرَّجُل شاربه إذا استأصل أخذ شعره.

\* وقوله ﷺ عند البخاري «انْهَكُوا الشُّوَارِبَ وَأَعْفُوا اللُّحَي (٢)».

\* وقوله ﷺ عند مسلم «جُزُّوا الشَّوَارِبَ وَأَرْخُوا اللِّحَى(١)».

وتعلَّق المُحفُون بأحاديث الأمر بالإحفاء والتي منها ما أخرجه البخارى تعليقًا «و كَانَ ابْنُ عُمَرَ يُحْفِى شَارِبَهُ حَتَّى يَنْظُرَ إِلَى بَيَاضِ الْجِلْدَة وَيَأْخُذُ هَذَيْنِ، يَعْنِى بَيْنَ الشَّارِبِ وَاللَّحْيَة (٢)». وأخرج الطّبرى من طريق عبد الله بن أبى عثمان قال «رَأَيْتُ ابنَ عُمَرَ يَأْخُذُ مَنْ شَارِبَه أَعْلَهُ وَأَسْفَلَهُ (٣)». وهذا يردُّ تأويل من تأوَّل في أثر ابن عمر أنّ المُراد به إزالة ما على طرف الشِّفة فقط.

وعن طريق عبد الله بن أبي رافع قال «رأَيْتُ أَبَا سَعِيد الْخُدْرِيِّ وَجَابِرِ بْنِ عَبْد الله وَابْنِ عُمَرَ وَرَافِع بْنِ خُدَيْجٍ وَأَبَا أُسَيْد الأَنْصَارِيِّ وَسَلَمَةَ بْنِ الأَكُوعِ وَأَبَا رَافِع يُنْهِكُونَ شَوَارِبَهُمْ مَنْ طَرْف الشَّفَّة». ومن شَوَارِبَهُمْ مَنْ طَرْف الشَّفَّة». ومن أعدل الآثار التي ذكرها الحافظ في الفتح عن الشّعبي [أنّه كان يقص شاربه حتَّى يظهر طرف الشَّفة العليا وما قاربه من أعلاه ويأخذ ما يزيد ممّا فوق ذلك وينزع ما قارب الشّفة من جانبي الفم ولا يزيد عن ذلك، وهذا أعدل ما وقفت عليه من الآثار (٤٠)].

وفى حديث عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه أنه سئل عن السُّنَة فى قصِّ الشَّارِب فقال «أَنْ تَقُصَّهُ حَتَّى يَبْدُو الإطارُ (٥)». وقوله «الإطارُ»: يعنى الخَيْدَ الشّاخص ما بين مَقَصِّ الشَّارِب وطرف الشَّفة المُحيط بالفم، وكذلك كلّ شيء مُحيط بشيء فهو إطار له، وجاء عن يحيى قال «سَمعْتُ مَالكًا يَقُولُ: يُؤْخَذُ مِنَ الشَّارِب حَتَّى يَبْدُو طَرَف الشَّفَة وَهُو الإطارُ، وَلاَ يَجُزُهُ فَيُمَثِّلُ بِنَفْسِهِ (٢)».

## جواز القصّ والإحفاء بلا تعارُض بينهما

والحاصل أنّ السُّنَة دلّت على جواز الأمرين بلا تعارُض بينهما لأنّ القصّ يدلُّ على أخذ البعض والإحفاء يدلُّ على أخذ الكلّ، وكلاهما ثابت فيختار المُكلَف أيهما شاء، وينبغى لمن يُريد المُحافظة على السُّنَة أن يستعمل هذا مرّة وهذا مرّة ليكون قد عمل بكلّ ما ورد تحقيقاً لمشروعيّته التي تكفل للمُسلم: مُخالفة المجوس في الهيئة، والأمن من التّشويش على الطّعام والشّراب، وعدم بقاء زُهومة وأثر المأكول فيه.

كما أبدى ابن العربى لتخفيف شعر الشّارب معنّى لطيفا ذكر فيه [إِنّه لمّا كان شعر الشّارب عُرضة لأن يتبلّد بالمُخاط وهو الماء النّازل من الأنف لما فيه من اللُّزوجة

<sup>(</sup>۱) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٥/ ٢٦٠]. (٢) أخرجه البخارى مُعلَقًا قبل رقم [٨٨٨]. (٣) أورده في فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٦٠]. (٥) أخرجه أبو عبيد في غريب الحديث [٣١/ ٥] وأورده في تهذيب اللُّغة [١/ ٨]. (٦) أخرجه مالك في المؤطأ مُدرجًا بالحديث [٢١/ ١].

التى يصعب معها تنقيته وتنظيفه عند غسله فشُرع تخفيفه والأخذ منه ليستكمل بذلك تمام النظافة وكمال الصُّورة (١٠)].

والحلق عند الأحناف هو السُّنَّة الختارة لظاهر حديث ابن عمر «أَحْفُوا الشَّوَارِبَ». (قال) الطَّحاوى [ولمّا كان التّقصير مسنونا عند الجميع كان الحلق فيه أفضل قياسا على الرَّأس، وقد دعا النّبي عَلِي للمُحلِّقين ثلاثا وللمقصِّرين واحدة فجعل حلق الرأس أفضل من تقصيره فكذلك الشّارب (٢)].

كما قالت المالكيّة بقصِّه حتى يبدو طرف الشَّفَة العُليا ولا يحفُّه من أصله، وأغرب ابن العربى فنقل عن الشَّافعى رحمه الله القول باستحباب حلق الشَّارب، وذهب بعض الحنفيّة وابن حزم إلى القول [بوجوب] الأخذ منه لقوله عَلَيْ «مَنْ لَمْ يَأْخُذْ مِنْ شَارِبه فَلَيْسَ مِنَّا (\*)». وقوله عَلَيْ «انْهَكُوا الشَّوَارِبَ وَأَعْفُوا اللَّحَى (\*)».

### بعض ما يتعلق بقص الشارب من أحكام

١- يستحبّ فى قص الشارب أن يبدأ بالجانب الأيمن وللمرء أن يقض ذلك بنفسه أو يُوليه غيره لحصول المقصود من غير هتك مُروءة بخلاف الإبط ولا ارتكاب حُرمة بخلاف العانة ، كما يتأدى أصل السُّنَّة بأخذ الشَّارب بالمقص ونحوه .

٢- ليس فى قص الشَّارب توقيت والمختار عند العلماء أن القص لا يُوقَّت بوقت مُحدَّد وإِنمَّا يُضبط بضرورة الحاجة لاختلاف ذلك باختلاف الأحوال والأشخاص، فمتى استشعر المسلم حد الزيادة من الشَّعر فى شاربه وغيره كان الإسراع فى تحقيق السَّنَة أوفَى وأوجَب، ولنا في ذلك أن نستحضر قول أنس رضى الله عَنه قال «وَقَّت لَنا رَسُولُ الله عَن في قص الشَّارِب، وَتَقْلِيم الأَظْفَارِ، وَنَتْف الإِبْط، وَحَلْق الْعَانَة، أَنْ لاَ نَتْرُكَ أَكْثَرَ مَنْ أَرْبُعِينَ لَيْلَة ».

٣-إِذا نبت للمرأة شعر في موضع اللِّحية أو الشَّارب جاز لها إِزالته لكونه مُثْلَةً في حقِّها بخلاف الرَّجل، والنَّتف في هذه المواضع أفضل من الحلق لأن الحلق ينمى الشَّعر والنَّتف يُؤخِّر نموَّه ويعمل على استئصاله.

٤-اختُلف في جانبي الشَّارب وهما السبالان فقيل هما من الشَّارب ويشرع معه قصُّهما، وقيل هما من جملة شعر اللِّحية فيتركا. (قال) الغزالي [ولا بأس بترك سبالَيْه وهما طرفا الشَّارب فعل عمر رضى الله عنه وغيره ذلك]. و(قال) النّووي [ولا بأس بتقصيره، روى ذلك البيهقي عن ابن عمر رضى الله عنهما].

<sup>(</sup>۱) انظر فتح البارى [ ۱۰ ص ٣٦٠]. (۲) انظر زاد المعاد [ج ۱ ص ۱۸۱]. (٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٣١٩]. أخرجه النسائي [٢١] وابن حبّان [١٤٨٢].

نقل النّووى عن الطّبرى قوله [الأخذ من الحاجبين للرّجُل إذا طالا فلم أر فيه شيئا لأصحابنا، وذكر بعض أصحاب أحمد أنه لا بأس به، قال: وكان أحمد يفعله وحكى أيضا عن الحسن البصرى(١)].

٦ - يُندب التّخلُّص من بقايا الشَّعر والأظفار بعد القص ّلما رُوى عن النّبى عَلَيْهُ ﴿ اللّهُ عُلَا يَتَلَعُبَ بِهِ سَحَرَةُ بَنى آدَمَ ». ولكونها ﴿ أَنّهُ كَانَ يَأْمُرُ بِدَفْنِ الشَّعْرِ وَالأَظْفَارِ (٢) ». وقال ﴿ حَتَّى لاَ يَتَلَعَّبَ بِهِ سَحَرَةُ بَنى آدَمَ ». ولكونها أجزاء من الآدمى ينبغى احترامها ، ويُمكن قياسًا على ذلك أن تُلقى هذه الأشياء في أماكن مُستترة حتّى لا تكون عُرضة للمهانة أو سببا للتلوُّث .

٧ ـ كما يشرع عند ابن العربى تنظيف ما بداخل الأنف من الشعر والأخذ منه إذا طال، وقال غيره بندب قصّه وليس نتفه لأنّ في بقائه أمان من بعض الأمراض، كما أنّ نتفه يُورِّث الأَكلَة وهي داء في العضو يُصيبه.

### (۸/Σ) ـ إكرام الشّعر

الشَّعْرُ [بسُكون العين وفتحها] هو زينة رأس الرَّجُل وكمال هيئته، وإكرامه يكون بغسله ودهنه وتسريحه والاعتناء بنظافته لقول النّبى عَلَيْ من حديث أبى هريرة «مَنْ كَانَ لَهُ شَعْرٌ فَلْيُكْرِمْهُ (٣)». وقوله عَلَيْ من حديث عائشة رضى الله عنها «إِذَا كَانَ لأَحَدِكُمْ شَعْرٌ فَلْيُكْرِمْهُ (٤)». وإكرامه ندبا بأن يصونه من نحو وسَخ أو قَذَر، ويتعهده بالتنظيف فيفرق شعر الرّأس ويمشطه بماء أو دهن أو غيره ممّا يُليّنه ويرسل سائره، كما أنّ تجمّل المرأة واهتمامها بشعرها من أهمّ الوسائل التي تُحقِّق كمال المُتعة لزوجها، ولذلك كانت عناية الإسلام بجمال الشّعر ونظافته ترجيلا وتصفيفا وتنظيما، وتهذيبه بالزّيت المُعطَّر والرّوائح الطّيبة وغير ذلك في المناسبات العديدة.

والكلام في مبحثنا التّالي يتضمّن الإشارة إلى:

### (أولًا ) ــ إعفــاء الشّعر

لم يحلق نبيُّنا عَلَيُّ رأسه في سني الهجرة إِلاَّ في عام الحُديبية وعُمرة القضاء وحَجَّة الوداع ولم يُقصِّر شعره إلا مرة واحدة كما في الصّحيح عن عائشة رضي الله عنها قالت «كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا ورَسُولُ اللهِ عَلَيُّةِ مِنْ إِنَاءِ وَاحِدٍ وَكَانَ لَهُ شَعْرٌ فَوْقَ

<sup>(</sup>١) انظر المجموع للنُّووي [ج ١ ص ٢٩٠].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان [٦٤٨٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢١٦٣].

<sup>(</sup>٤) حديث أخرجه في صحيح الجامع [٧٧٠] وأورده في الصّحيحة [٥٠٠].

الْجُمَّة (1) وَدُونَ الْوَفْرِة (٢)». وكانت جُمَّته ﷺ تضرب شحمة أُذُنيه وإذا طال جعله غدائر أربعة لقول أُمِّ هَانِيٍّ رضى الله عنها «قَدَمَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ مَكَّةَ ولَهُ أَرْبُعُ عَدائر (٣)». و[الغدائر]: هي الشَّعر المضفور ويُستحب أن يكون شعر المُسلم على صفة شعر النبي عَلِي إذا طال فإلى منكبيه وإن قصر فإلى شحمة أُذُنيه.

والمرء في شرع الدّين مُخيَّر بين أن يترك شعره كلَّه أو يحلقه كلَّه كما في قوله عَلَيْه من حديث ابن عمر رضى الله عنه «احْلُقُوهُ كُلَّهُ أَو اتْرُكُوهُ كُلَّهُ ( أَ ) ». أى أزيلوه بحلق أو قص ، وخص الحلق لغلبته وسلامته من الأذى وغيره قد يُؤذى ، فالحلق إزالة ما يتأتى الزَّوال فيه بالقطع من الآلة الماضية في عمله حفاظا على الرَّأس التي هي مجتمع الخلقة ومجتمع كل شئ رأسه.

كما أنّ الحلق لبعض الرَّأس وترك بعضه مُثْلة ويُسمَّى القَزَع وقد جاء النَّهي عنه صريحا فيما رواه ابن عمر «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى نَهَى عَنِ الْقَزَع، والْقَزَع أَنْ يُحْلَق رَأْسُ صريحا فيما رواه ابن عمر «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى نَهَى عَنِ الْقَزَع، والْقَزَع أَنْ يُحْلَق رَأْسُ الصَّبِيَّ فَيُتْرَكَ بَعْضُ شَعْرِه (٥)». وهو مكروه مُطلقا تنزيها إلا لعذر سواء كان لرجُل أو امرأة، وسواء كان في القفا أو النّاصية أو الوسط وأكده عَنَ بقوله «كُلُه»: دفعا لتوهم التجوز بإرادة الأكثر لما فيه من التَّشويه وتقبيح الصُّورة.

#### (ثانيا ) ـ فرق الشّعر

هو قسمته فى المَفْرَق وهو وسط الرَّأس، يقال: فَرَق شَعْرَه فَرْقَا بالسُّكون وأصله من الفَرْق بين الشَّيئين، والمَفْرَق مكان انقسام الشَّعر من الجبين إلى دارة وسط الرَّأس ولا يكون إلا مع كثرة الشَّعر وهو أوْلى من ترك الشَّعر مُرسلا على هيئته المعروفة بالسَّدْل، ولأَنَّه آخر ما كان عليه رسول الله على الله على عائشة رضى الله عنها «كَأَنَّى أَنْظُرُ إِلَى وَبِيصِ الطِّيبِ فى مَفْرَق النَّبِيَّ عَلَيْهِ وَهُوَ مُحْرَمٌ (٢٠)».

وعن ابن عبَّاس رضى الله عنه قال «إِنَّ رَسُولَ الله عَلَيُّ كَانَ يَسُدلُ شَعْرَهُ، وَكَانَ الله عَلَيْ كَانَ يَسُدلُ شَعْرَهُ، وَكَانَ الْمُشْرِكُونَ يَفْرِقُونَ شُعُورَهُمْ، وَكَانَ يُحِبُّ مُوافَقَةً أَهْلِ الْكِتَابِ فِيمَا لَمْ يُؤْمَرْ فِيهِ

 <sup>(1)</sup> الجُمَّة شعر الرأس يصل إنى المنكبين، أمّا الوفرة فهى الشّعر يصل إلى الأذنين لأنّه وفر على الأذن أى
 اجتمع عليها حتى غطَّاها.

<sup>(</sup>٢) أورده التّرمذي في الشّمايل وانظر الإتحافات الرَّبانية [ص ٦٤ / ٢].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٩١٦ ] والتّرمذي [ ١٧٨٢ ] وابن ماجه [ ٢٩٤٢ ].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٥٦١٥] وأبو داود [٥٩١٥] والنّسائي [٥٠٦٣].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٩٣] والبخاري [١٩٧٠] بنحوه

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٥٣٨] ومسلم [٣٩/ ١١٩٠].

بشيء ، ثمّ فَرَقَ رَسُولُ الله عَلَي بَعْدَ ذَلِكَ (١)». وحكمة عُدوله عن موافقتهم في السَّدل أنّ الفَرْقَ أنظف وأبعد عن الإسراف في غسله وعن مُشابهة النّساء كذلك ، إلاّ أن الحديث يدلّ على جواز الأمرين وأنّ الفَرق أفضل لأنّه آخر الأمرين من فعل نبيّنا عَلَي ، والسَّدل : إرسال الشَّعر حول الرّأس من سائر الجوانب ، أمّا الفَرْق : فهو قَسْمُ الشَّعْر قسمين على اليمين واليسار من جهة الأذُنين .

## (ثالثـا) ـ ترجيل الشّعر

الترجيل والترجيل تسريح الشّعر، وقيل الأوّل: المَشْط، والثّانى: التّسريح، وقيل أنّ التّرجيل: المَشْط والدَّهن، أى تحسينه ودهنه بطيب وزيت ونحوهما، وهو أمر مُستحب فى السَّنَة إِذَ الشّابت عنه عَلَيْ أَنّه كان يُحب التّرجُّل، فكان يُرجِّل نفسه تارة وتُرجِّله عائشة رضى الله عنها تارة، ومن ذلك قول أنس «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يُكثِرُ دَهْنَ رَأْسِهِ وَتَسْرِيحَ لحيته وَيُكثِرُ الْقِنَاعَ حَتَّى كَأَنَّ ثَوْبَهُ ثَوْبَ زَيَّاتِ (٢)».

والقناعُ ـبكسر القاف ـقطعة من القماش تُوضع على الرّأس حين استعمال الدّهن لـتقى العمامة منه وهى المُراد بالثّوب فى قوله رضى الله عنه «كَأَنَّ ثَوْبَهُ ثَوْبَ وَيَّات». وإكثاره عَلَيْ الدّهن والتّسريح كان فى وقت دون وقت ، كما كان عَلِي يحبّ التّيامُن فى ترجُّله وهو ما أخبرت به عائشة رضى الله عنها «أَنَّهُ كَانَ يُعْجِبُهُ التَّيَمُّنُ مَا اسْتَطَاعَ فِى تَرَجُّلهِ وَوُضُوئه (٣)». وجاء فى لفظ مسلم «وفى تَرَجُّله إِذَا تَرَجُّل ».

وممّا يُؤكّد استحباب ترجيل الشَّعر ودهنه أمر رسول الله عَلَيْ لثائر الشَّعر واللِّحية بإصلاح شعره ولحيته ففعل ثمّ رجع فقال النّبي عَلَيْ «أَلَيْسَ هَذَا خَيْرًا مِنْ أَنْ يَأْتِي أَحَدُكُمْ تَائرَ (٤) الرَّأْسِ كَأَنَّهُ شَيْطَانٌ (٥)». وقد أشار به رسول الله عَلَيْ إلى النّساء بقوله في الحديث «حَتَّى تَمْتَشَطَ الشَّعَنَةُ». وأطلق عليها ذلك لأنّ التي يغيب عنها زوجها في مظنَّة عدم التزيّن، أمّا الحاضر روجها فإنّ ديدنها تسريح الشَّعر وتنظيفه وتحسينه.

ويُستحب للرَّجُـل عدم المُبالغة في ترجيل الشّعر وتسريحه وهو معنى حديث عبد الله بن مغفل «أنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيهِ نَهَى عَنِ التَّرَجُّلِ إِلاَّ غِبًا (٢)». والغِبُّ أن يُفعل يوماً

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٥٥٨] ومسلم [٩٠ / ٢٣٣٦] وأبو داود [١٨٨٤] واللَّفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في الشّمايل وانظر الإتحافات الرّبانيّة [ص ٧٧ ].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٥٩٢٦] ومسلم [ ٦٦ / ٢٦٨ ] وأبو داود [ ٤١٤٠].

<sup>(</sup>٤) الثَّائر الرَّاس: الشُّعث بعيد العهد بالدَّهن والترجيل والاهتمام بشعر رأسه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مالك في الموطّأ مُرسلا [٧٠٨] وأورده ابن عبد البر في التّمهيد [٥٠،٥].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٥٩٥] والتّرمذي [١٧٥٧] والنّسائي [٥٠٧٠].

ويُترك يوما، والمراد به النَّهي عن المواظبة عليه والاهتمام به، وجاء في النِّهاية [زِدْ غِبًّا تزدد حُبًّا] ومنه الحديث [أَغبُّوا في عِيَادَة المْريض] أي لا تعُودوه في كلّ يوم لما يجد من ثقل العُوَّاد. (قال) العراقي في حديث أبي داود [نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ يَتَمَشَّطَ أَحَدُنَا كُلَّ يَوْمٍ]. هو نهي تنزيه لا تحريم ، والمعنى فيه أنَّه من باب التَّرفيه والتنعُّم فيُحتسب (١)].

### (رابعا) ــ دهن الشعر بالزيت أو غيره

يستحبّ استعمال الزَّيت أو بديله في الشَّعر يوما بعد يوم أو أن يستعمله يوما ويتركه يومين أو العكس لقول النَّبى ﷺ من حديث ابن عمر رَفِّتُكُ [ائْتَكِمُوا بِالزَّيْتِ وَادَّهِنُوا بِهِ فَإِنَّهُ يُخْرُجُ مِنْ شَجَرَة مُبَارَكَة (٢)]. وقوله [ادَّهِنُوا بِه]: أي اطلوا به بدنكم بَشَرا وشَعْرًا، لكونه من شجرة الزَّيتون المُباركة ولكثرة ما فيها من القُّوى النَّافعة للإنسان، أو لأنَّها لا تكاد تنبُت إلَّا في شريف البقاع التي بارك الله تعالى فيها، ويلزم من بركتها بركة ما يخرج منها، والبركة تعنى ثُبوت الخير الإلهي في الشَّيء.

ورغم مشروعيَّة دهان الشَّعر بالزَّيت وغيره إلَّا أَنَّ ذلك لا يستحبُّ للمُسلم استعماله بصفة دائمة ومُتكرَّرة حتَّى لا يكون من المُترفين الذين لا يهتمون إلَّا بشأن أبدانهم، وهذا ليس من الأمور المحمودة لما ورد عن فضالة بن عبيد رَخِطُّ قال [إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يَنْهَانَا عَنْ كَثِيرٍ مِنَ الإِرْفَاهِ (٣)].

والإَرفاه الاستكثار من الزِّينة وأن لا يزال المرء يُميِّىء نفسه، وأصله من الرَّفه وهو أن ترد الإبلُ الماء كلَّ يوم وهو المعنى الوارد في حديث عمران بن حُصَين تَعْفَى أَنَّ رسول الله ﷺ قال [خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنِي، ثُمَّ الَّذينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَوْمًا يَشْهَدُونَ وَلَا وَاللهِ عُلِيَّ مُعْدَكُمْ وَوَمًا يَشْهَدُونَ وَلَا يُونُونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِمُ السِّمَنُ (٤). وَيَظْهَرُ فِيهِمُ السِّمَنُ (٤).

والعُلماء في معنى السَّمَنِ هنا على أنَّه [كثرة اللَّحم، والمُتكسِّبُ لَه هو المتوسِّع في كسب المال الذي يُؤدِّى إلى التَّرف اللامحمود والتوسُّع في المأكل والمشرب زائدًا على المعتاد، حتَّى يُصيبه الكسل والخُمول ويظهر عليه الشَّرَه الذي يقوده إلى ادِّعاء الشَّرف والمكانة والاعتداء على حُقوق الآخرين، كما أن ترك الأدهان بالكليَّة أمر سيِّعٌ يتنافى والوسطيَّة التي ينبغي أن يكون عليها المسلم في كلّ ظروفه وأحواله (٥)].

<sup>(</sup>١) انظر تحفة الأحوَذي [ج ٥ ص ١٥٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٢٦٩٨] وأورده في الصَّحيحة [٣٧٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢١٦٠] والنَّسائي [ ٢٥٢٥]

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري [٣٦٥٠] و مسلم [٢١٤/ ٢٥٣٥].

<sup>(</sup>٥) انظر نووى مسلم [ج ٨ ص ٣٢٨ ـ بتصرُّف].

### (خامسا) ـ النظم عن نتف الشيب

الشَّيب هو بياض الشَّعر من قولهم [شَابَ فُلاَنٌ شَيْبًا وشَيْبَةً: ابيضَّ شَعْرُهُ فهو شَائبٌ وأَشَيَبُ]. ونَتَف الرَّجُل الشَّعرة البيضاء من رأسه ولحيته أمر مكروه عند الأئمَّة الأَربعة والجمهور لثبوت قول النبي عَلَيْ من حديث عبد الله بن عمرو تَعْرُفِيْ لاَ تَنْتفُوا الشَّيْبَ فَإِنَّهُ نُورُ الْمُسْلم، مَا مِنْ مُسْلم يَشيبُ شَيْبَةً فِي الإسْلام إِلاَ كُتب له بِهَا حَسَّنةً، وَرَفَعَهُ بِهَا دَرَجَةً، وَحَطُّ عَنْهُ بِهَا خَطيئَةً (١)». وجاء عند الترمذي عن عمرو بن شعيب قال «أَنَّ النَّبِيَّ عَلِي له مَهي عَنْ نَتْفِ الشَّيْب، وقال : إِنَّهُ نُورُ الْمُسْلم (٢)».

وجاء عند مسلم من حديث أنس بن مالك قال «يُكْرَهُ أَنْ يَنْتُفَ الرَّجُلُ الشَّعْرَةَ الْبَيْضَاءَ مِنْ رَأْسِه وَلَحْيَتِه، قَالَ: وَلَمْ يَخْتَضِبْ رَسُولُ الله يَ اللهِ عَلَيْ ، إِنَّمَا كَانَ الْبَيَاضُ في عَنْفَقَتِه، وَفِي الصَّدْغَيْنَ، وَفِي الرَّأْسِ نَبْذُ (٣)». أي شعرات بيضاء متفرِّقة. (قال) النّووي عَنْفَقَتِه، وَفِي الصَّدِيح الصَّحيح لم يبعد، ولا فرق بين نتفه من اللّحية والرّأس والشّارب والحاجب والْعذار (\*)، ومن الرّجُل والمرأة (أنه)].

### ويتضمّن التوجيه النبوى الجليل:

(١) النّهى عن نتف الشّعر الأبيض من اللّحية أو الرَّأس لكونه نور المسلم الذى يُحقِّق له وقاره المانع من الغُرور بسبب انكسار النَّفس عن الشَّهوات والفتور، وهو المؤدِّى إلى نور الأعمال الصَّالحة، فيصير نورا في قبره ويسعى بين يديه في ظُلمات حشره.

(٢) في تعليله بأن الشّيب «نور المسلم»: ترغيب بليغ في إبقائه وترك التعرُّض لإزالته إجلالا لعظمة الدِّين ونشرا لهديه بين الطَّائعين اللهمين.

(٣) كما أنّ التَّصريح بكَتْب الحَسنة ورفع الدَّرجة وحطِّ الخطيئة يأتى تكريما من نبينا محمد عَلِي لمن شاب شيبة في الإسلام كريمة، وتأكيدا على أنَّ الشَّيب من أسباب كثرة الأجور الوفيرة، وإيماء إلى أنَّ الرَّغبة عنه بنتفه وإزالته إعراض عن الثَّواب العظيم والخير الجزيل والفيض العميم.

(قال) ابن العربي [وإنّما نُهي عن النَّتف دون الخضب، لأنَّ فيه تغييرا للخلقة من أصلها بخلاف الخضاب فأنّه لا يُغيّر الخلقة على النّاظر عليه].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٦٦٧٢] وأبو داود [٢٠٢] وأورده في صحيح الجامع [٧٤٦٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٢٨٢١] وأحمد [ ٦٩٨٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٤٠١/١٠٤].

<sup>(</sup>٤) انظر المجموع شرح المهذب للنووى [ج ١ ص ٢٩٢].

<sup>(\*)</sup> العذار عند أهل اللُّغة والفقه: هو الشُّعر النَّابت المُحاذى للأُذُنين بين الصّدغ والعارض وهو أوّل ما ينبت للأمرد غالبًا ، والعذار والشّارب كلاهما من شعر الوجه لكنّهما يختلفان في موضعهما منه. [انظر الموسوعة الفقهيّة [٥/ ٣١٦] .

## ( سادسا ) – زينـة المرأة المنهي عنهـا في شرع الدّيـن

من الأمور التي تهتم بها المرأة في استكمال زينتها دون أن تتبيَّن حُكم الشَّرع فيها أو أنَّها تُمارسها تغييبًا لحكم الدِّين وتجاهله، إمَّا أن يكون النَّهي فيها نهيُ تحريم أو نهيُ تنزيه، وأوَّل هذه الأمور:

## (۱) ـ وصل الشعر

ويُقصد به الزِّيادة فيه من غير غيره وهو ما بِحِرُم على المرِأة فعله لما جاء عنِ ابن عمر تَرْفُ قَالَ [لَعَنَ النَّبِيُّ عَلَيْ الوَاصِلَةَ وَالْسُتَوْصِلَة (١)]. فالواصلة هي التي تصل الشُّعر سواء كان لنفسها أو لغيرها، أمّا المستوصلة فهي التي تطلبُ فعل ذلك، وهو الأمر الذي جاء فيه قول عائشة رضي الله عنها [أنَّ جَارِيَةً مِنَّ الأَنْصَارِ تَزَوَّجَتْ، وَأَنَّهَا مَرِضت فتمعَّط شعرُها (أى سقط) فأرادوا أن يصِلُوهَا، فسألوا النَّبي ﷺ فقال: لَعَنَ اللهُ الوَاصِلَةَ وَالمُسْتَوْصِلَةَ (٢)].

والوصل أن يُضاف إلى الشُّعر شعرٌ آخُر يكثُر به وهو حرام لقول أسماء رضي الله عنها [جَاءَتِ امْرَأَةٌ إِلَى النَّبِي ﷺ فَقَالَتْ يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ لِي ابْنَةً عُرَيِّسًا أَصَابَتْهَا الحَصْبَةُ فَتَمَزَّقَ شَعْرُهَا أَفَأَصِلُهُ؟ فقالَ: لَعَنَ اللهُ الوَاصِلَةَ وَالمُسْتَوْصِلَةَ (٣)]. والحديث صريح في تحريم الوصل ولعن الله الواصلة والمستوصلة مُطلقا على الظَّاهر المختار .

وقد فصَّل العُلماء أمر هذا:

(١) فقال الحنفيُّون ومالك وكثيرون: الوصل ممنوع سواء وصلته بشعر أو صوف أو خِرَق لقول جابر رَوَظَيْمَ [زَجَرَ النَّبيُّ ﷺ أَنْ تَصِلَ الْمَرْأَةُ برَأْسِهَا شَيْتًا].

(٢) وقالت الشَّافعية [إن وصلت المرأة شعرها بشَعر آدمي فهو أمر مُجمعٌ على حُرمته لعموم الأحاديث، ولأنَّه يحرُم الانتفاع بشعر الآدمي احتراما وإكراما، بل يُدفن شعره وظفره وسائر أجزائه، وكذا إن وصلته بشعر نجس من غير آدمي وهو شعر الميتة وشعر ما لا يُؤكل لحمه إذا انفصل في حياته]. وإن وصلت المرأة شعرها بشعر طاهر من غير الآدمي ولم يكن لها زوج فهو حرام أيضا، وإن كانت ذات زوج فثلاثة أوجه: أصحُّها إن فعلته بإذنَّ الزُّوج جاز

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري [٥٩٤٧] وابن ماجه [١٦٢٩] والنَّسائي [٥١٠٩]. (٢) أخرجه البخاري [٥٩٣٤] ومسلم [٢١٢٧/١١٧] والنَّسائي [٥١١٢] وقولها [ابْنَةً عُرَيِّسًا]: تصغير عروس ويقع على المرأة والرَّجل عند الدُّخول بها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري [٥٩٤١] ومسلم [٥١٥/ ٢١٢٢].

وإلا فهو حرام، قالوا: وكذا تحمير الوجه والخضاب بالسواد وتطريف الأصابع فإن لم يكن لها زوج أو كان وفعلته بغير إذنه فحرام، وإن أذن جاز على الصّحيح(١)].

(٣) وقال أحمد واللَّيث [الوصل الحرام مُختصٌّ بوصل الشَّعر بالشَّعر لما فيه من التّدليس واستعمال المختلف في نجاسته وغيره فإنّه لا يحرُم لما فيه من تحسين المرأة لزوجها من غير مضرّة ولا مُخالفة، أمّا ربط خيوط الحرير الملوّنة وغيرها ممّا لا يشبه الشُّعر فليس بمنهى عنه اتّفاقا لأنّه ليس بوصل وإنّما هو للتجمُّل والتّحسين (٢)].

#### (۲) \_ نهــص الشّعر

هو إزالة شعر الوجه ومنه تزجيج الحاجبين وإزالة الشَّعيرات التي بجانب الوجه، ويكون حراما إذا قُصد به الفتنة ويكون حراما إذا قُصد به الفتنة والإغراء كما هو شأن الفاجرات، وأصل التّحريم ما جاء في حديث ابن مسعود أنّ النّبي عَلَي قال «لَعَنَ اللهُ الْوَاشَمَات، والمُسْتَو شَمَات، والنّامِصات، والمُتنمُصات، والمُتنمُصات، والمُتنمُصات، والمُتنمُصات، والمُتنمَل اللهُ اللهُ

والنّماص إزالة شعر الوجه بالمنقاش، ويقال: أنّ النّماص يختص بإزالة شعر الحاجبين لترفيعهما أو تسويتهما، والنّامصة هي التي تُزيل الشَّعر من الوجه آخذة من الحاجب حتّى تُرقَّقه، والمتنمِّصة التي تطلُب فعل ذلك بوجهها. (قال) النّووي [هذا الفعل حرام إلاّ إذا نبتت للمرأة لحية أو شوارب فلا تحرم إزالتها بل يستحبّ عندنا، وأنّ النّهي إنّما هو في الحواجب وما في أطراف الوجه، ورواه بعضهم «المُنتَمَصَةُ» بتقديم النّون والمشهور تأخيرها، ويقال للمنقاش: منْماصٌ بكسر الميم (أن).

وإطلاق ذلك مُقيَّد بإذن الزَّوج وعلمه وإلا فمتى خلاعن ذلك مُنع للتَّدليس، وقال بعض الحنابلة: [يجوز الحف والتَّحمير والنَّقش والتَّطريف إذا كان بإذن الزَّوج لأنَه من الزّينة، وقد أخرج الطَّبرى من طريق أبى إسحق عن امرأته «أنّها دخلت على عائشة رضى الله عنها وكانت شابّة يُعجبها الجمال، فقالت: المرأة تحفُّ جبينها لزوجها؟ فقالت: أميطي عَنْك الأذَى ما اسْتَطَعْتِ». وقال النّووي [يجوز التزيُّن بما ذُكر، وإلا الحف فإنّه من جملة النَّماص (٥)].

 <sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ خ ٧ ص ٣٦٠].

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ج۷ ص ۳۹۱].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٩٤٣] ومسلم [٧١١ / ٢١٢٥] والنّسائي [٤١١٥].

<sup>(</sup>٤) انظر نووي مسلم [ج٧ ص ٣٦١].

<sup>(</sup>٥) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٩١].

### (٣) ـ وشر الأسنان وتغليجها

التُّعامُل مع الأسنان وتغيير هيئتها يتمّ من خلال تعبيرين لغويُّين:

(الأوّلُ) هو الوشر ومعناه في اللُّغة «النَّشر» وفي الشَّرع مُعالجة الأسنان بما يُحدَّد ويُرقِّق أطرافها، تفعله المرأة الحسنة لتتشبّه بالشُّواب، وهو ما جاء النّهي عنه في حديث أبى ريحانة لمّا قال «بَلغَنَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ نَهَى عَنِ الْوَشْرِ وَالْوَشْمِ (١)».

(الثّانى) التّفليج ومنه مُفلِّجات الأسنان، بأن تَبْرُدُ ما بين أسنانها الثّنايا والرّباعيات، وهو من الفلَج بفتح الفاء واللاّم، وتفعل ذلك العجوز ومن قاربتها في السّن إظهارا للصّغر وحُسْن الأسنان، لأنّ هذه الفرجة اللَّطيفة بين الأسنان تكون للبنات الصّغار، فإذا عجزت المرأة كبرت سنّتها وتوحَّشت، فتبرُدها بالمبرد لتصير لطيفة حسَنة المنظر، وتُوهم كونها صغيرة.

[وهذا الفعل حرام لكونه تغيير في خلق الله تعالى ولأنّه تزوير وتدليس، وقوله في الحديث «وَالْمَتَفَلِّجَاتِ للْحُسْنِ»: يُفهم منه أنّ المذمومة من فعلت ذلك لأجل الحُسن، فلو احتاجت إلى ذلك لعلاج أو مداواة مثلا جاز (٢)]. ومن ذلك يتضح أنّ التّفليج هو تفريق الأسنان والوشر تحديدها وترقيقها، أمّا الذي يربط بينهما هو هذا النّهي القاطع عن فعلهما لكون ذلك تغييرا للخلقة الأصليّة ما لم يكن هناك عُذر يُبيحه والله تعالى أعلم.

### (2)۔الوشہم

الوشم في اللُّغة أن يُغرز في العضو إبرة أو مسلّة أو نحوهما في ظهر الكف أو المعصم أو الشُّفة أو غير ذلك من بدن المرأة حتى يسيل الدّم ثمّ يُحشى ذلك الموضع بالكُحل أو النّورة أو غيرهما فيخضر ، وقد يُفعل ذلك بدارات ونقوش ، وقد تُكثِّره وقد تُقلَّله ، وفاعلة هذا واشمة ، والمفعول بها موشومة ، فإن طلبت فعل ذلك بها فهى مُستوشمة ، وهو حرام على الفاعلة والطّالبة لها .

(قال) النّووى [وهذا الموضع الذى و شم يصير نحسا، فإن أمكن إزالته بالعلاج وجبت إزالته وإن لم يتمكّن إلا بالجراحة فإنّه يُنظر، فإن خاف منه التّلف أو فوات عضو أو منفعة عضو، أو شيئا فاحشًا في عضو ظاهر، لم تجب إزالته ويعصى بتأخيره، والرّجل والمرأة في ذلك سواء (٣)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٧١٤٣] وأبو داود [ ٤٠٤٩] والنّسائي [ ٥١٢٦].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٨٥].

<sup>(</sup>٣) انظر نووى مسلم [ج٧ ص ٣٦١].

ولقد كان ثمّا يُحترز به في العصر الأوّل من العين سَتْرُ محاسن من يُخَافُ عليه شَرَّهَا عِما يردّها عنه، فكانوا يستخدمون الوَشْم للحيلولة دون التأثُّر بالعين الحاسدة، ومن ذلك ما ذكره البغوى في كتابه شرح السُّنَّة «أَنَّ عُثْمَانَ رضى الله عنه رَأَى صَبيًّا مَليحًا فَقَالَ دَسِّمُوا نُونَتَهُ لَعَلاً تُصِيبُهُ الْعَيْنُ (١)». ثمّ قال في تفسيره: ومعنى «دَسِّمُوا نُونَتَهُ» أي سَوِّدُوا نُونَتَهُ، والنُونَةُ النَّقْرَةُ التي تكون في ذَقَنِ الصّبي الصّغير.

وذكر الخطابي ذات الرواية في «غريب الحديث» له عن عثمان رضى الله عنه «أَنَّهُ رأَى صَبِيا تَأْخُذُهُ الْعَيْنُ فَقَالَ دَسِّمُوا نُونَتَهُ». فقال أبو عمرو: سألت أحمد بن يحيى عنه فقال [أراد بالنونة «النَّقْرَةُ» التي في ذَقَنَه. والتَّدْسيم: التَّسْوِيدُ. أراد: سَوِّدُوا ذلك الموضع من ذَقَنِه لِيَرُدُّ العَين (٢٠). و «الذَّقَنُ» مَجَتمع اللَّحْيَين من أسفلهما.

ولعلّ هذا يتّصل اتّصالا مباشرا بما رواه البخارى عن أبى هريرة أنّ رسول الله ﷺ قال «الْعَيْثُ قال «الْعَيْنُ حَقّ «الْعَيْنُ حَقِّ ونَهَى عَنِ الْوَشْمِ (٣)». والمناسبة بين العين والوشم اشتراكهما في أنَّ كلاً منهما يُحدث في العضو لونا غير لونه الأصلى.

#### ومن دلالات الحديث:

(١) أنَّ التَّغيير المطلوب يتمّ بغرز إِبرة أو نحوها في موضع من البدن حتّى يسيل الدَّم ثمّ يُحشى ذلك الموضع بالكُحل أو غيره فيخضرّ مكانه وهو الأمر المنهى عنه.

(٢) أنّ الباعث على عملِ الْوَشْمِ عندهم تغيير صفة الموشوم لئلا تُصيبه العين، فنهى رسول الله عَلِي عن الوشم مع إثبات العين.

(٣) أنّ التّحيَّل بالوشموغيره ممّا لا يستند إلى تعاليم الشَّرع الحكيم لا يُفيد شيئا وأنّ الذي قدّره الله تعالى سيقع لا محالة.

## (0) ـ شعر الباروكة المُستعار

وإذا كان الشُّرع الحنيف قد اهتم بشعر المرأة والرَّجل على السُّواء وذلك بترجيله والعناية به، واعتبر أن ذلك من إعمال قواعد النظافة والجمال في حياة المؤمنين، إلا أنه ينبغي أن نلقى الضّوء الكاشف على بعض الأعمال المخالفة التي قد تلجأ إليها المرأة على اعتبار أنها من تمام الزينة وكمال الهيئة وقد جاء النّهى الصّريح من نبى الأمّة عَلَيْكُ بعدم تعاطيها أو ترسُّم خُطاها في البيت المسلم.

<sup>(</sup>١) انظر شرح السُّنَّة للبغوى [ج ١٣ ص ٦١١].

<sup>(</sup>٢) انظر زاد المعاد [٤ ص ١٧٣].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٤٤ ٩٥] ومسلم [ ٢١٨٧ / ٢٠].

المسيّب رضى الله عنه «قَدمَ مُعَاوِيَةُ المَدينَةَ آخرَ قَدْمَة قَدمَهَا، فَأَخْرَجَ كُبَّةً مِنْ شَعْرِ فَقَالَ: مَا كُنْتُ أَرَى أَحَدًا يَفْعَلُ هَذَا غَيْرَ الْيَهُودِ، إِنَّ النَّبِيَّ يَكِيُّكُ سَمَّاهُ الزُّورَ، يَعْنِى الْواصِلَةً فَى الشَّعْرِ(١)».

وفى رواية مسلم «نَهَى عَنِ الزُّورِ» وفى آخره «أَلاَ وَهَذَا الزُّورُ ٢)». كما جاء في الصّحيح عن معاوية رضى الله عنه أنَّ رسول الله ﷺ قال «إِنَّمَا هَلَكَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ حِينَ اتَّخَذَ هَذَه نسَاؤُهُمْ (٣)».

وهذه الأحاديث حُجَّة للجمهور في تحريم ارتداء الباروكة عند الخروج أو عند مُقابلة الزَّائرين الأجانب ومنع وصل الشّعر بشيء آخر سواء كان شعرا مُصنَعا كالباروكة وغيرها، والأصل في ذلك قول النّبي عَلَيُّ في كلّ ما تأتي به المرأة من تغيير في خلق الله تعالى، وهي صفة لازمة لمن يكون شعرها قصيرا أو حقيراً فتطوّله أو تغرزه بشعر غيرها، فكلّ ذنك داخل في النّهي الذي يقوم على أمرين:

(الأوّل) أنَّ الشَّعر المُستعار يُعتبر غَشًّا وتدليسًا وهو ما يُفهم من السَّب الذى لُعنت به الواصلة والمستوصلة، وهي التي تصل شعرها بشعر أخرى تريد بذلك طول الشَّعر فيكون ذلك زورا وكذبا فنهي عنه، لما جاء عن سعيد المَقْبُريِّ قال «رَأَيْتُ مُعَاوِيَة بْنَ أَبِي سُفْيَانَ عَلَى الْمنبُر، وَمَعَهُ في يَده كُبَّةً من كُبَ النَّسَاء منْ شَعْر فَقَالَ: مَا بَالُ الْمُسْلَمَات يَصْنَعْنَ مثل هَذَا؟ إِنِّي سَمعْتُ رَسُولَ الله عَلَي يَقُولُ: أَيَّمًا امْرَأَة زَادَتْ في رَأْسِهَا شَعْرًا لَيْسَ منْهُ فَإِنَّهُ زُورٌ تَزِيدُ فِيهَ (عُنَى). و «الْكُبَّةُ » بضم فتشديد: شعر ملفوف بعضه على بعض تزيد به المرأة شعر الرّأس.

(الثَّاني) ما يُسبِّبه ذلك من الفتّنة والإغراء لجذب انتباه الرَّجال الأجانب.

(قال) الخطَّابي [إِنَما ورد الوعيد الشَّديد في هذه الأشياء لما فيها من الغشّ والخداع، ولو رُخِّص في شيء منها لكان وسيلة إلى استجازة غيرها من أنواع الغشّ، ولما فيها من تغيير الخلقة كما جاءت الإشارة إلى ذلك في حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه بقوله «المُغَيِّرُات خَلْقَ الله تَعَالَى (٥)».

واستتماما للحديث في هذه المسألة فإنه يُطلب أن نشير إلى ثلاثة أمور:

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٩٣٨] ومسلم [٧١٢ / ٢١٢٧] والنّسائي [٢٦٢٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٢٢ / ٢١٢٧].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٩٣٢ ] ومسلم [ ٢١٢٧ / ٢١٢٧] والنسائي [ ٢٦٠ ].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٨٠١٥] وأورده في الكبري [٩٣٧٢] بإسناده وروايته.

<sup>(</sup>٥) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٩٣].

# (الأولَ) ـ معنى لعن من تعاطى هذه الأمور من النّساء

جاءت الأحاديث صريحة في حكاية اللّعن عن الله تعالى لمن فعلت ذلك منها قوله عَلَى الله الله الله الواصلة والمُستوصلة ». ويُحتمل أن يكون اللّعن دعاء من النّبي على من تعاطت هذه الأمور كما في حديث ابن عمر رضي الله عنه قال «لَعَنَ النّبي عَلَى من تعاطت هما لي لا ألْعَنُ مَنْ عَلَى الله عنه «مَا لِي لاَ أَلْعَنُ مَنْ لَعَنَهُ رَسُولُ الله عنه «مَا لِي لاَ أَلْعَنُ مَنْ لَعَنَهُ رَسُولُ الله عَه «مَا لِي لاَ أَلْعَنُ مَنْ لَعَنَهُ رَسُولُ الله عَه و وَهُو مَلْعُونٌ في كتَابِ الله ». ليُبيِّن لنا:

- (١) أنَّ لعن الله تعالى جاء على لسان نبيِّه لمخالفتهنَّ هديه عَلَّهُ.
  - (٢) أنّ اللُّعن الصَّادر من النَّبي عَلَي على ضربين:

(أحدهما) يُراد به الزَّجر عن الشَّيء الذي وقع اللَّعن بسببه وهو مُخوِّف، فإِنَّ اللَّعن من علامات الكبائر.

(والتّانى) يقع فى حال الحَرَج وذلك غير مُخوِّف، بل هو رحمة فى حقّ من لعنه بشرط ألاّ يكون الذى لعنه مستحفا لذلك كما ثبت من حديث ابن عبّاس تَوَقِّفَتُ عند مسلم، والحكمة فى لعن من تشبّه إخراجه الشّىء عن الصّفة التى وضعها عليه أحكم الحكماء، ولقد أشار إلى ذلك فى لعن الواصلات بقوله «المُغَيِّرَاتِ خَلْقَ اللهِ تَعَالَى» [(١)].

وأصل اللّعن في كلام العرب الطّرد والإبعاد من رحمة الله تعالى، من قولهم: لَعَن يَلْعَن لَعْنا: طرده وأبعده من الخير، والملعون المطرود المشئوم، والملعنة جمع ملاعن: كلُّ فعْلَة يُلّعَن عليها صاحبها، ولا يكون ذلك إلاّ إذا استوظفت المرأة هذه الأعمال في الزّينة المحرّمة والتبرُّج الفاضح، وإظهار الفتنة ونشرها ومُخالفة قواعد الشَّرع والدين، ومن ذلك ما جاء عن ابن عبّاس رَوْطَيْنَ قال «لَعَن رَسُولُ الله عَلَى المُتَسَبّهين من الرّجال بالنّساء، والمُتشبّهات من النّساء بالرّجال (٢)». وظاهر اللّفظ الزّجر عن التشبّه في كلّ شيء.

أمّا قوله ﷺ «المُغَيِّرات خَلْقَ الله»: فهى صفة لازمة لمن تصنع الوَشْم وما بعده، فلا يجوز للمرأة تغيير شيء من خلقتها بزيادة ولا نقص التماسا للحسن لزوجها أو لغيره كمقرونة الحاجبين تزيل ما بينهما توهُم البَلَج بفتحتين وهو الوضوح والظُهور وهو حرام بالإجماع، لأنّ الله خلق الصُّور فأحسنها وفاوت في الجمال بينها، فمن أراد أن يغيِّر خلق الله تعالى فيها ويبطل حكمته التي أرادها، فهو جدير بالطَّرد والإبعاد

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٤٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٨٨٥].

لأنَّه ارتكب أمرا ممنوعا غير مأذون من الشَّرع فيه. و(منه) تغيير الوجه والشَّفتين والأظفار والحواجب بالألوان المختلفة وغيرها من الوسائل (١)].

## (الثاني) ـ جواز تعاطي بعض هذه الأمور إذا كان لُعُذر

ورد عن النَّبي ﷺ النَّص الصَّريح الذي يجيز إتيان فعل من هذه الأفعال إذا كان ذلك العُذر شرعي، ودليل ذلك ما جاء في المسند من حديث ابن مسعود صَّفَ قال [إنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيُ يَنْهَي عَنِ النَّامِصَةِ وَالْوَاشِرَة وَالْوَاصِلَة وَالْوَاشِمَة إلَّا مِنْ دَاء (٢)]. وجاء في رواية [إلَّا مِنْ أَذِي]. وهو استثناء لكلِّ ما ذُكر عندما يحصل الضَّرر والإيذاء كمن يكون لها سنٌّ زائدة أو طويلة تُعيقها في الأكل، أو إصبع زائدة تُؤذيها أو تُؤلمها عند استخدام يدها فيجوز ذلك.

## (الثالث) \_ حكم قيام الرجل الأجنبي بتصفيف شعر المرأة

عن حُكم ذهاب المرأة إلى مُتخصِّص في تصفيف الشَّعر [الكوافير] أفتى فضيلة الشَّيخ محمد خاطر مُفتي الدِّيار المصريَّة [ردًّا] على الطَّلب المقيَّد تحت رقم (٢/س ١١٣م/ ٤٦) بتاريخ ٣٠ أكتوبر ١٩٧٧م بما يلي:

[إنّه لا يجوز شرعًا للرَّجل أَن يُبيح لزوجته أن تذهب إلى مُصفِّف الشَّعر أصلا، لأنَّ شعر المرأة عورة لا يجوزُ كشفه ولا نظر الأجنبي إليه، فضلا عن أن يمسَّهُ ويُصفِّفه، ولا يليق بامرأة مسلمة أن تكشف شعرها، ولا أن تذهب إلى المُصفِّف ليصُفَّهُ لها، فإن فعلت ذلك فقد اقترفت إثمًا كبيرا، وهذا إذا كان مُصفِّف الشَّعر رجلا، ومن هذا يُعلم الجواب إذا كان الحال كما ورد بالسُّؤال والله سُبحانه وتعالى أعلم (٣)].

#### (الهبحث الثالث)

## الالتزام بالسنن التعبديـة التي تحقق كمال الطمارة وتمام النظافة (٩/١)

#### السُّواك مطمَّرة للفـم

انعقد الإجماع على أنَّ السِّواك سنَّة رغَّب فيها رسول الله ﷺ وحضَّ عليها وبيَّن أهميّة حكمتها لما جاء عن عائشة رضي الله عنها أنَّ رسول الله ﷺ قال [السِّوَاكُ مَطْهَرَةٌ للْفَمِ مَرْضَاةٌ للرَّبِّ عَـزَّ وَجَلَّ (٤)]. وجاءت رواية ابن عبَّاس رَعِيْ بلفظ [السِّوَاكُ يُطيِّبُ الْفَمَ وَيُرْضِى

<sup>(</sup>١) انظر مناوي الجامع الصَّغير [ج ٥ ص ٢٧٣].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٣٩٤٥].

<sup>(</sup>٣) انظر مختصر فتاوى دار الإفتاء المصرية [ص٤١٢].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٤٢١٣] وأورده في صحيح الجامع (٣٦٩٥].

الرَّبُّ(١)». كما أخبر عَلَي أنه من سُن الفطرة لحديث أبى أيُّوب وَ المُّهُ «أُرْبَعٌ منْ سُنَن الْمُرْسَلِينَ: التَّعَطُّرُ، وَالنِّكَاحُ، وَالسِّواكُ، وَالْحَيَاءُ (٢)». والمسلم في أحواله كلها مأمور أنَ يكون في أكمل مظاهر النَّظافة وأطهرها تحقيقًا لشرف العبادة وتحليا بما رغَّبت فيه السُّنة وحضَّت عليه الشَّريعة.

وكما يُطلق [السُّواك] على الفعل فيُقال: السُّواك سُنَّة، أى التّسوُّك الذى هو الفعل، يُطلق أيضا على الألة التى هى العود الذى يُتسوَّك به فيقال: هذا سواك من إراك، أو يُقال: مسواك، وذكر صاحب «الحكم»: أنّه يُؤنَّث ويُذكَّر، وجمعه [سُوك] وهو مأخوذ من ساكَ إذا دَلك أسنانه، وفي الاصطلاح استعمال عود أو نحوه في دلك الأسنان ليُذهب الصُّفرة عنها، أمّا [التّسوُّك]: فهو فعلك بالمسواك، والتّسوُّك لغة أصله التّحريك والدَّلك بالعود أو الآلة التي يُستاك بها [(٣)].

وأكثر أهل العلم يرون السِّواك سُنَة غير واجبة لقوله ﷺ «لَوْلاَ أَنْ أَشُقَ عَلَى أُمَّتِى لأَمَرتُهُمْ بِالسِّواكِ مَعَ الْوُضُوء (٤)». وقوله ﷺ «لَوْلاَ»: كلمة تمنع الشّيء لوقوع غيره فصار الوجوب بها ممنوعا، ولو كان السّواك واجبا الممرهم به ﷺ شقَّ أو لم يشقّ [(٥)].

وهذا يدلُّ على أنَّ الأمر في الحديث أمر ندبٍ واستحباب، ويُحتمل أن يكون ذلك واجبًا في حقّ النبي عَلَيُّ على الخصوص وذلك جمعًا بين الخبرين، واتفق أهل العلم على أنّ السُّواك سُنَّة مُؤكَّدة خَتُّ النَّبي عَلَيُّ على استعماله ومواظبته عليه وترغيبه فيه وندبه إليه وتسميته إيَّاه من الفطرة.

(قال) ابن القيم: [وفي السِّواك فوائد لا تُحصى فهو يُطيِّب الفم، ويشدُّ اللَّنة، ويقطع البلغم، ويجلو البصر، ويذهب بالحَفَر، ويصح المعدة، ويصفى الصّوت، ويُعين على هضم الطَّعام، ويُسهِّل مجارى الكلام، ويُنشِّط للقراءة والذُّكر والصَّلاة، ويطرد النّوم، ويُرضى الربُّ سبحانه، ويُعجب الملائكة ويكثِّر الحسنات (٢)].

وقد قامت الأدَّلة على استحباب السُّواك في أوقات مُتعدِّدة وكثيرة من حياة المسلم

<sup>(</sup>١) أورده في صحيح الجامع [٣٦٩٦] والإرواء [٦٦].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد حسن [ ٢٣٤٧١] والتّرمذي [ ١٠٨٠].

<sup>(</sup>٣) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٢٠٤] وتحرير التّنبيه [ص ٣٧].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٩١٦٦].

<sup>(</sup>٥) انظر معالم السُّن للخطَّابي [ج ١ ص ٢٥].

<sup>(</sup>٦) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٣٧٣].

والمسلمة خُصوصا تلك التي تتعلَّق بالجوانب التَّعبدية والحياتيَّة منها والتي نعرض لها على النَّحو التَّالي:

## أولا \_ [الأمور التَّعبدية التي يسن التسوُّك عندها]: (١) \_ عند الوضوء للصَّلاة

لقول النَّبي عَلَيْهُ من حديث أي هريرة تَوْقَيْ [لَوْلاَ أَنْ أَشُقَ عَلَى أُمَّتِي لَأَمَوْتُهُمْ بِالسَّوَاكِ مَعَ الْوُضُوء (١)]. وجاء قوله عَلَيْ عند البخاري من رواية أبي هريرة بلفظ [لاَّمَرْتُهُمْ بِالسَّوَاكِ عَنْدَ كُلِّ وُضُوء (٢)]. وروى أحمد من حديث عائشة رضي الله عنها قالت [أَنَّ النَّبَيَّ عَلِيْ كَانَ لَا يَرْقُدُ مِنْ لَيْل أَوْ نَهَارِ فَيَسْتَيْقِظُ إِلَّا تَسَوَّكَ قَبْلَ أَنْ يَتَوَضَّأً (٣)].

والمعنى أنَّه لا يوجد منه نوم في ليل أو نهار واستيقاظ، أو لا يوجد منه نوم يتسبَّب عنه الاستيقاظ إلَّا يُوجد منه التَّسوُّك قبل أن يتوضَّأ، وجاء في رواية أحمد [لَوْلاَ أَنْ أَشُقَ عَلَى أُمَّتِي لَاستيقاظ إلَّا يُوبِد منه التَّسوُّك قبل أن يتوضَّأُونَ (٤)]. ولا تعارُض بين هذه الأحاديث وبين الأمر بالسَّواك عند كلِّ صلاة، إلا أنّ التَّوفيق بينها قائم على أنّ السَّواك الواقع عند الوضوء وللَّ واقع للصَّلاة أيضا لأنّ الوضوء شرع لها، على أنَّ المعوَّل عليه أنَّه يُطلب عند كلِّ وضوء وكلِّ صلاة إذا كان مُتوضعًا عملا بالرِّوايتين.

#### (۲) \_ عند کل صلاة

كما يسنُّ السِّواك للصَّلاة مُطلقا في المسجد وغيره لقول رسول الله ﷺ [لَوْلاَ أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي لَأَمَرْتُهُمْ بِالسِّواكِ عِنْدَ كُلِّ صَلاة (٥)]. وفيه الدَّليل على استحباب السَّواك لكلِّ من الفرائض والنَّوافل لعموم الحديث، وعلى إباحة الاستياك في المسجد، وكلمة [عِنْدَ] في رواية أحمد تشر إلى أمرين:

(الأوَّل) - أنَّها تقتضى [الظَّرفية] فيقتضي استحباب التَّسوُّك عند القيام إلى كلِّ صلاة سواء كان ذلك في المسجد أو غيره .

(الثَّاني) - أنَّها تقتضي [القُرْب] لأنّ العنديَّة معناها الشَّيء القريب من الشَّيء كها جاء في قول الله تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ ﴾[الأعراف:٢٠٦]. فقوله ﷺ [عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ أَوْ مَعَ كُلِّ صَلَاةٍ]: أي قُربها، وكلَّما قَرُب منها فهو أفضل، والصَّلاة تشمَّل الفَرض والنَّفل وصلاة

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٩١٦٦].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري مُعلَّقا قبل رقم [١٩٣٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٩٤ ٢٥١٤] وأبو داود [٥٧].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٧٢٨٨]

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد [٦٠٧] والبخاري [٨٨٧] ومسلم [٢٤/ ٢٥٢].

الجنازة لعموم الحديث.

ويعنى قوله عَلَي «الأَمَر تُهُم بِالسِّوَاكِع نْدَكُلِّ صَلاَة»: أنه لولا رفع الحَرَج لجعلتُ السِّواك شرطا للصَّلاة كالوضوء، وقد ورد بهذا المعنى أحاديث كثيرة وهى دلائل واضحة على أنَّ لاجتهاد النبي عَلِي مدخلا في الحدود الشّرعية وأنَّها منوطة بالمقاصد، وإنَّ رفع الحَرَج من الأمور التي بنيت عليها شريعتنا الغرَّاء.

(قال) ابن دقيق العيد [الحكمة في استحباب السُّواك عند القيام إلى الصَّلاة كونها حالة تقرُّب إلى الله تعالى، فاقتضت أن تكون حال كمال ونظافة إظهارا لشرف العبادة، وقد ورد من الأحاديث ما يدلّ على أنّه لأمر يتعلّق باللَكِ الذي يستمع القرآن من المصلّى، فلا يزال يدنو منه حتى يضع فاه على فِيهِ (١)].

### (٣) ـ عند قراءة القرآن

ويتأيّد هذا بما جاء عن سمرة رضى الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْ قال «طَيِّبُوا أَفْواَهَكُمْ طَرِيقُ بِالسَّواك فَإِنَّهَا طُرُقُ الْقُرآن (٢)». وقوله عَلَيْ «طَيِّبُوا أَفْواَهَكُمْ فَإِنَّ أَفْواَهَكُمْ طَرِيقُ اللَّهُ عَلَى فَإِنَّ الْفُواَهَكُمْ فَإِنَّ أَفُواَهَكُمْ طَرِيقُ اللَّهُ عنه «إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ يُصَلِّي مِنَ اللَّهُ عنه «إِذَا قَامَ أَحَدَكُمْ يُصَلِّي مِنَ اللَّهُ عَلَى فَاهُ عَلَى فِيهِ، وَلاَ يَحْرُجُ اللَّيْلِ فَلْيَسْتَكُ ، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا قَرأَ فِي صَلاَتِهِ وَضَعَ مَلَكٌ فَاهُ عَلَى فِيهِ، وَلاَ يَحْرُجُ مِنْ فَيه شَيْءٌ إِلاَّ دَخَلَ فَمَ الْمَلَك (٤)».

وفى إطلاقه القراءة فى الصّلاة إشارة إلى أنّ ذلك يكون فى أى صلاة كانت فرضا أو نفلا، ليلا أو نهارا، فذكره اللّيل أوّلا لكون التّهجُّد إنّما هو ليلا وهو يزيد على الصّلاة نهارا بالنّسبة إلى الكمال، فوجه الكلام نحو الغالب وإلا فالنّهار كذلك، بدليل ما رواه محمّد بن نصر عن ابن شهاب مرسلا «إِذَا قَامَ الرَّجُلُ يَتَوضَأَ لَيلاً أَوّ نَهَارا، فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ واسْتَنَّ، ثُمَّ قَامَ فَصَلَى أَطَافَ به الْمَلَكُ وَدَنَا منه حَتَى يضع فَاهُ عَلَى فيه، وَإِذَا لَمْ يَسْتَنَّ أَطَافَ به وَلاَ يَضع فَاهُ عَلَى فيه، فَمَا يَقُرأُ إلا في فيه، وَإِذَا لَمْ يَسْتَنَّ أَطَافَ به وَلاَ يَضع فَاهُ عَلَى فيه، وَلاَ يَصْع فَاهُ

ثمَّ قضية الحديث أنَّ تلقُّف الملَكِ القراءة إِنَما يكون فيما وقع في الصّلاة بخلافه خارجها، وقد يُوجّه بأنَّ الصّلاة مظنّة الفيوض الرّحمانية، فاجتماع شرف

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ٢ ص ٤٣٧].

<sup>(</sup>٢) أخرجه في صحيح الجامع [٣٩٣٩] والصّحيحة [١٢١٣].

<sup>(</sup>٣) أخرجه في صحيح الجامع [٣٩٤٠].

<sup>(</sup>٤) أخرجه في صحيح الجامع [٧٢٠] وأورده في الصّحيحة [١٢١٣].

<sup>(</sup>٥) أخرجه في صحيح الجامع [٧٢٣] وأورده في الصّحيحة [١١٣].

القرآن وشرف الصّلاة يزيد من نُدُوِّ الأرواح القُدسيَّة المباركة، وفيه ندب الإِكثار من القراءة سيّما في الصّلاة [(١)].

### (Σ) ـ عند قيام الليل

كما يُستحب السِّواك عند صلاة الليل لحديث عائشة رضي الله عنها «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يُوضَعُ لَهُ وَضُووُهُ وَسواكُهُ ، فَإِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ تَخَلِّى ثُمَّ اسْتَاكَ (٢)». ولحديث حُديفة قال «إِنَّ رَسُولَ الله عَلِيُّ كَانَ إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ يَشُوصُ فَاهُ بِالسِّواك (٣)». من الشَّوْص وهو دلك الأسنان بالسِّواك أو غسلها وتنظيفها كما في الصّحاح، وقيل الإمرار على دلك الأسنان من أسفل إلى أعلى، واستدل قائله بأنّه مأخوذ من الشَّوْصة وهي ريح ترفع القلب عن موضعه.

وقال فى «الفائق» شَاصَ فَاهُ بِالسِّواكِ: إذا استاك من سُفل إلى عُلْو ومعناه: ينقًى أسنانه ويغسلها من قولهم: شُصْتُ الشَّيءَ: نقيته [(أ)]. وظاهر الأحاديث يقتضى تعليق الحكم بمجرَّد القيام فيكون عامًا في كلِّ حالة سواء أكان القيام للصَّلاة أم لغيرها.

### (٥) ـ أثناء الصّيام فرضا ونفلا

ويستحبّ للصَّائم أن يستاك أوَّل النَّهار وآخره لحديث عامر بن ربيعة قال «رَأَيْتُ النَّبِيَّ عَلَيْكُ يَسْتَاكُ وَهُوَ صَائمٌ مَا لاَ أُحْصِي وَلاَ أُعـدُ (٥)». (قال) ابن عمر [يَسْتَاكُ أُوَّلَ النَّهَارِ وَآخِرِهِ، وَلاَ يَبْلَعُ رِيقَهُ، وقال عطاء: إِنِ ازْدَرَدَ رِيقَهُ لاَ أَقُولُ يُفْطِرُ (٢)].

وباستحباب السّواك للصّائم مُطلقًا قال الحنفيون ومالك والتّورى وغيرهم، كما لم يرالشّافعى به بأسا فى أوّل النهار وآخره لعموم الأحاديث فيه ولأنّه مرضاة للرّب سبحانه، ومرضاته مطلوبة فى الصّوم أشدّ من طلبها فى الفطر، ولأنّه مطهرة للفم والطّهور للصّائم من أفضل أعماله، كما أنّ عموم قوله النّبى عَلَيْكَ «عنْدَ كُلِّ صَلاةً»: يدلّ على استحباب الاستياك للصّائم بعد الزّوال لأنّ الصّلاتين بعده دَاخلتان تحتّ عموم الصّلاة، فلا تتم دعوى الكراهة إلاّ بدليل يخصّ هذا العموم.

(قال) في الزّاد [ولقد أجمع النّاس على أنَّ الصَّائم يتمضمض وجوبًا واستحبابًا

<sup>(</sup>١) انظر فيض القدير [ج ١ ص ٥٢٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٥٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٧٤٥] ومسلم [ ٢٦ / ٢٥٥] وأبو داود [ ٥٥].

<sup>(</sup>٤) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٣٤٨].

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخارى مُعلَّقا قبل رقم [ ١٩٣٤].

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخارى مُعلَّقا قبل رقم [ ١٩٣٠].

والمضمضة أبلغ من السّواك، وليس لله سبحانه غَرَض في التَّقرَّب إليه بتلك الرّائحة الكريهة ولا هي من جنس ما شُرع التعبّد به، وإنّما ذَكَر طيِّب الخُلُوف عند الله يوم القيامة حثًا منه تعالى على الصّوم لا حثًا على إبقاء الرّائحة، بل الصّائم أحوج إلى السّواك من المُفطر، فإنّ رضوان الله تعالى أكبر من استطابته لخُلُوف فم الصّائم، ومحبّته سبحانه للسّواك أعظم من محبّته لبقاء خُلُوف فم الصّائم، والخُلُوف لا يزول بالسّواك لقيام سببه وهو خُلُو المعدة من الطّعام، وإنّما يزول أثره بزوال المنعقد على الأسنان واللّشة (١)].

### (٦) ـ عند صلاة الجمعة

إذا كانت علاقة المُسلم بالسُّواك علاقة مُتجدُّدة مع كلَّ وضوء وصلاة فهى بالأُحرى مُتأكَّدة في يوم الجمعة وصلاتها، ولذلك بوّب البخارى في صحيحه عنه بقوله [السُّواكُ يَوم الْجُمْعَة]. وأورد فيه حديثا مُعلَّقًا وثلاثة موصولة، والمُعلَّق طرف من حديث أبى سعيد رضى الله عنه عن النبي عَلِي أنّه كان «يَسْتَنُ لِلْجُمْعَة (٢٠)»: أي يُدلِّك أسنانه بالسُّواك، فجاء ذلك مُطابقا للترجمة من جهة اندراج الجمعة في عموم قوله عَلِي «عنْد كُلِّ صَلاَة».

وإذا كان رسول الله عَلَى قد شَاصَ فَاه عند قيامه باللّيل تجميلا للباطن فإنّ ذلك يكون أحرى في الجمعة أيضا لأنّه شُرع لها التّجمُّل في الباطن والظَّاهر من الغُسْل والوضاءة والتّنظيف والتّطييب، فناسب ذلك تطييب الفم الذي هر محل الذّكر والمُناجاة وإزالة ما يُنفّر الملائكة وبني آدم من تغيَّر رائحة الفم ووَضَر الطّعام، لذلك استُحب التسوُّك في كلّ الأحوال يوم الجمعة لقوله عَلَى من حديث أبي هريرة رضى الله عنه عند أبن ماجه «إنَّ هَذَا يَوْمٌ جَعلَهُ اللهُ عيدا للْمُسْلمينَ، فَمَنْ جَاءَ إِلَى الْجُمُعَة فَلْيَغْتَسلُ، وَإِنْ كَانَ طيبٌ فَلْيَمسٌ منه وعَلَيْكُمْ بالسَّواكُ (٣)». وقوله عَلَى اللهُ مُنْ مَا وَلَه عَلَى كُلِّ مُحْتَلم، وَأَنْ يَسْتَنَّ وَأَنْ يَمَسَّ طِيبًا إِنْ وَجَدَ (١٤)». وقوله يَومُ المُخْمُعَة وَاجبٌ عَلَى كُلِّ مُحْتَلم، وَأَنْ يَسْتَنَّ وَأَنْ يَمَسَّ طِيبًا إِنْ وَجَدَ (١٤)». وقوله «يَسْتَنَّ وأَنْ يَمَسَّ طِيبًا إِنْ وَجَدَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى كُلُّ مُحْتَلم، وأَنْ يَسْتَنَّ وأَنْ يَمَسَّ طِيبًا إِنْ وَجَدَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ بالسَّواكُ (٣)».

# ثانيا - [أحوال العادة التي يُستحب فيها السواك]: (١) ـ عند الاستيقاظ من النّوم

كما يتأكّد الاستياك ليلا ونهارا عند القيام من النّوم قبل الوضوء لحديث عائشة

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد لابن القيّم [ج ٤ ص ٣٢٣]. (٢) أخرجه البخارى مُعلَقًا قبل رقم [٨٨٧]. (٣) حديث صحيح أخرجه حديث صحيح أخرجه أحرجه أخرجه أخرجه أحمد [٢٢٥٨]. (٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [١١٨٩]] والبخارى [٨٥٨] ومسلم [٥/٣٤٦].

رضى الله عنها «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى كَانَ لاَ يَرْقُدُ مَنْ لَيْل وَلاَ نَهَارٍ فَيَسْتَيْقِظُ إِلاَّ تَسَوَّكَ قَبْلَ أَنَ يَتَوَضَّأُ (١)». وفي لفظ أحمد «كَانَ لاَ يَرْقُدُ لَيْلاً وَلاَّ نَهَاراً فَيَسْتَيْقِظُ إِلاَّ تَسَوَّكَ (٢)». وفيه استحباب السواك عند القيام من النّوم، لأنّ النّوم مقتض لتغيُّر الفم لما يتصاعد إليه من أبخرة المعدة والسواك آلة تنظيفه فيستحبّ عند مقتضاه، وعلى أنّ ذلك كان دأب النّبى عَلَيْ في كلّ أحواله.

ويؤيّده حديث عائشة قالت «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يُوضَعُ لَهُ وَضُوؤُهُ وَسوَاكُهُ، فَإِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ تَخَلَّى ثُمَّ اسْتَاكَ (٣)». ولا يمنع أن يكون ذلك أيضا عند الانتباه من نوم النّهار لأنّ العلّة واحدة وهي تغيَّر الفم بالنَّوم، فعلى هذا يتأكّد السّواك عند الانتباه مُطلقا بالدّليل في نوم اللّيل وبالقياس في نوم النّهار، وقوله «تَخلَي ثُمَّ اسْتَاكَ»: أي قضى بالدّليل في نوم اللّيل وبالقياس في نوم النّهاد الا يُنافي ما تقدم من أنّ النّبي عَلَيْ كان حاجته من بول أو غائط ثمّ استاك، فإنَّ هذا لا يُنافي ما تقدم من أنّ النّبي عَلِي كان يستاك عقب القيام من النّوم لأنّه لا مانع من أن يستاك بعد القيام من النّوم وبعد قضاء الحاجة وقبل الوضوء.

### (۲) ـ عند دخول البيت

ويُندب السُّواكِ عند دخول البيت لحديث المقداد بن شريح تَعْظَيْكُ عن أبيه قال «قُلْتُ لَعَائشَةَ بأَى شَیْء كَانَ يَبْدأُ رَسُولُ الله عَلَيْ إِذَا دَخَلَ بَیْتَهُ ؟ قَالَتْ بالسُّواك (٤)». وحكمة ذلك المبالغة في النظافة ولحسن مُعاشرة الأهل، لأنَّه ربَّما تغيَّرت رائحة الفم عند مُحادثة النّاس أو طول سُكوت، فيتأكّد على من دخل منزله أن يبدأ بالسواك لذلك، وعلى أنّه لا يختص بالوضوء والصّلاة فقط، لأنّ دخول البيت لا يختص بوقت دون وقت، ولذا ترجم له النّسائى بقوله [السُّواكُ في كُلِّ حِين (٥)].

## (۳) ـ عند تغیرُ الفـم

والسّواك مُتأكَّد عند تغيُّر الفم ودليل ذلك قوله ﷺ «السِّواكُ مَطْهَرَةٌ للْفَمِ مَرْضَاةٌ للرَّبِ (٢)». فأطلق النّبي ﷺ ذلك ولم يُقيِّده بوقت دون آخر ، ومُقتضى ذلك أنَّه متى احتاج الفم إلى تطهير كان مُتَأكَّدًا ، وفي الحديث فائدتان عظيمتان :

# (الأُولى) دُنيويَّة لكونه مطهرة للفم.

<sup>(</sup>١) حديث حسن أخرجه أبو داود [٥٧] وانفرد به.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٧٤٧٨١] والبيهقي [ ١ / ٣٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٥٦].

<sup>(</sup> ٤ ) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣ ٤ / ٢٥٣ ] وأبو داود [ ٥١ ] والنّسائي [ ٨ ].

<sup>(</sup>٥) انظر سُنن النسائي [كتاب الطّهارة ١ ـ باب ٨].

<sup>(</sup>٦) أخرَجه البخاري مُعلُّقا بصيغة الجزم [كتاب ٣٠ ـ باب ٢٧ ـ قبل رقم ١٩٣٤].

(والثّانية) أُخرويّة لكونه مرضاة للرَّب عزَّ وجلَّ.

كما يُستحب السِّواكَ عند الجماع، أو ترك الطَّعام والشَّراب، أو أكل ما له رائحة كريهة، أو اصفرار الأسنان، فيتطيّب الفم وتذهب رائحته بالسّواك لما روى عن العبّاس رضى الله عنه أنّ رسول الله عَلِيَّة قال «مَالَى أَرَاكُمْ تَأْتُونِي قُلْحًا؟ اسْتَاكُوا، لَوْلاَ أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي لَفَرَضْتُ عَلَيْهِمْ السُّواكَ كَمَا فَرَضْتُ عَلَيْهِمْ الْوُضُوءَ (١)».

حتى صحّ عنه ﷺ عند أحمد والبخارى من حديث أنس أنّه قال «قَدْ أَكْثَرْتُ عَلَيْكُمْ فَى السّواَكُ اللّهِ عَلَيْكُمْ فَى السّنِهِ وأمره فحقيق أن أفعل وحقيق أن تطيعوا، لكثرة فوائده وجموع فضائله ولكونه مطهرة للفم مرضاة للرّب تعالى. وفيه قال السّندى: [أى بالغت في تكرير طلبه منكم، وفي هذا الإخبار ترغيب فيه، وهو بمنزلة التّأكيد لما سبق من التّكرير لمن علم به سابقا، وبمنزلة التّكرير والتّأكيد جميعا لمن لم يعلم به [(٣)].

### (Σ) ـعند حضور مجتمعات النّاس

## ثالثاً. [ما يتصل بالسواك من أحكام]:

للسُّواك آداب وهيئات لا ينبغى للفَطن الاغترار بشىء منها إلا أن يكون مُوافقًا لما ورد عن الشّارع الحكيم عَلَيْك ، وهو من أمور الشّريعة التى ظهرت ظهور النّهار وتمسّك به من سُكان البسيطة أهل الأنجاد والأغوار ، ولقد ذكر الأئمّة الكرام بعض هذه الآداب التى نأتى بتفصيلها على النّحو التّالى :

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد ضعيف [١٨٣٥] وذكره أبو عبيد في غريب الحديث [٢٦١/٢]. و «قُلْحًا ، جمع «أقلح ، والْقَلَحُ عنه وأَنْقَل مَا السنان ووَسَخٌ يركبها .

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٢٣٩٨] والبخارى [٨٨٨] والنّسائي [٦] والدّارمي [٦٨٢].

<sup>(</sup>٣) انظر سُنن النّسائي [ج ١ ص ٦٧ - الهامش].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٤٠٩].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٨٩٤] ومسلم [ ١٦٥ / ١١٥١].

## (۱) ـ ما یُستاک به

يحصل الاستياك بكل طاهر خشن يُزيل الرّائحة ويُطيِّب الفم ويُنظُفه والأفضل أن يكون بعود الأراك والزّيتون، فهُما من أجود ما استعمل مبلولا بماء الورد إذا تيسر لما رواه البخارى في تاريخه عن أبي خيرة الصّباحي قال «كُنْتُ في الْوفْد فَزَوَّدَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَا وَاللهُ وقَالَ: اسْتَاكُوا بهَدَا (١)». وما رواه الطّبراني في الأوسط عن معاذ بن جبل عن النّبي عَلَيْ «نعم السّواك الزّيتُونُ من شَجَرة مُبَاركة، يُطيّبُ الْفَم ويَذْهَب بالْحفر، وهُو سواكي وسواك الأنبياء من قبلي (٢)». والحفر: بفتح فسكون وفي لغة بفتحتين: داء يُفسد أصول الأسنان في منبتها. (قال) ابن قدامة [ويستحب أن يكون السواك عودا ليّنا ينقي الفم ولا يجرحه ولا يضرة ولا يتفتت فيه (٣)].

ولا يُتسوّك بالعود غير اللَّيِّن الذي يضرّ باللَّشة إِن أصابها، وكذلك الطبقة التي على العظم من الأسنان وكذلك الذي لا شعر له ويكون رطبا رطوبة قويّة فإنه لا ينقّى لكثرة مائه وقلّة شعره الذي يؤثّر في إزالة الوسخ. (وفي) شرح المهذَّب [المستحبّ أن لا يستاك بعود رطب رفيع ولا يابس يجرح اللَّثة بل يستاك بعود بين عودين؛ وبأى شيء استاك ممّا يُقلع القلّح ويُزيل التغيُّر كالخرقة الخشنة وغيرها أجزأه، لأنّه يحصل به المقصود (٤٠)].

#### (٢) ـ كيفية الاستياك

للمرء أن يمرّ بالسّواك على أطراف أسنانه وكراسى أضراسه، ويمرّ على سقف حلقه مرورًا خفيفًا، أو أنّ ذلك يرجع إلى ما تقتضيه الحال، فإنّ اقتضت أن يستاك طولا استاك طولا، أو يستاك عرضا، لعدم ثبوت سُنَّة بيّنة فيه.

والأحبّ في استياك الأسنان أن تكون عرضا لما أخرجه سعيد بن منصور في سننه من حديث عطاء مُرسلا «إِذَا اسْتَكْتُمْ فَاسْتَاكُوا عَرْضًا (٥)». وممّا يُستدلّ به في الاستياك عرضا أيضا ما رُوى عن النبي عَلِي الله وقال يَشُوصُ فَاهُ بِالسِّواك». وقد فُسِّر ذلك بأنّه كان يدلك الأسنان بالسواك عرضا، وفي الحديث الدّلالة على أن يبلغ الإنسان بالسواك أقاصى الفم، حتى تخرج بلاغم الحلق والصّدر.

كما يُستحبّ أن يكون الاستياك في اللّسان طولالأنّه أبلغ في التّنظيف لما رواه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في تاريخه وانظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ١٦٧].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطُّبراني في الأوسط ـ وانظر مجمع الزّوائد [ج ٢ ص ١٠٠].

<sup>(</sup>٣) انظر المغنى لابن قُدامة [ج ١ ص ١٣٥].

<sup>(</sup>٦) انظر المجموع شرح المهذّب [ج ١ ص ٢٨١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أورده في فيض القدير [ ٢٣٠] عن عطاء مُرسلا.

البخاري بسنده عن غَيْلَانَ بن جرير عن أبي بُرْدَةَ سَرَّفَكَ عن أبيه قال [أَتَيْتُ رَسُولَ الله عَلَيْكُ فَوَجَدْنُهُ يَسْتَنُّ بِسِوَاكُ بِيَدِهِ يَقُولُ: أُعْ. أُعْ. وَالسِّوَاكُ فِي فِيهِ كَأَنَّه يَتَهَوَّعُ (١)]. أي له صَوْت كصوت القيء على سبيل المُبالغة من بـاب التَّفعُلَ، يَقال [هاعَ يهوعُ هوعًا]: إذا قـاءَ بلا تكلُّف.(قال) في الفتح [يُستفاد من هذا الحديث مشروعيَّة السِّواك على اللِّسان طولاً(٢)].

كما أنّ الاستقصاء في السِّواك يُذهب بداء الفم ويُنقِّى الصّوت ويُطيِّب النَّكهة، وفيه تأكيد السِّواك وأنَّه لا يختصّ بالأسنان، وأنَّه من باب التَّنظيف والتَّطييب لا من باب إزالة القاذورات، وعلى جواز الاستياك بحضرة الغير لكونه ﷺ لم يختف به وبوَّبوا عليه: استياكُ الإمام بحضرة رعيَّته (٣)].

#### (٣) – التيامن في السواك

يستحبُّ التَّيامن في السِّواك وهو أن يبدأ بالجانب الأيمن من الفم لأنَّه عَلَيْ كان يُعجبه التَّيامن في كلّ شيء لقول عائشة أُمِّ المؤمنين [كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ يُعجبه التَّيامن في كلّ شيء لقول عائشة أُمِّ المؤمنين [كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ يُعلِيُّ يُعجبه التَّيامُنُ في تَنعُلِه وَتَرَجُّلِه وَتَرَجُّلِه وَطُهُورِه وَفِي شَأْنِه كُلِّه (٤)]. وقوله [يُعجبه التَّيامُنُ] لفظ مُشترك بين الابتداء باليمين وتعاطى الشَّيء باليمين والتبرُّك بقصد اليمين، وليَّا كان السِّواك عبادة مقصودة تُفعل بها يناسبها كان الأُولى إمساكه باليمين وخنصرها تحت طرفه الأسفل والثلاثة الباقية فوقه والإبهام أسفل رأسه كها رواه ابن مسعود رضى الله عنه .

#### (٤) ـ غسل السواك

يُسنُّ غسل السِّواك بعد استعماله لما جاء عن عائشة رضي الله عنها قالت [كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ أَعْسِلُهُ وَأَدْفَعُهُ إِلَيْهِ (٥)]. أي اللهِ عَلَيْهِ نَمْ اللهِ عَلَيْهِ أَغْسِلُهُ وَأَدْفَعُهُ إِلَيْهِ (٥)]. أي باستعماله في فمي تسوُّكا قبل الغَسْل، ومن دلالات الحديث:

(١) بيان استحباب طلب غسل السّواك بعد الاستياك للنّظافة عمَّا أصابه من الفم لئلّا ينفر منه الطّبع، وأنّ استعمال سواك الغير ليس بمكروه، إلّا أنّ السُّنة أن يغسله ثمّ يستعمله بعد ذلك.

(٢) وفيه دليل على عظيم أدب عائشة رضى الله عنها وفطنتها لأنَّها لم تغسله ابتداء حتَّى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري [٢٤٤] ومسلم [٥٥/ ٢٢٠] وأبو داود [٤٩].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح الباري [ج ١ ص ٤٢٤]. (٣) انظر فتح الباري [ج ١ ص ٤٣٤].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري [ج ١ ص [٤٢٣]. (٢) أن منا الماري [ج ٢ ص [٤٢٣].

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري [١٦٨] ومسلم [٧٦/ ٢٦٨].

<sup>(</sup>٥) حديث حسن أخرجه أبو داود [٥٢].

لا يفوتها التبرُّك بآثار النبِّي عَلِي الحميدة والاستشفاء بريقه الطَّيِّب الكريم.

(٣) جواز الاستياك بسواك الغير لما ثبت أنَّ رسول الله ﷺ استاك عند انتقاله إلى الرَّفيق الأعلى بسواك عبد الرَّحن بن أبي بكر رَّ اللَّيْنَ لقول عائشة [فَأَخَذْتُ السَّوَاكَ فَقَضَمْتُهُ وَنَفَضْتُهُ وَطَيَّبْتُهُ، ثُمَّ دَفَعْتُهُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَاسْتَنَّ بِهِ، فَهَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ اسْتَنَّ اسْتِنَانًا قَطُّ أَحْسَنَ مِنْهُ (١)]. وفي رواية [وَأَنَّ الله جَمَعَ بَيْنَ رِيقِي وَرِيقِهِ عِنْدُ مَوْتِهِ ﷺ].

(٤) وعن الرَّجل يستاك بسواك غيره قالت عائشة رضي الله عنها [كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَسْتَنُّ وَعَنْدَهُ رَجُلَانِ أَحَدُهُمَا أَكْبَرُ مِنَ الآخَرِ، فَأُوحِى إِلَيْهِ فِي فَضْلِ السِّوَاكِ أَنْ كَبِّر، أَيْ أَعْط السِّوَاكَ أَكْبَرُهُمَا ( ) الخطَّابي [قوله (يَسْتَنُّ): معناه يستاك وأصله مأخوذ من السَّنَّ السِّوَاكَ أَكْبَرُهُمَا ( ) الخطَّابي [قوله (يَسْتَنُّ): معناه يستاك وأصله مأخوذ من السَّنَّ وهو إمرارك الشَّيء الذي فيه خُشونة على شيء آخر ومنه المسَنُّ الذي يُشحذُ به الحديد ونحوه، يريد أنَّه كان يدلك أسنانه، وفيه من الأدب تقديم حقّ الأكبر من جماعة الحضور وتقديمه على من هو أصغر منه، وهو السُّنَّة في السَّلام والتَّحية والشَّراب ونحوها من الأمور (٣)].

## (٦) ـ مُل للمرأة أن تتسوَّك؟

لم تفرِّق الأحاديث التي حثَّت على طلب السِّواك بين الرِّجال والنِّساء، بل من المعلوم أنَّ الفوائد المتربِّة على الاستباك مطلوبة للنِّساء كالرِّجال، بل هي في النِّساء أكد كما لا يخفى أمره، كما أنَّ ضعف أسنانهن لا يقتضي عدم طلبه في حقِّهن إذ يُطلب منهن أن يستكُن بحالة من اللُّطف تليق بهن والرِّجال كذلك، ولقد استاكت عائشة رضي الله عنها بسواك النَّبي عَلَيْهُ لَوَها [فَأَبْدَأُ بِه فَأَسْتَاكُ]. فهي والرَّجل أمام أحكام الشَّرع الحنيف في التَّكليف سواء، وكما أنَّ الاستياك شُنَة للرِّجال مُستحبَّة فهو للنِّساء كذلك.

#### (۷) – التسوك بالإصبع

التَّسوُّك بالإصبع لا تحصل به السُّنَّة سواء كان ذلك عند الوضوء أو لم يكن، ويري بعض الحنابلة إنَّه يحصل من السُّنِّة بقدر ما يحصل من الإنقاء والتَّطهير ودليلهم في ذلك ما رُوي عن على رضى الله عنه في صفة الوضوء [أنَّ النَّبَيَ ﷺ أَدْخَلَ إِصْبِعَهُ عِنْدَ الْوُضُوءِ وَحَرَّكَهَا ]. (قاله) الحافظ في التَّلخيص [١/ ٧٠] بعد أن ساق التَّسوُّك بالإصبع من حديث عائشة رضى الله عنها وغيرها، وأصحّ من ذلك ما رواه أحمد في مسنده من حديث أبي مطر عن

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه البخاري [٤٤٣٨].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري [٢٤٦] وأبو داود [٥٠].

<sup>(</sup>٣) انظر معالم السُّنن (ج ١ ص ٢٦]

على بن أبي طالب تَوْقَى أَنَّه أمر بماء [فَغَسَلَ كَفَّيَه وَوَجْهه ثَلَاثًا، وَتَمَضْمَضَ ثَلَاثًا، فَأَدْخَلَ بَعْضَ أَصَابِعِه فِي فِيه، وَاسْتَنْشَقَ ثَلَاثًا (١)]. وقد ساق البعض هذا النَّص للاستدلال به على جواز التسوُّك بالإصبع، ثمّ جاءت بعض الآثار التي تُشير إلى جواز ذلك والتي منها:

(١) ما رواه ابن عدِّي والدَّارقُطني والبيهقي عن أنس كَالْقَةُ مرفوعا بلفظ [يُجْزِيءُ مِنَ السِّواكِ الأَصَابِعُ]. وروى أبو عُبيد في كتاب الطُّهور عن عثمان كَانَ إِذَا تَوضَّأَ يَسُوكُ فَاهُ بِأَصْبُعِهِ (٢)]. وهذا يدلُّ على أنّ التسوُّك بالإصبع كافٍ ولكنَّه ليس كالعود، لأنَّ العود أشدَّ إنقاء، فإذا لم يتوفَّر للإنسان في حال الوضوء شيء من العيدان يستاك به يُجزىء الأصبع، وقال بعض العُلماء إن كان الأصبع خشنا أجزأ التسوُّك به وإن كان غير خشن لم يجزىء (٣)].

(٢) ما جاء في الضِّياء عن أنس تَعْلَىٰ قال [يُجْزِىءُ مِنَ السُّوَاكِ الأَصَابِعُ (٤)] ويتحقَّق ذلك إذا كانت خشنة لحصول مُسمَّى الدَّلك والإنقاء بها، وبهذا أخذ جمع من العُلهاء، ورغم أنّ إسناد الحديث لا بأس به إلّا أنَّ النَّبي ﷺ خصَّ ذلك بآلة تعلَّق مُسمَّاها بالفعل المُستحبّ وهو السِّواك.

#### (٧) – تخليـل ما بيـن الأسـنان

ليس أصعب على المرء عندما يتحدَّث إلى غيره من أن يستشعر التّأذِّى من تغيُّر رائحة فمه وأثر ذلك على المُتحدَّث إليه، لذا كان اهتهام المشرِّع الحكيم على المُتحدَّث إليه، لذا كان اهتهام المشرِّع الحكيم على بدعوة المسلم إلى تحقيق نظافة الفم والأسنان عمَّا علق بها من أثار الطّعام، وتأكيد الأهميَّة التي رتَّبها الشَّرع على الاستياك تنظيفًا للفم ومرضاة لله تعالى كها في قوله على إلله ومرضاة الله تعالى كها في قوله على إلله الله ومرضاة الله المستاك من المُتاكُون أن وفي رواية الطَّبراني[مَالي أَرَاكُمْ تَأْتُونِي قُلْحًا! اسْتَاكُوا (٥)]. والْقَلَحُ: صفرة تعلو الأسنان ووسخ يركبها.

كُما جاء الحديث بلفظ [نَظِّفُوا لَنَّاتِكُمْ مِنَ الطَّعَامِ وَتَسَنَّنُوا وَلاَتَدْخُلُوا عَلَىَّ فُحْرًا بُخْرًا]. واللَّشة هي اللُّحمة فوق الأسنان أمَّا العُمُور فهى اللُّحمة القليلة بين السِّنَيْن، وفيه الأمر بتنظيفها لئلّا يبقى فيها وَضَرالطَّعام فتتغيَّر عليه النَّكهة وتتنكَّر له الرَّائحة ويتأذَّى منه المَلكان لكون الفم طريق القُرآن.

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه أحمد بإسناد ضعيف [١٣٥٥].

<sup>(</sup>٢) انظر نيل الأوطار (ج ١ ص ١٢٨].

<sup>(</sup>٣) انظر المُغنى لابن قُدامة [ج ١ ص ١٣٧].

<sup>(</sup>٤) أورده في فيض القدير [٩٩٩٩] عن أنس رَطِّ في وأشار بصحَّته.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد بإسناد ضعيف [١٨٣٥ و٩٩٥٥] والطّبراني في الكبير [١٣٠١].

أمّا قوله «تَسنَّنُوا»: فمعناه نظِّفوا أسنانكم بالسِّواك، وهذا يرتبط ارتباطا وثيقا بقوله «مَا لَكُمْ تَدْخُلُونَ عَلَى قُلْحًا». والْقَلَحُ: الوسَخُ الذي يتجمع على الأسنان، وفيه قال أبو النّضر: الأقلح الذي اصفرّت أسنانه حتّى بَخَرِت من باطنها، والأبخر الذي تجد لفمه رائحة مُنكرة، (قال) النّووي [قُلْحًا بضم القاف وإسكان اللام: جمع أقلح وهو الذي على أسنانه قَلَح ـ بفتح القاف واللام ـ وهو صُفرة ووسَخ يركبان الأسنان (١)].

وقوله ﷺ «مَنْ أَكَلَ فَمَا تَخَلَّلَ فَلْيَلْفظْ وَمَا لاَكَ بِلسَانِهِ فَلْيَبْتَلِعْ، مَنْ فَعَلَ فَقَدْ أَحْسَنَ وَمَنْ لاَ فَلاَ حَرَجَ (٢)». يُشير إلى التخلُّل وهو إَخراجَ ما بين الأسنان بالخلال وهو العود وجمعه: أخلَّة، يقال: خلَّل أسنانه تخليلا إذا أخرج ما تبقَّى من المأكول بينها، واسم الخارج خُلالة، وقوله «فَلْيَلْفِظْ»: - بكسر الفاء - أى فليرم ما يُخرجه بالخلال من بين أسنانه.

وإنّما أمر ﷺ برمى الخُلالة لأنّها تتغيّر بين الأسنان فتصير مُستقذرة وربّما خرج بها دم يضرّ بالصّحة، وفيها قال ابن عمر [إِنّ تركها يُوهن الأسنان]. أمّا قوله «مَا لاَكَ بِلسَانه»: فيعنى أنّ ما أخرجه بلسانه من بين أسنانه يرميه مُطلقا سواء أخرجه بلسان أو خلال، وما بقى من أثر الطّعام على لُحَم الأسنان وسقف الحلق إذا أخرجه بلسانه ينبغى ألا يرميه، والفرق بينه وبين ما استقر بين أسنانه أنّ هذا يتغيّر باستقراره بينها بخلاف ما كان عليها وعلى سقف الحلق، واللّونُكُ في الأصل إدارة الشَّىء بلسانه في الفم، يقال: لاَكَ اللَّقمة يلُوكُها لَوْكاً: مضغها.

وتجدر الإشارة إلى ما جاء في السُّن عن ابن مسعود رضى الله عنه «تَخَلَّلُوا فَإِنَّهُ نَظَافَةٌ وَالنَّظَافَةُ مِنَ الإِيمَان (٣)». أي استعملوا الخلال لاستخراج ما بين الأسنان من أثر الطّعام فإنّه نظافة للفم والأسنان، ويُستفاد من الحديث [أنّ الخلال نافع للَّشة والأسنان حافظ لصحّتها ومانع من تغيَّر النّكهة في الفم، ومن أجود الخلال ما اتُّخذ من عيدان الأخلَّة وخشب الزّيتون (٤)].

### (٨) ـ شدّة حرص الصّحابة على السّواك

كان التّحلّي بالسُّنَّة والتمسُّك بأهدابها من الكمالات التي واظب عليها الصَّحابة

<sup>(</sup>١) انظر المجموع شرح المهذَّب [ج ١ ص ٢٧٠].

<sup>(</sup>٢) من حديث أخرجه أبو داود [٣٥] وأحمد [٨٨٢٤] وصححه الحاكم.

<sup>(</sup>٣) أورده في فيض القدير [٣٢٦٧] وقال وقفه الطبراني في الكبير على أبن مسعود بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٤) انظر زاد المعاد لابن القيم [ج٤ ص٧٠٧].

تأسِّيا برسول الله ﷺ فيها صغر من الأمور أو ما استُعظم منها ، حتَّى بلغ من شدَّة حرص الواحد منهم أنَّه كان يضع السِّواك من أُذُنه موضع القلم من أُذُن الكاتب، ويتأيَّد هذا بها أخرجه أبو داود عن زيد بن خالد الجُهني قال سمعت رسول الله ﷺ يقول [لَوْلاَ أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي لأَمَرَتُهُمْ بِالسِّواكِ عنْدَ كُلِّ صَلَّاة، قَالَ أَبُو سَلَمَةَ: فَرَأَيْتُ زَيْدًا يَجُلِسُ فِي المُسْجِدِ وَإِنَّ السِّوَاكَ مِنْ أُذُنِه مَوْضِعَ الْقلَم مِنْ أُذُنِ الْكَاتِب، فَكُلَّما قَامَ إِلَى الصَّلاَةِ اسْتَاكَ (١٠)]. وجاء عند التِّمذي بَلفظ [فكان زَيْدُ بَنُ خَالِد يُشْهَدُ الصَّلوَات فِي المَسْجِد وَسِواكه عَلَى أُذُنِهِ مَوْضِع الْقَلَم مِنْ أُذُنِ الْكَاتِب، لَا يَقُومُ إِلَى الصَّلاةِ إِلَّا اسْتَنَّ، ثُمَّ رَدَّهُ إِلَى مَوْضِع هِ (٢٠)].

تُم تأي رواية أَحد أكثر تفصيلا في لفظها بقوله [فكان زَيْدٌ يرُوحُ إِلَى المَسْجِد وَسوَاكُهُ عَلَى أُذُنِه بِمَوْضِع قَلَم الْكَاتِبِ، مَا تُقَامُ صَلَاةٌ إِلَّا اسْتَاكَ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّي (٢٠)]. ورغم أَنّ الوضع الذي أَسَارت إليه الرَّوايات يحمل التَّكلُّف الذي يؤدِّي إلى الحرَج المُخالف للحسِّ فالأوْلى الذي أَسَارت الله الذي يبين اهتام الصَّحابة رضوان الله عليهم بالسِّواك، وأنَّه سُنَّة ثابتة عند الصَّلاة، وأنَّه من باب التَّنظُف والتَّطيُّب لا من باب إزالة القاذورات لكونه عَلَيْه لم يختف به، وإنَّا تعاطاه وأمر به في كلّ الظُّروف والأحوال.

#### (٩) \_ مشروعية التسوُّك في المسجد

قام اتفاق جمهور العُلماء على مشروعية التسوُّك في المسجد على خلاف بعض المالكيَّة النين قالوا بكراهة التسوُّك فيه لاستقذاره وتنزيههم المسجد عن ذلك، إلّا أنَّ ما ذكر من أحاديث تردُّ القول بكراهته في المسجد، ولهَّا سُئل شيخ الإسلام عن حُكم التَّسوُّك فيه هل هو جائز أم لا؟ فأجاب بقوله:

أمَّا السَّواك في المسجد فها علمتُ أحدًا من العُلهاء كرهه بل الآثار تدلُّ على أنَّ السَّلف كانوا يستاكون في المسجد، ويجوز أن يبصق الرَّجلُ في ثيابه وهو في المسجد ويمتخَّط فيها باتّفاق الأئمَّة وبسُنَّة رسول الله ﷺ الثَّابتة عنه، بل يجوز التَّوضؤ في المسجد بلا كراهة عند جمهور العُلهاء، فإذا جاز الوضوء فيه مع أنَّ الوضوء يكون فيه السِّواك وتجوز الصَّلاة فيه والصَّلاة يُستاك عندها، فكيف يُكره السَّواك، وإذا جاز البُصاق والامتخاط فيه فكيف يُكره السِّواك فيه السِّواك فيه ألسِّواك فيه ألسِّواك فيه ألسَّواك فيه ألمَّا المُّواك فيه ألمَّا المُّواك فيه ألمَّا السُّواك فيه ألمَا السَّواك فيه ألمَا السَّواك فيه ألمَا السَّواك فيه ألمَّا المُّواك فيه ألمَا السَّواك فيه ألمَّا المُّواك فيه ألمَا السَّواك فيه ألمَّا المُّواك فيه ألمَّا المُّواك فيه ألمَا المَّالِق والمُنْ المُنْ المُواك فيه ألمَا المُنْ المُن

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٤٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التِّرمذي [٢٣].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه أحمد بإسناد حسن [٢١٥٨٠].

<sup>(</sup>٤) انظر الفتاوي لابن تيمية ( ج ٢٢ ص ٢٠١].

ذُكرت المضمضة ضمن سنن الفطرة لتحقق للفم نظافته وطهارته، وتطييبه من وضر الطّعام وأثره، وتُصلح من رائحته ونكهته عندما ذكرت في رواية عائشة رضى الله عنها «عَشْرٌ من الفطرة..». والتي قال مصعب تَعْقَفَ في آخرها «ونسيتُ الْعَاشرةَ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ الْمَضْمَضةَ (١)». كما قام الارتباط بينها وبين الفطرة أيضا بها روى عن عمّار بن ياسر رضى الله عنه أنّ رسول الله عَلِيَّ قال «إِنَّ مِنَ الْفطرة المُضْمَضةَ وَالاسْتنشاق (٢)». كما ذكرها ابن عبّاس رضى الله عنه عند تفسيره لقول الله تعالى ﴿وَإِذَ ابْتَكَى ابْرَهِمُ مَرَبُّهُ بِكُلِمَتِ فَلَقَمَّهُنَّ ﴾ فقال «ابتلاهُ الله بخمْس في الرَّأس الله تعالى ﴿وَإِذَ ابْتَكَى ابْرَهِمُ مَرَبُّهُ بِكُلِمَتِ فَلَقَمَّهُنَّ ﴾ فقال «ابتلاهُ الله بخمْس في الرَّأس الله عنها ]: الْمُضْمَضةً والرَّهُ الله بخمْس في الرَّأس

ثمّ كان للمضمضة أحكامها التعبديَّة التكليفيَّة عند الأئمَّة رضوان الله عليهم في الوضوء والغُسْل وكمال النَّظافة بعدماً جاءت السُّنَّة بتعريفها لغة وتطبيقًا، فأصل المضمضة في اللُّغة تحريك الماء في الفم وفي اشتقاقها وجهان:

(الأوّل) هي من [مَضْمَضَني الدَّهْرُ]: أي عركني، فالمضمضة تحريك الماء باللِّسان من شدْق في حركة دائريّة تشمل فراغ الفم.

(الثّانى) من قولهم [مَضْمَضَ النُّعَاسُ فِي عَيْنَيْه]: إذا تحركتا بالنُّعاس، ثمّ اشتهر استعماله في وضع الماء في الفم وتحريكه، أمّا معناه في الوضوء الشّرعى: فأكمله أن يجعل الماء في الفم ثمَّ يُديره ثمَّ يَمُجُّهُ ثلاثا.

(قال) الأزهرى [هى خَصْحُضَةُ الماء فى الفم ومَجِّه، فلو ابتلعه لم يكن آتيًا بها، وأيضا لو فتح فاه حتّى نزل منه الماء لم يكن آتيًا بها، فلابد من خَصْحُضَة الماء ومَجِّه من قولهم [مَحَّ الْمَاء]: لَفَظَهُ من فحه، ومُحَاج الفم: ريقه، وفى «نيل الأوطار»: هى أن يجعل الماء فى فيه ثمّ يديره ثمّ يجبّه [(ئ)].

وإذا كانت المضمضة مطلبًا لنظافة الفم وتنقيته قبل الطَّعام وبعده، أو كانت مستحبّة بعد التسوُّك فإن القول بندبها قد قام في الوضوء عند البعض وفرضًا فيه وفي الغُسْل عند آخرين، وقد دلَّت السُّنَّة القولية والفعليّة على ذلك كلّه:

١- فعن سُويد رضى الله عنه قال «خَرَجْنَا مَعَ رَسُول الله عَلَيْ إِلَى خَيْبَرَ فَلَمَّا كُنَّا بِالصَّهْبَاءِ دَعَا بِطَعَامٍ فَمَا أُوتِى إِلاَّ بِسَوِيقٍ فَأَكَلْنَا ، فَقَامَ عَلَيْ إِلَى الصَّلاَةِ فَتَمَضْمَض

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٦ / ٢٦١] وأبو داود [٥٣] والتّرمذى [٢٧٥٧]. (٢) حديث حسن أخرجه أحمد [٣١٠٥] وقال صحيح عسن أخرجه الحاكم [٣١٠٥] وقال صحيح على شرط الشّيخين. (٤) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج٣ ص ٣٠٦].

وَمَضْمَضْنَا(١)». وفي رواية له «ثُمَّ صَلَّى بِنَا الْمَغْرِبَ وَلَمْ يَتَوَضَّأْ(٢)».

٢ ـ وما جاء عن لقيط بن صبرة رضى الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْكَ قال «إِذَا تَوَصَّأْتَ فَمَضْمض ْ(٣)».

٣ ـ وعن أمير المؤمنين على وَيَعْظَيَّهُ «أَنَّهُ دَعَا بوَضُوء فَتَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَنَشَرَ بِيَدِهِ الْيُسْرَى فَفَعَلَ هَذَا ثَلاَثًا ثُمَّ قَالَ: هَذَا طُهُورُ نَبِي الله عَلَيْ (٤)».

لذلك لم نجد فى رواية صحيحة تصريحا بأنّ النّبى عَلَيْكُ توضّاً بغير مضمضة، فهى مُتأكّدة فى الوضوء غاية التّأكيد، وهى طهارة مستقلّة من خصال الفطرة ضُمّت مع الطّهارتين ليكون ذلك توقيتا لتحقيقها لكونها من باب تعهّد المغابن مبالغة فى نظافة هذا الفم ممّا علق باللّشة والأسنان من بقاياه ونكهته.

### (۱۱/۳) ـ الاستنشاق بالماء

الاستنشاق هو إدخال الماء في الخياشيم بالنَّفَس فلو دخل الماء الأنف بغير إدخال النَّفَس لا يكون آتيا به، ويخصُّه الفقهاء بإدخال الماء في الأنف فيما طلب الشَّارع فعله فيه كالوضوء والغُسْل، وعند القيام من النَّوم، وتنظيف الأنف ممّا علق فيه من أدران، ومشروعيّة الاستنشاق لا تتحقّق إلاّ بالاستنثار لحديث أبي هريرة تَوَلِّفُكُ أن رسول الله عَلِي قال «إِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ مَنَامِه فَتَوَضَّا فَلْيَسْتَنثُرْ ثَلاَثًا، فَإِنَّ الشَّيْطَان يَسِلُ عَلَي خُيشُومِه (٥)». ومعناه أنّ اجتماع المُخَاط والمواد الغليظة في الخيشوم سبب لتبلّد الذهن وفساد الفكر فيكون ذلك أمكن لتأثير الشَّيطان بالوسوسة وصدة عن تدبُّر الأذكار.

فمراد الاستنشاق الاستنثار في الوضوء لما فيه من تنقية لجرى النَّفَس الذي تصح به مخارج الحروف عند القراءة لقوله عَلَيْ «إِذَا تَوَضَّاً أَحَدُكُمْ فَلْيَجْعَلْ في أَنْفه مَاءً ثُمَّ لَيَنتُرْ (٢)». يُقال: نَقرَ الرَّجُلُ وَانْتَقَرَ وَاستَنتُو : إِذَا حرَّكُ النَّثرة وهي طرفَ الأنف في الطَّهارة، والاستنثار هو طرح الماء من الأنف بعد الاستنشاق الذي يجذبه المتوضيء بريح أنفه لتنظيف ما بداخله سواء أكان الاستنثار بإعانة اليد أم بغيرها، و (قيل): إنَّما سُمِّى بذلك لوقوعه مُتناثراً حين طرحه بريح الأنف [(٧)].

<sup>(</sup>۱) من حديث أخرجه البخارى [ 6006]. (۲) من حديث أخرجه البخارى [ 6000]. (٣) من حديث صحيح أخرجه أبخارى [ 6000]. (٣) من حديث صحيح أخرجه النسائى [ 91] وأبو داود [ ١٦٦]. (٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [ 700 ] ومسلم [ 77 / ٢٣٨]. (٦) حديث صحيح أخرجه البخارى [ 1٦٣ / ٢٣٨]. (٦) حديث صحيح أخرجه البخارى [ 1٦٣ ] ومسلم [ 7 / ٢٣٨]. (١)

(قال) الأزهرى [الاستنثار هو أن يجعل أصبعيه السبابة والإبهام من يده اليسرى على أنفه ويرد الماء من خيشومه بريح الأنف (١)]. وحُكى عن مالك كراهة فعله بغير اليد لكونه تشبها بفعل الدّابة والمشهور عدم الكراهة، وإذا استنثر فالمستحب أن يكون باليد اليسرى، ويُطلق بعض الأئمة الاستنثار على الاستنشاق.

(قال) ابن الأعرابي وابن قتيبة [الاستنثارهو الاستنشاق والصواب الأوَّل ويدلُّ عليه رواية «إِذَا اسْتَنْشَقْتَ فَانْثُرْ»: فجمع بينهما]. وخالف النّووى في ذلك فقال [الذي عليه الجماهير من أهل اللُّغة وغيرهم أنّ الاستنثار غير الاستنشاق خلافا لما قاله ابن الأعرابي وابن قتيبة أنّهما بمعنى واحد(٢)].

وقوله «فَلْيَسْتَنْثُرْ»: أكثر فائدة من قوله «فَلْيَسْتَنْشُقْ». لأنَّ الاستنثار يقع على الاستنشاق بغير عكس، فقد يستنشق ولا يستنثر، والاستنثار من تمام فائدة الاستنشاق، لأنّ حقيقة الاستنشاق جذب الماء بريح الأنف إلى أقصاه والاستنثار إخراج ذلك المن من الاستنشاق تنظيف داخل الأنف، والاستنثار يُخرج ذلك الوسَخ مع الماء فهو من تمام الاستنشاق [(٣)].

وكما يُشير حديث عمّار بن ياسر تَعْطَي إلى أنّ الاستنشاق من سُنن الفطرة فإِنَّ الأئمّة رضوان الله عليهم بيَّنوا أنّه من مُؤكَّدات السُّنن في الوضوء والغُسل لثبوته بفعل النبي عَنِي وأمره، ويقوم حُكمه فيما طلب الشّارع فعله فيه بين الوجوب والفرضية عند إسحاق بن راهويه وهو المشهور عن أحمد، والظَّاهر ما ذهب إليه الجمهور من أنّ الأمر به في الأحاديث محمول على النَّدب.

### (۱Γ/Σ)۔ غسل البراجم

غسل البراجم سُنَّة مستقلة من سُنن الفطرة العشر التي تضمّنها حديث عائشة رضى الله عنها الذي رواه مسلم وأبو داود «عَشْرٌ من الْفطْرة ومنها: غَسْلُ الْبَرَاجِمِ (٤٠». والبَراجم بفتح الباء جمع بُرجُمة وهي مفاصل الأصابع التي بين الأشاجع والرَّواجب، وهي رءوس السُّلاميَّات من ظهر الكفُّ إذا قبض القابض كفَّه، والتي تلي الأنامل هي

<sup>(</sup>١) انظر النَّمر الدَّاني للأزهري [ص ٣٩]. (٢) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ١٢٥]. (٣) انظر فتح الباري [ج ٦ ص ٣٩٥]. (٤) من حديث أخرجه مسلم [٦٦ / ٢٦١] وأبو داود [٣٥] والنّسائي [٥٠٥٥].

الرواجب، والتي تلى الكفّ: هي الأشاجع.

[وإنّما خصّ الأشاجع وحضٌ على غسلها لأنّ الوسخ يلصق بغضونها وتكسُّرها، ولا يبلغها الماء إلاّ بمعاناة، ويلحق بها المواضع التي يجتمع فيها الوَسُخ عادة كالأذن، والأنف، والأظفار، وأى موضع من البدن (١). وقال العلماء: ويلحق بالبراجم ما يجتمع من الوسَخ في معاطف الأذن، وكذلك ما يجتمع في داخل الأنف، وكذلك جميع الوسَخ المجتمع على أى موضع كان من البدن بالعَرُق والغُبُار ونحوهما [(٢)].

والمراد بالغسل تنظيف هذه المواضع لكونها أماكن لمظنّة تجمع الأدران فيها وهى سننة ليست مُختصّة بالوضوء، وإنما يحتاج إلى غَسْلها فيه وعند الغُسْل والتنظيف كلّ وقت. (قال) الخطّابى: [هي المواضع التي تتسخ ويجتمع فيها الوسخ ولا سيما ممن لا يكون طرى البدن، وقد ألحق بالبراجم إزالة ما يجتمع من الوسخ في معاطف الأذن وقعر الصماخ(٣)].

فلا يُزال هذا إِلا بالمسح لأن الغسل ربّما أضر بالسَّمع، وكذلك ما يجتمع من الوسَخ داخل الأنف من وضر المخاط والمتجمّع على أى موضع من البدن بالعرق والغبار ونحوهما لقوله عَلَي هُ قُصُّوا أَظْفَارَكُمْ وادفنُوا قُلاَمَاتِكُمْ ونَقُوا بَرَاجِمَكُمْ (1)». من: نَقَى يُنَقِّى تَنْقِيةً: الشَّيْءَ نَظَفَهُ.

(قال) النَّووى [وأمَّا عَسْل البراجم فمُتَّفق على استحبابه وهى سُنَّة مُستقلَّة بالوضوء وقد أوضحها الغزالى في الإحياء وألحق بها إزالة ما يجتمع من الوسخ في معاطف الأذن وقَعْر الصِّماخ في زيله بالمسح وربما أضرَّت كثرته بالسَّمع، وكذا ما يجتمع في داخل الأنف من الرُّطوبات الملتصقة بجوانبه وكذا الوسَخ الذي يجتمع على البدن بعرق وغبار (٥)].

ومن الأحاديث التى تُشير إلى استحباب تعاهد البراجم بالغسل تحقيقا لكمال الطُهارة ما أخرجه ابن عدى من حديث أنس رضى الله عنه «أَنَّ النَّبِيَ عَلَيُ أَمَر بتعاهد الْبَرَاجم عنْدَ الْوُضُوء لأَنَّ الْوَسَخَ إِلَيْهَا سَرِيعٌ». وعن ابن عبّاس رضى الله عنه قالَ «أَبْطَأَ جَبْرِيلُ عَلَى النَّبِي عَلَيْ فَقَالَ: وَكَيْفَ لا يُبْطَىءُ وَأَنْتُمْ لاَ تُقَلِّمُونَ أَظْفَارَكُمْ ولاَ تُنْقُونَ بَرَاجمَكُم (٢)». وهى العُقد التى فى ظهور الأصابع.

<sup>(</sup>١) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٢٨] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٣٦٧]. (٢) انظر غريب الحديث لأبي عبيد [ج ٢ ص ٧٠]. (٣) صماخ الأذن هو الخرق الذي يُفضى إلى الرَّاس وقيل هي الأَذُن نفسها والجمع أصمخة مثل سلاح وأسلحة. (٤) رواه الترمذي من حديث عبد الله بن بشر مرفوعا. (٥) انظر المجموع شرح المهذّب [ج ١ ص ٢٨٨] ونووي مسلم [ج ٢ ص ١٥٢]. (٦) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٢١٨١] وأورده في مجمع الزوائد [٥/ ١٧٠] وقال رواه الطّبراني.

## (۱۳/۵)-الانتضاح

لم يأت ذكر الانتضاح ضمن سنن الفطرة إلا في الحديث الذي رواه عمار بن ياسر مرفوعا «من الفطرة: الْمَضْمَضَةُ، والاستنشاق، والسواك، وعَسْلُ الْبراجم، والانتضاح (١)». كما أُشَير إلى توقيته وكيفيته في الحديث الذي رواه ابن الحكم عن أبيه قال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيُهُ إِذَا بَالَ يَتَوَضَّا وَيَنْتَضحُ (٢)». وفي رواية «أَن رَسُولُ الله عَلَيُهُ بَالَ ثُمَّ تَوضًا وَنَضَح فَرْجَهُ (٣)». وقوله عَلَيْهَ عند مسلم من حديث المقداد بن الأسود «تَوضًا وَانْضَح فَرْجَكَ (٤)».

والانتضاح أن يأخذ قليلاً من الماء فيرشُّ به مَذَاكيرَهُ وسَراويلَهُ بعد الوضوء لينفي عنه الوسواس (قال) ابن الأثير [نضح عليه الماء ونضحه به إذا رَشَّه عليه، ونَضحُ الوضوء بالتَّحريك ما يترشرش منه عند الوضوء].

وكان رسول الله عَلَي يفعل ذلك تشريعًا لأمَّته لدفع الوَسْوَاس لأنّه قد يُخيَّل للإنسان بعد أن يتوضَّأ أنَّه خرج من فَرْجه بلل فيجصُل له الشَّك فإذا فعل ذلك انقطع عنه سبيل الوسواس، واختُلف في معنى الانتضاح على قولين:

الأوّل ـ ما قاله الخطَّابى من أنّ الانتضاح هنا الاستنجاء بالماء وكان من عادة أكثرهم أن يستنجوا بالحجارة لا يَسُون الماء لما ورد عند البيهقى بلفظ «رأَيْتُ رَسُولَ الله بَالَ ثُمَّ نَضَح فَرْجَهُ». وقد يتأوَّل الانتضاح أيضا على رشّ الفرج بالماء بعد الاستنجاء به ليرفع بذلك وسوسة الشَّيطان [(٥)].

الثّانى \_ ما ذكره النّووى أنَّ رشَّ الفَرْج بالماء بعد الاستنجاء هو المراد من الحديث عند الجمهور، ويشهد لذلك ما أخرجه أهل السُّن من رواية الحَكم بن سُفيان قال «رَأَيْتُ رَسُولَ الله عَيَّكُ تَوَضَّاً وَنَضَحَ فَرْجَهُ، قَالَ أَحْمَدُ: فَنَضَحَ فَرْجَهُ (٢٠)». وكان يُؤخِّر ذلك أحيانا إلى الفراغ من الوضوء.

وإلى القول الثّانى ذهب جماعة من العلماء. (قال) العينى: وكان ابن عمر كُونَ إن الله عن إذا توضّأ نضح فرجه، قال عبيد الله: كان أبى يفعل ذلك، وروى ذلك عن مجاهد وميمون وسلمة وابن عبّاس، وعلى هذا قال أصحابنا: من جملة مستحبّات الوضوء أن ينضح الماء على فرجه وسراويله بعد فراغه من الوضوء ولاسيّما إذا (١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٥٤]. (١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٦٦]

(۱) حدیث حسن اخرجه احمد [۱۸۲۴] وابو داود [۵۶]. (۲) حدیث صحیح اخرجه ابو داود [۱۹۲] و ابن ماجه [ ۳۸۱] و النسائی [۱۳۵]. (۶) من حدیث صحیح أخرجه أبو داود [۱۹۸]. (۶) من حدیث صحیح أخرجه مسلم [۱۹۸ / ۳۰۳]. (۵) انظر معالم السنن للخطابی [ج ۱ ص ۵۵]. (۲) حدیث صحیح أخرجه النسائی [۱۳۵].

كان مُبتلى بوسوسة، ويتأيّد هذا بما جاء عند ابن ماجه من حديث زيد بن حارثة رضى الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْ قال «عَلَّمَنى جِبْرِيلُ الْوُصُوءَ وَأَمَرَنِى أَنْ أَنْضَحَ تَحْتَ ثَوْبى لِمَا يَخْرُجُ مِنَ الْبَوْلِ بَعْدَ الْوُصُوءِ (١٠)».

ثم إِنَّ للنَّصْح في أبواب الفقه أحكامًا منها:

(أوّلا) إذا صادف الشّكُ أحدَهم بعدما توضّا فإنْ نضحه الثّوب يأتى تأكيدا ليقين طهارته لما أورده أبو عبيد من حديث ابن عمر رضى الله عنه قال «أنّه كان يأمُر بالْحجارة فَتُطْرَحُ في مَذْهَبه فَيسْتَطيب بها، ثُمَّ يَخْرُجُ فَيَغْسلُ وَجْهَهُ وَيَدَيْه، وَيَنْضْحُ فَرْجَهُ حَتَّى يُخْصَلَ ثَوْبَهُ (٢)». [والمذهب] عند أهل المدينة موضع الغائط، أمَا قوله «يُخْصَلَ ثَوْبَهُ للهُ من قوله: أَخْصَلْتُ الثَّوْبَ إِذَا بَلَلْتَهُ بالماء، وهو خَصَلٌ إذا كَان رَطْبًا [(٣)].

(ثانيا) ثمّ يأتى النَّضح فى روايات أخرى بمعنى «الغَسْل» كما فى قوله عَيْكُ من حديث مسلم عندما سُئل عن المذى يخرج من الإنسان كيف يفعل به فقال للسّائل «تَوضَّأُ ثُمَّ انْضَحْ فَرْجَكَ». وجاء فى الرّواية الأُخرى «تَوضَّأُ وَاغْسلْ ذَكَركَ (٤٠)». فتعيّن حمل النّضح عليه، وقوله عَلَي للمقداد «إِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمْ ذَلكَ فَلْيَنْضَحْ فَرْجَهُ وَلْيَتَوضَّا وُضُوءَهُ للصَّلاة (٥٠)». (قال) الخطَّابي [قوله «فَلْيَنْضَحْ فَرْجَهُ»: معناه وليغسله بالماء استظهارا بزيادة التّطهير (٢٠)].

(ثالثا) ثم يُذكر النَّضِ بمعنى الرَّش لقول عائشة رضى الله عنها «إِنَّمَا كَانَ، يُجْزِئُكَ إِنْ رَأَيْتُهُ أَنْ تَغْسِلَ مَكَانَهُ، فَإِنْ لَمْ تَرَ نَضَحْتَ حَوْلَهُ (٧)». وعن ابنها الذي بال في حجر رسول الله عَلَي قالت أُم قيس بنت محْصَن «فَدَعَا رَسُولُ الله عَلَي بماء فَنَضَحَهُ عَلَى ثَوْبِه وَلَمْ يَغْسِلْهُ عَسْلاً (٨)». وفيه قال رسول الله عَلَي «إِنَّمَا يُغْسَلُ مِنْ بَوْلِ الذَّكَرِ (٩)».

(قال) الخطّابي [معنى النَّضح في هذا الموضع الغَسْل إِلاَّ أنَّه غَسَل بلا مَرْسِ ولا دلك، وأصل النّضح الصّب ومنه قيل للبعير الذي يستقى منه النَّاضح، فأمَّا غَسْل بول الجارية فهو غسل يُستقصى فيه فيُمرس باليد ويُعصر بعده، وقد يكون

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٣٨٠] وأورده في الصّحيحة [ ٨٤١] والمشكاة [ ٣٦٦]. (٢) أخرجه أبو عبيد في غريب الحديث [٥/ ٩١٥]. (٣) انظر غريب الحديث [ج ٥ ص ٢٩٤]. (٤) من حديث أخرجه أبو داود [٢٠٧] والنّسائي [٢٥١]. (٢) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٠٧] والنّسائي [٢٥١]. (٢) انظر معالم السُّن [ ج ١ ص ٢٣٤]. (٧) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥ ١ / ٢٨٨]. (٨) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٣٣]. (٩) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٣٧٤]. (٩) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٣٧٤]. (٩) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٣٧٤]. (٩)

النّضح بمعنى الرُّش أيضا(١)].

وفى شرح مسلم [ ذهب إمام الحرمين والمحقّقون إلى أنَّ النَّضح أن يغمر ويُكاثر بالماء مُكاثرة لا يبلغ جريان الماء وتردُّده وتقاطره، بخلاف المُكاثرة فى غيره، فإنّه يُشترط فيها أن يكون بحيث يجرى بعض الماء ويتقاطر من المحلّ وإن لم يُشترط عصره، وهذا هو الصّحيح المختار ويدلُّ عليه قولها «فَنَضَحَهُ وَلَمْ يَعْسَلْهُ» وقولها «فَرَشَّهُ» أى نَضَحَهُ والله أعلم (٢)].

# (١٤/٦) ـ الطيب والتّطيبُ

الطّيب في القاموس: ما يُتطيّب به من عطر ونحوه وجمعه: أطياب، والتّطيّب مصدر تطيّب، بعنى وضع الطّيب على نفسه أو ملابسه وهو كلّ ما له رائحة محبوبة تستلذه الحواسّ والنّفس كالورد والياسمين وغير ذلك، أمّا [التّطييب] فهو وضع المرء الطّيب على غيره من حي أو ميّت أو جماد [(٣)]. يقال [ضَمَّخَهُ بالطّيب]: أكثر دهنه به، ومنه [العطر] اسم جامع للأشياء التي يُتطيّبُ بها لحُسن رائحتها وجمعه: عطور وأعطار، وعطر: تطيّب بالعطر فهو عَطِرٌ، وعطّرة: طيّبه، ورجلٌ معطار: كثير العطر.

ومن الخلال الحميدة التي طبع الإسلام أهله وربّاهم عليها حُبَّهم للنَّظافة والتطهر، والطُّيب والتطيُّب، تأسيًا بنبيهم الكريم المُطيَّب (عَيُنَّ ) في حُبِّه له، حتى إِنّه كان لا يمر في طريق فيتبعه أحد إِلا عرف أنه سلكه من الرّائحة الطيّبة الكريمة التي تنتشر فيه لما جاء في الصّحيحين عن أنس قال «مَا شَمَمْتُ عَنْبَرًا قَطُّ وَلاَ مسكاً وَلاَ مَسَّ شَيْئًا أَطْيَبَ مِنْ ربيح رَسُول الله عَيَّ وَلاَ مَسِسْتُ شَيْئًا قَطُّ: دِيبَاجًا وَلاَ حَرِيرًا أَلْيَنَ مَسَّ منْ رَسُول الله عَيَّ وَلاَ مَسِسْتُ شَيْئًا قَطُّ: دِيبَاجًا وَلاَ حَرِيرًا أَلْيَنَ مَسَّ منْ رَسُول الله عَيَ الله عَيْلَة وَلاَ مَسِسْتُ شَيْئًا قَطُّ: دِيبَاجًا وَلاَ حَرِيرًا أَلْيَنَ مَسَّ

وجاء في رَواية البخارى «مَا مَسسْتُ حَرِيرًا وَلاَ دِيبَاجًا أَلْيَنٍ مِنْ كَفُ النَّبِي عَلَيْ ، وَجاء من وَلاَ شَممْتُ رِيحًا قَطُ أَوْ عَرْفَ النَّبِي عَلَيْ (٥)». وجاء من حديثَ ثابت عن أنس قال «كَانَ رَسُولَ الله عَلَيْ أَوْهَرَ اللَّهُ عَلَيْ أَوْهَرَ اللَّهُ عَلَيْ أَوْهَرَ اللَّهُ عَلَيْ أَوْهَرَ اللَّهُ عَلَيْ أَوْهُ اللَّوْلُ اللهُ عَلَيْ مَنْ كَفَ رَسُولَ الله عَلِي ، ولاَ شَممْتُ مَسْكَةً وَلاَ عَنْبَرَةً أَطْيَبَ مِنْ رَائِحَة رَسُولَ الله عَلِي (٢٠)». وكانت هذه الرّيح الطيبة صفحة عَلَيْ وإن لم يحس طيبا، ومع هذا فكان يَستَعمل الطيب في كثير من الأوقات مُبالغة في طيب ريحه لملاقاة الملائكة ومُجالسة المسلمين.

<sup>(</sup>١) انظر معالم السنن للخطابي [ج ١ ص ٩٩]. (٢) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ١٩٨]. (٣) انظر معالم السنن للخطابي [ج ١ ص ١٩٤]. (٣) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٢٦٤ و ٤٦٥]. (٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٨٠]. (٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٥٦١] وأورده في اللَّؤلؤ والمرجان [١٥٠٣]. (٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٣٠/ ٢٣٠] وافقه البخارى [١٩٧٣].

كما ذكر البخارى في تاريخه الكبير عن جابر قال «لَمْ يَكُن النَبِيُ عَلَيْهُ يَمُرُ في طَرِيقٍ فَيَسْبُهُ أُحَدٌ إِلاَّ عَرَفَ أَنْهُ سَلَكُهُ مِنْ طيبه عَلَيْهِ السَّلاَمُ». و «كَانَ عَلَيْهُ يُصافِحُ الْمُصافِحَ فَيَظَلُ يَوْمَهُ يَجِدُ رِيحَهَا (١)». وعَن أنس رَضي الله عنه قال «دَخَلَ عَلَيْنا النَّبِيُ عَلَيْهُ فَقَالَ عنْدَنا - أَى نَامَ للْقَيْلُولَة - فَعَرِقَ ، وَجَاءَتْ أُمِّي بِقَارُورَة فَجَعَلَتْ النَّبِيُ عَلَيْهُ فَقَالَ عَنْدَنا - أَى تَمْسَحُهُ وَتُبْعُهُ بِالْمَسْحَ - فَاسْتَيْقَظَ النَّبِي عَلِي فَقَالَ : يَا أُمَّ سُلْيُم مَا هَذَا الله عَنْ عَرَقَهُ فَتَجْعَلُهُ في الطّيب وَالْقَوَارِيرِ ، فَقَالَ اللّهِ عَرَقَهُ فَتَجْعَلُهُ في الطّيب وَالْقَوَارِيرِ ، فَقَالَ النَّبِي عَلِي الله الله الله عَرق بِهَ طيبي (٢)». ومعناه : أَخلُط النَّبِي عَلِي المُعلِي عَرق بِهَ طيبي (٣)». ومعناه : أَخلُط عرقك بِهَ طيبي (٣)». ومعناه : أَخلُط عرقك بع طيبي حتى يصير أطيب الطيب .

\* ويُروَى أنّ قارورة من هذه القوارير بقيت طويلا في هذا البيت المُبارك حتّى تُوفّى أنس رضى الله عنه فأخذ محمّد بن سيرين من القارورة وجعله في حَنُوط أنس والعطر النّبوى يفوح من سائر جسده الشّريف.

\* ثمّ ها هو أبو جحيفة يصف كيف أخذ يده الكريمة يوم أن خرج عَلِي إلى البطحاء مصلياً فقال «فَأَخَذْتُ بِيَده فَوَضَعْتُهَا عَلَى وَجْهِي، فَإِذَا هِى أَبْرُدُ مِنَ الثَّلْجِ وَأَطْيبُ رَائحةً مِنَ الْمُسْكِ (٤٠)». وكَانَ رسول الله عَلِي إذا مَر في طِريق وجُد منه رائحة المسك.

\* وكان رسول الله عَلِي «يُصَافِحُ الْمُصَافِحَ فَيَظَلُّ يَوْمَهُ يَجِدُ رِيحَهَا، وَكَذَلِكَ حَالُ الصَّبِيِّ الَّذِي يَضَعُ رَسُولُ الله عَلِي يَدَهُ عَلَى رَأْسه (°)».

ولمّا كَان الطَّيب من أحد المحبوبات في الدُّنيا إلى أطيب الطَّيبين ﷺ وهو ما ثبت فيه قوله «حُبِّبَ إِلَيَّ منَ الدُّنيا النُسَاءُ والطيبُ وَجُعلَتْ قُرَّةُ عَيْنى في الصَّلاَة (٢٠)». فقد كان يُكثر من الطيب ويحض عليه ويأمر به ويَمنع من ردّه، وكانت عَائشة تُطيبه بأجود ما تجد من طيب يوم الجمعة، وفي العيدين، وفي الصلوات الجامعة، وقبل إحرامه للحج، وبعد تحلله من الإحرام، وكانت له سُكَّةٌ يتطيب منها وهي طيب أسود يُخلط بالمسك ويعرك ويترك وتظهر رائحته كلما مضى عليها الزّمن لحديث أنس رضى الله

<sup>(</sup>١) انظر الإتحافات الرّبانية [ص٢٦٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٣١/٨٣].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٨٥ / ٢٣٣٢ ] وافقه البخاري [ ٢٢٨١ ].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٥٥٣].

<sup>(</sup>٥) انظر الإتحافات الرّبانية [ص ٢٦٣].

<sup>(</sup>١) حديث حسن صحيح أخرجه أحمد [١٢٢٣٤] والنسائي [٣٩٤٩].

عنه قال [كَانَتْ لِلنَّبِيِّ ﷺ سُكَّةٌ يَتَطَيَّبُ مِنْهَا، وَكَانَ أَحَبَّ الطِّيبِ إِلَيْهِ الْمِسْكُ (١)].

والمؤمنون وهم في تحقيقهم لهذه السَّنَة يقتدون بنبيِّهم الكَريم المُطيَّب بَيْ في حُبِّه للطِّيب والرَّائحة الزَّكية، حتَّى إنَّه كان ليقطُر طِيبًا ويتأرَّج عطرًا ويفوح جسده الشَّريف عنبرًا ومسكًا ، لقد خلق الله نبيَّه الأكرم على أكمل الصفات خلْقًا وخُلُقا، وجمع فيه كلَّ صفات الكهال وآيات الجلال وجملة مُقوِّمات الجهال.

فكان ﷺ طيِّبًا من غير طِيب، زكيًّا من غير عطر ولكنَّه كان يتطيَّب ويتعطَّر توكيدًا للرَّائحة ويتعطَّر الله الأعلى للرَّائحة ويتعطَّر زيادة في الإزكاء وتُحقيقًا لأمَّته في التَّأسي والاقتداء حتَّى ضرب المثل الأعلى الأصحابه في حبِّهم للطِّيب والتَّعطُّر :

\* فعن أبي قلابة سَطْفَحَهُ قال [كَانَ ابْنُ مَسْعوُدٍ رضي الله عنه إِذَا خَرَجَ إِلَى المَسْجِدِ عَرَفَ جِيرَانُهُ ذَلِكَ بِطِيبِ رِيجِهِ (<sup>(٢)</sup>].

بِيرِهُ وَرُوي عَن نَافَعَ [كَانَ ابْنُ عَمَرَ رضى الله عنه إِذَا اسْتَجْمَرَ اسْتَجَمَرَ بِالْأَلُوَّةِ غَيْرَ مُطرَّاةٍ وَبِكَافُور يَطْرَحُهُ مَعَ الْأَلُوَّة ثُمَّ قالَ: هَكَذَا كَانَ يَسْتِجْمِرُ رَسُولُ اللهِ ﷺ (اللهُ اللهُ الل

\* ومَن الصَّحابة من قال [رَأَيْتُ عَلَى رَأْسِ ابْنِ الزُّبَيْرِ مِنَ الْمِسْكِ مَا لَوْ كَانَ لِي كَانَ رَأْسُ مَالُ (٤٠). وعن عكرمة قال: [ وَكَانَ ابْنُ عَبَّاسٍ يُطَلِّي جَسَدَهُ بِالْسِبُ فَإِذَا مَرَّ بِالطَّرِيقِ قَالَ النَّاسُ: أَمَرَّ ابْنُ عَبَّاسٍ أَمْ مَرَّ الْمِسْكُ (٥).

ولقد اعتبر أهل العلَّم أنَّ الرَّائحَة الطيِّبة من أهم ما تنتعش به الرُّوح فتتأثر بها سائر الحواسّ وقُوى البدن الأخرى، فتزداد حيويَّته ويتجدَّد نشاطه، وينعكس أثر ذلك انشراحًا على الصَّدر، وأُنسًا على الفُؤاد، وبهجة على النَّفس، الأمر الذي يؤكِّد أنّ الطِّيب من أقرب الأشياء إلى الرُّوح وأشده لها مُلائمة، وأنّ بينه وبين الرُّوح الطَّيِّبة نسبة وعلاقة.

لذلك يُستحبُّ للمُسلم أن يتطيَّب قبل الجِهَاع، وبعد الاغتسال، ويوم الجمعة، وفي العيدين، وقبل الإحرام وبعده، وعند حُضور الجهاعات، وقراءة القُرآن الكريم، ومجالس العلم والذِّكر، وعند صلاة التَّراويح، وعند قيام اللَّيل، وعند مُجالسة الصَّالحين، كها يتأكَّد التَّطيُّب لكلِّ من الزَّوج والزَّوجة عند المُباشرة تحقيقا للبهجة، وتهيئة لتلك الظُّروف التي تقوم على الأنس والمودَّة.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٦٢] والتِّمذي في الشَّمائل [٢١٧]. (٢) أورده في عُيون الأخبار [٣١٧]. (٢) أورده في عُيون الأخبار [ج١ ص٣٠٣]. (٤) أورده في عُيون الأخبار (ج١ ص٣٠٣]. (٥) أورده في عُيون الأخبار [ج١ ص٣٠٤].

(قال) ابن القيم: [ومن خواص الطيب حبّ الملائكة له ونفرة الشياطين منه فأحب شيء إلى الشياطين الرّائحة المنتنة الكريهة، والأرواح الطيّبة لا تحبّ إلاّ الرّائحة الطيّبة، فكلّ روح تميل إلى ما يُناسبها، فالخبيثات للخبيثين والطيّبات للطيّبين، وهذا وإن كان في النّساء والرّجال، فإنّه يتناول جميع الأعمال والأقوال والمطاعم والرّوائح إمّا بعموم لَفظه أو بعموم معناه (١)].

## ماذا عن أطب الطّب؟

كان من أطيب ما يحبّ رسول الله عَلِي أن يتطيّب به:

### (۱) ـ المســك

ذُكر المسك في موضع قرآني واحد هو قول الله تعالى ﴿ خِتَامُهُ مِسْكُ وَفِ ذَالِكَ فَلَيْتَنَافَسِ ٱلْمُتَنَافِسُونَ ﴾ [المطفّفين: ٢٦]. وهو من أجود أنواع الطّيب وأشرفها وأطيبها وأزكاها، وهو فارسى مُعرَّب وكانت العرب تسميه المشموم، ومنه المسك الأذفر الذي تُنظرب به الأمثال كما في قول رسول الله عَلَيْكَ :

- \* «اللُّونُ لَوْنُ دَم وَالرِّيحُ ريحُ مسْك (٢)».
- \* «وَلَخُلُوفُ فَم الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ الله من ريح المسك(٣)»
  - \* «وَمَثَلُ الْجَليس الصَّالح كَبَائع الْمسْك (٤)» .

فالمسك يُشَبَّهُ به غيرهُ، ولا يُشبَّه بغيره، وكان من أطيب الطِّيب عند رسول الله عَلَيْ للهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ قال «الْمسْكُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ قال «الْمسْكُ أَطْيَبُ الطِّيبِ (٥)». ولمّا سُئلت عائشة رضي الله عنها «أَكَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يَتَطَيَّبُ ؟ قَالَتْ: نَعَمْ، بذكارة الطِّيب: الْمسْك وَالْعَنْبَرِ (٢)». و «الذُكَارَةُ»: هي ما لا لون له من الطِّيب الذي يصلح للرّجال كالمسك والعنبر والعود والكافور.

والمسك بكسر الميم هو الطّيب المعروف وهو فَضْلَةٌ من الظُّبْي. (قال) الجاحظ [هو من دُويْبَة تكون في الصّين تصاد لنوافجها وسُررِهَا، فإذا صيدت شدّت بعصائب

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد لابن القيّم [ج ٤ ص ٢٨٠].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٣٥٥] ومسلم [١٠٥١/١٨٧٦].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخَرجه البخاري [٥٩٢٧] ومسلم [٦٦٥ / ١١٥١].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٥٥٣٤] ومسلم [ ١٤٦ / ٢٦٢٨].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٩ / ٢٧٥٢ ] وأبو داود [ ٣١٥٨ ] والنّسائي [ ١٩٠٤ ].

<sup>(</sup>٦) أخرجه النّسائي بإسناد ضعيف [ ١٣١ ] وفي الكُبري [٩٤٠٧].

وهى مُدلية يجتمع فيها دمها فإذا ذُبحت قُوِّرت السُّرَّةُ التي عصبت ودُفنت في الشَّعر حُتى يستحيل ذلك الدّم المختنق الجامد مسكًا زكيًّا بعد أن كان لا يُرام من النّتن (١)].

ومن ثمّ قال القفّال [إنّها تندبغ بما فيها من المسك فتطهر كما يطهر غيرها من المدبوغات، والمشهور أنّ غزال المسك كالظّبي لونه أسود وله نابان لطيفان أبيضان في فكّه الأسفل: وأنّ المسك دم يجتمع في سرّته في وقت معلوم من السّنة فإذا اجتمع ورم الموضع فمرض الغزال إلى أن يسقط منه. ويقال: إنّ أهل تلك البلاد يجعلون لها أوتادا في البرية فتحتك بها فتسقط (٢٠]. والمسك محكوم بطهارته لأنّه يستحيل عن كونه دما حتّى يصير مسكًا كما يستحيل الدّم إلى لحم فيطهر ويحلّ أكله. (قال) النّووى [أجمعوا على أنّ المسك طاهر يجوز استعماله في البدن والتّوب ويجوز بيعه، وهذا كلّه مُجمع عليه (٣)].

### (۲) \_ العـــنبر

جاء تعريف العنبر في القاموس بأنه [مادة صلبة لا طعم لها ولا رائحة تُصبح نوعا من الطّيب إذا سُحقت أو أحرقت. (قالوا): أو هو روث دابَة بحرية أو نبع عين فيه وتُؤنَّث (٤٠). أمّا العنبر فهو من أفخر أنواع الطّيب بعد المسك وأخطأ من قدَّمه على المسك بعد ما ثبت عن النبي عَلَي من حديث أنّه قال في المسك «هُو أَطْيَبُ الطّيب».

وذُكر أنَّه طيب الجنَّة والكُثبان التي هي مقاعد الصِّديقين هناك من مسك لا من عنبر، وضروب العنبر كثيرة وألوانه مُختلفة وأجوده الأشهب وأردأه الأسود، وقد اختلف النَّاس في عنصره فقالت طائفة [هو نبات ينبت في قعر البحر فتبتلعه بعض دوابه حتى إذا ثملت منه قذفته رحيقًا فيقذفه البحر إلى شاطئه (٥)].

و (قال) في المطَّلع [العنبر شجر ينبت في البحر فينكسر فيلقيه الموج إلى السّاحل(٢)]. ومن المنصوص عليه في هدى السُّنَة ما أشارت به عائشة رضى الله عنها عندما سُئلت عن طيب رسول الله عَلَيْكُ فقالت «الْمسْكُ وَالْعَنْبَرُ».

### (٣) ـ الريحــان

تحدّثت عنه الآيات الكريمة في موضعين من كتاب الله العزيز الأوّل في قوله تعالى ﴿وَٱلْحَبُّدُو ٱلْعَصْفِ وَٱلرَّيْحَانُ ﴾[الرّحمن: ١٢]. والثّاني في قوله جلّ شأنه ﴿ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾[الواقعة: ٨٩]. فقرنه سبحانه في الآية الأولى بالحَبّ

<sup>(</sup>۱) انظر فتح البارى [ج ۹ ص ۷۷۷]. (۲) انظر فتح البارى [ج ۹ ص ۵۷۷]. (۳) انظر نووى مسلم [ج ۸ ص ۵۷۷]. (۵) انظر زاد [ج ۸ ص ۱۲]. (٤) انظر القاموس المحيط [ص ۵۷۲] والمعجم العربي لاروس [ص ۵۷۰]. (٥) انظر زاد المعلد [ج ٤ ص ٣٤٢]. (٦) انظر المطلع للبعلي الحنلي [ص ۱۷۲].

وعَصْفه للتدليل على أهمية مُتعته الروحية بين الحَبِ الذى هو زاد الإنسان وورقه المعصوفَ الذى هو زاد الإنسان وورقه المعصوفَ الذى هو للماشية طعام، ثم قرنه في الثّانية بالرّائحة الطّيبة لتأكيد دخول المؤمن دائرة المقرّبين عندما لا ترى الرّوح حين تبلغ الحلقوم إلاّ تلك الرَّياحين التي هي من علامات القُرب والرّضي في جنات النّعيم.

واختُلف فى تعريفه فقالوا [إِنّه كلَّ بَقْلَة طيِّبة الرَّيح لأَنَ الإِنسان يَرَاحُ لَها رائحة طيّبة أى يشمّ فهو فَعْلان رَوْحَان من الرَّائحة الطيِّبة (١)]. (قال) المنذرى ويُحتمل أن يُراد بالريحان جميع أنواع الطِّيب، يعنى مشتقًا من الرَّائحة ومنه قوله تعالى ﴿ إِنِّى لاَّجِدُ رِيحَ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٩٤ (٢)].

ومن الأحاديث التي وردت في عمومه ما جاء في صحيح مسلم عن النبي عَلَيْهُ «مَنْ عُرِضَ عَلَيْه رَيْحَانٌ فَلاَ يَرُدُهُ فَإِنَّهُ خَفيفُ الْمَحْمَلِ طَيْبُ الرَّائِحَة (٣)». وفي سنن ابن ماجه من حديث أسامة عن النبي عَلِي أنه قال «أَلاَ مُشَمَرٌ للْجَنَّةَ فَإِنَّ الْجَنَّةَ لَإِنَّ الْجَنَّةَ وَإِنَّ الْجَنَّةَ وَلَا اللهَ عَنْ النبي عَلِي أَنّه قال «أَلاَ مُشَمِرٌ للْجَنَّةَ فَإِنَّ الْجَنَّةَ لَا أَنه قال «أَلاَ مُشَمِرٌ للْجَنَّةَ فَإِنَّ الْجَنَّةَ وَنَهُرٌ لاَ خَطَرَ لَهَا ، هي وَرَبِ الْكَعْبَة نُورٌ يَتَلاَّلاً ، وَرَيْحَانَةٌ تَهْتَزُ ، وَقَصْرٌ مُشَيدٌ ، وَنَهْرٌ مُطَرِدٌ ، وَتَمَرَةٌ فِي مَقَامٍ أَبَدًا ، فِي مَثَل كَثِيرَةٌ فِي مَقَامٍ أَبَدًا ، فِي حَبْرة وَنَصْرَة ، فِي دُورٍ عَالِيَة سَلِيمَة بِهَيَّة (٤)».

### (Σ) ـ الذريرة

وتطيَّب رسول الله عَلَي بنوع آخر من الطِّيب يُسمَّى الذَّريرة وهي نوع من الطِّيب مُركَب لما رواه البخارى عن عائشة رضى الله عنها قالت «طَيَّبْتُ رَسُولَ الله عَلَي بيَدى بذريرة في حَجَّة الْوَدَاع للْحلِّ وَالإِحْرَامِ (٥)». يعنى حين أحرم وحين رمى الجمرة يوم النَّحر قبل أن يطوف بالبيت.

قال الدَّاودى [ تُجمع مُفرداته ثم تُسحق ثم تُنخل ثُم تُذرُّ في الشَّعر والطُّوق فلذلك سُمِّت ذريرة]. وعلى هذا فكل طيب مُركَّب ذريرة، لكن الذريرة نوع مخصوص من الطِّيب يعرفه أهل الحجاز وغيرهم، وجَزَم غير واحد منهم النّووى بأنّه فتات قصب طيّب يُجاء به من الهند [(٢)].

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ١٧ ص ١٥٧].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٣٨٣].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٧٠ / ٢٥٣ ] وأحمد [٧٤٧] بلفظ ومَنْ عُرِضَ عَلَيْهِ طِيبٌه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه [٨٠٤٤] في الزّهد وابن حبّان [٢٦٢٠] ووثّقه.

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٥٩٣٠] ومسلم [ ٣٥ / ١١٨٩].

<sup>(</sup>٦) انظر فتح الباري [ج ١٠ ص ٣٨٤].

### (0) ـ العود المندس

ومن أنواع الطِّيب الأخرى العود الهندى وهو نوعان:

أحدهما ـ يُستعمل في الأدوية ويقال له قُسط وكُست لما في الصحيح من حديث أنس رضى الله عنه عن النّبي عَلَيْ «خَيْرُ مَا تَدَاوَيْتُمْ به الحُجَامَةُ وَالْقُسْطُ الْبَحْرِيُ (١)». وجاء من حديث أم قيس بنت محصن عن النّبي عَلَيْ «عَلَيْكُمْ بهذا الْعُود الْهِنْدِي فَإِنَّ فِيه سَبْعَةَ أَشْفيَة : يُسْتَعَطُ به مِنَ الْعُذْرَة وَيُلَدُّ به مِنْ ذَاتِ الْجَنْب (٢)».

والثّانى ـ يُستعمل فى الطّيب ويقال له: «الأُلُوَّة» وقد روى مسلم فى صحيحه عن ابن عمر رضى الله عنهما أنّه كان يستجمر بالأُلُوَّة غير مَطَرَّاة وَبكَافُور يُطْرَحُ مَعَهَا وَيَقُولُ: هَكَذَا كَانَ يَسْتَجْمِرُ رَسُولُ الله عَنْ الله عَنْ ، وثبت عنه فى صفة نعيم أهل الجنّة «مَجَامِرُهُمُ الأَلُوَّةُ (٣)» والمَجَامَر: جمع مجْمَر وهو ما يُتَجَمَّرُ به من عود وغيره، ويقال: [إنّ العود شجر يقطع ويدفن في الأرض سنة فتأكل الأرض منه ما لا ينفع ويبقى عود الطّيب لا تُعمل الأرض فيه شيئا ويتعفن منه قشره وما لا طيب فيه (٤)].

ومع تعدُّد أنواع الطِّيب وكثرتها وتدرُّج أفضليّتها فإنّ السُّنَة قد قامت على استحباب الأطيب وهو ما تشير إليه أُمِّ المؤمنين عائشة رضى الله عنها حين قالت «كُنْتُ أُطَيِّبُ النَّبِيَّ عَنْدَ إِحْرَامِهِ بِأَطْيَبِ مَا أَجِدُ (٥)». وكأنّها تُشير إلى أنّه يُندب استعمال أطيب ما يُوجد من الطُّيب ولا يعدل إلى الأدنى مع وجود الأعلى.

# الفرق بين طيب الرّجل وطيب المرأة

اقتضت حكمة الشَّرع أن لا يظهر من عطر الرّجل إلاّ ريحه ولا من عطر المرأة الآل لونه، فعطر الرَّجل لا يُرى وعطر المرأة لا يُشتم لما رواه أبو هريرة عن النّبي وَ الله وَ الله عَنْ النّبي وَ الله وَ الله عَنْ النّبي وَ الله و اله

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٩٦] ومسلم [٦٣/٧٥٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٩٢٥] والعُذرة قُرحة تخرج بين الأذن والحلق.

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٣٢٧] ومسلم [١٧ / ٢٨٣٤].

<sup>(</sup>٤) انظر عيون الأنباء [ج ٢ ص ٥١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٩٢٨] ومسلم [٣٨ / ١١٨٩].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٢٧٨٨].

<sup>(</sup>٧) أخرجه النّسائي بإسناد حسن [ ١٣٢] والتّرمذي [ ٢٧٨٧] وأبو داود [ ٢١٧٤].

ثمّ تأتى رواية أبى داود لتُفصِّل هذا كلَّه فى قوله عَيَّ «أَلاَ وَطيبُ الرِّجَالِ رِيحٌ لاَ لَوْنَ لَهُ ، أَلاَ وَطيبُ الرِّجَالِ رِيحٌ لاَ لَوْنَ لَهُ ، أَلاَ وَطيبُ النِّسَاء لَوْنٌ لاَ رِيحَ لَهُ (١) ». [قال] سعيد «أَرَاهُ قَالَ: إِنَّمَا حَمَلُوا قَوْلَهُ فَى طيب النِّسَاء عَلَى أَنَّهَا إِذَا خَرِجَتْ ، فَأَمَّا إِذَا كَانَتْ عِنْدَ زَوْجِهَا فَلْتَطَيَّبْ بِما شَاءَتْ ». وتقف بنا هذه الروايات أمام أمرين:

(الأوّل) أنّ ما ظهر لونه وخفى ريحه هو المناسب للمرأة ومن ذلك الحنّاء وهى خضابٌ أحمر يُستعمل إمّا لصبغ الشّعر أو تخضيب الأكفّ وغيرها، ومنه: الزّعفران وهو نبات بصلى يميل إلى الصُّفرة ويُستخدم في صبغ الملابس؛ يقال [ زعفر النّوب صبغه بالزّعفران، أمّا ما ظهر ريحه منها خارج البيت فإنّه يجر إلى الفتنة، فإذا أرادت أن تتطيّب لزوجها فلها أن تمس من الطيب ما تشاء لأنّ ذلك قاصر على زوجها أو على بيتها فلا حررج في ذلك بل ندب إليه الشّرع ندبا.

(الثّانى) أنّ طيب الرّجال تتعدّد أنواعه فمنه: ماء الورد والمسك والعنبر والعود والكافور وغيره ممّا ينطبق عليه وصف الحديث الشّريف بقوله «أَلاَ وَطيبُ الرِّجال ريحٌ لاَ لَوْنَ لَهُ». كما يُؤخذ من السُّنَّة الفعليّة لنبيّنا عَلَيُّ أن يكون طيب الرَّجل في رأسه ولحيته لما رواه البخاري عن عائشة رضى الله عنها قالت «كُنْتُ أُطيِّبُ رَسُولَ الله عَلَيُّ بِأَطْيب مَا يَجدُ، حَتَّى أَجدَ وَبيصَ الطِّيب في رأسه ولحيته (٢)». ويؤخذ من الحديث:

( ١ ) أَنَّ طِيبُ الرَّجالِ لا يُجعلُ فَي الوَجَه بَخلافُ طِيبِ النَّساءِ، لأَنَّهن عادة ما يُطيِّبن وجوههن ويتزين بذلك بخلاف الرجال.

(٢) أنّ تطيّب الرّجل في وجهه لا يشرع لمنعه من التّشبُّه بالنّساء.

واستخدام هذه الأشياء في أغراضها لا شيء فيه دون أن يكون لرائحتها أثر في ذلك، ووجه التفرقة في المسألة أنّ المرأة مأمورة بالاستتار حال خروجها من منزلها، ولو شرع لها التطيب بما له رائحة لكان في ذلك زيادة في إيقاع الضرر بها، ولأنه داعية إلى الفتنة ولفت الأنظار إليها ففي منعها من ذلك سدًا لذريعة الفساد.

## هل يجوز للمرأة التّطيُّب خارج بيتها؟

يبلغ الحياء الإسلامي من رقة الإحساس والتسامي بالمشاعر الإيمانية درجة لا يستطيع معها أن يهمل هذا العامل الوقتى من عوامل الإغراء والفتنة التي تُصادف الكثير من الناس، فلا يسمح للمرأة المسلمة أن تمرّ بالطُرق أو تعْشى مجالس الرّجال مُتزيّنة مُتعطّرة، لأنّها وإن استتر جمالها وخفيت زينتها فإنّ عطرها الفوَّاح ينتشر في الجو

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٤٠٤٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٩٢٣] ومسلم [٤٤/ ١١٩٠].

ليحرِّك العواطف، ويُثير الشّهوات ويُوقظ أُنوف الوالهين ويلفت أنظار العابثين.

وعندما تتطيَّب المرأة خارج بيتها فكأنها تتعطّر لكلّ الرّجال ، لتُحرِّك إعجابهم وتُثير فتندم وتُثير فتنتهم وتُزكم أنوف الشُّرفاء منهم ، ويصير عطرها رسولا إلى ما يُماثلها من نفوس شريرة خبيثة لا يدعون إلاّ إلى الفتنة ولا ينشرون إلاّ هوى الفُجور والرَّذيلة ، ولمّا كان للطّيب خُطورته وقُوَّة تأثيره على النَّفوس نهى رسول الله ﷺ عن خروج المرأة مُتعطَّرة إلى الطُّرقات وتجمُّعات النّاس كى لا تفتنهم وتُثيرهم:

(\*) لقوله عَظِي ﴿ أَيُّمَا امْرَأَة أَصَابَتْ بَخُورًا فَلاَ تَشْهَدْ مَعَنَا الْعِشَاءَ الآخرةَ (١)».

(\*) وقوله عَلَيْهُ من حديث زينب الثّقفية رضى الله عنها «إِذَا خَرَجَتْ إِحْدَاكُنَّ إِلَى الْعَشَاءَ فَلاَ تَمَسَّ طِيبًا (٢)». وجاء في رواية «إِذَا شَهِدَتْ إِحْدَاكُنَّ الْعِشَاءَ فَلاَ تَمَسَّ طِيبًا (٣)». وفي صحيح مسلم «فَلاَ تَطَيَّبُ تلْكَ اللَّيْلَةَ».

وقد خصّت الأحاديث العشاء بالنّهي لأنّ من عاداتهنّ استعمال البخور في اللّيل لأزواجهن ، فيكون الخوف عليهن في اللّيل أكثر كما أنّ الفتنة في الظُلمة أشدّ، وليس معنى تخصيص العشاء بذلك أنّ خروج المرأة بطيبها في غير هذا الوقت جائز.

كما تحمل الأحاديث نهى المرأة إذا خرجت إلى المسجد ألا تتطيّب أو تصيب بخورا الكون ذلك ذريعة إلى ميل الرّجال وتشوُّفهم إليها، فإنّ رائحتها وزينتها وصورتها وإبداء محاسنها تدعو إليها، فأمرها أن تخرج مُحتشمة وألا تتطيَّب، وأن تقف خلف الرِّجال، وألا تُسبِّح في الصّلاة إذا نابها شيء بل تُصفِّق ببطن كفُها على ظهر الأُخرى، كلّ ذلك يأتي سدًّا للذريعة وحماية من المفسدة (٤٠)].

وقول نبيّنا عَلَيْ الذى رواه النّسائى عن أبي هريرة «إِذَا خُرَجَت الْمَرَأَة إِلَى الْمَسْجِد فَلْتَغْتَسِلْ مِنَ الطّيب كَمَا تَغْتَسِلُ مِنَ الْجَنَابَة (٥)». يحمل التَّأْكيد على أنّ المرأة إِذَا أرادت الخروج إلى المسجد وقد استعملت الطّيب في بدنها أن تغتسل منه وتبالغ في إزالته كما تُبالغ في غُسل الجنابة حتى يزول عنها الطّيب بالكليّة ثم لتخرج، وكأنّ قوله عَلَيْ من رواية النّسائي «أَيُّمَا امْرَأَة اسْتَعْطَرَت ثُمَّ خَرَجَت فَمَرَت بالقوم ليَجدُوا رِيحها فَهِي زَانية (٢٠)». يجسد واقعا مُرًا محسوسا من الغواية التي تتحرك ليجدُوا رِيحها فَهِي زَانية (٢٠٢١) وبعسله (١٤ / ٤٤٤) وأبو داود [١٧٥٥] والنسائي (١٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٦٩٣٦] والنسائي (٢٧٥١]. (٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١ / ٤٤٤] والنسائي [٤١٥]. انظر أعلام الموقعين لابن القيم [ج ٣ ص ١٤٩]. (٥) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٤٧٧] والنسائي [٤١٤٥]. (٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٤٧٧] والنسائي [١٤١٥].

بين النَّاس لتُثير شهوتهم وتُؤجِّج رغبتهم وتُفسد عليهم دينهم وأخلاقهم.

(قال) المناوى [أى كأنها زانية فى حصول الإشم وإن تفاوت لأن فاعل السبب كفاعل المسبب، وشبه خروجها من بيتها مُتطيبة مُبهجة لشهوات الرِّجال بالتى هى بمنزلة رائد الزّنى مُبالغة وتهديدا وتشديدا عليها وتشنيعا لفعلها وتشبيها له بالرّنى، وذلك لأنها هيجت بالتعطُّر شهوات الرّجال، وفتحت أبواب عيونهم التى هى بمنزلة بريد الزّنى فحكم عليها بما حكم به على الزّانى، وأخذ بعض المالكيّة من الحديث حرمة التلذُّذ بشمّ طيب الأجنبيّة لأنّ الله تعالى إذا حرّم شيئا زجرت الشريعة عمًا يضارعه مُضارعة قريبة، وقد بالغ بعض السّلف فى ذلك حتى كان عبد الله بن عمر رضى الله عنه ينهى عن القُعود بمكان امرأة قامت عنه حتى يبرد (١٠].

## کراهــة ردّ الطّيب

من معانى الردِّ فى اللَّغة: منع الشّىء وصرفه، وردُّ الشّىء أيضًا إرجاعه، وردُّ عليه الشّىء: إذا لم يقبله، والفقهاء أحيانا يستعملون الرد والرُّجوع بمعنى واحد، ولمّا تميّز الطّيب بأنّه خفيف المحمل طيب الرَّاتحة جاء النّهى عن ردّه مقرونا ببيان الحكمة من ذلك في حديث أبي هريرة رضى الله عنه أنّ رسول الله عَلِيَّة قال «مَنْ عُرِضَ عَلَيْه طيبٌ فَلاَ يَرُدُهُ، فَإِنَّهُ طَيبُ الرِّيحِ خَفِيفُ الْمَحْمَلِ (٢)». وأخرجه مسلم من هذا الوجه لكنّه قال «رَيْحَانُ» بدل «طيبٌ».

كما ثبت أنّ رسول الله عَلَي لم يرد الطّيب لما جاء في المسند وغيره من حديث أنس رضى الله عنه قال «أنَّ رَسُولَ الله عَلَى كَانَ لاَ يَردُ الطِّيب (٣)». لكونه هدية قليلة نافعة لا مُؤنة فيها ولا منَّة، ولا يتأذَّى المُهدى بها فردَّها لا وجه له. (قال) النّووى [وفى هذا الحديث كراهة رد الريحان لمن عُرض عليه إلاّ لعُذر (٤)]. والمُراد بالكراهة هنا كراهة تغريم والله تعالى أعلم.

# الأوقات التى يُستحب فيها التطيُّب ا ـ التعطُّر عند الجماع

كلُّ أنثى مولعة لأن تكون جميلة نضيرة وأن تبدو لزوجها في أبهى صورة، وأمر ذلك يختلف من امرأة لأخرى، لكنَّ أساسها في الفطرة واحد، وهي الرّغبة في تحصيل

<sup>(</sup>١) انظر فيض القدير [ج ٣ ص (١٩ ـ الشرح].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٨٢٤٧] ومسلم [٢٠ ٣/٣٥٣] وأبو داود [٢٧٧٤].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٧٩٧] والبخاري [٧٥٨٢] والتّرمذي [٧٧٨٩].

<sup>(</sup>٤) انظر نووي مسلم [ج ٨ ص ١٣].

الجمال أو استكماله وتجليته للزّوج داخل البيت، والإسلام لا يُقاوم ذلك بل يُشجِّع هذه الرّغبة الفطريّة، ولكنّه يُنظُمها ويضبطها ويجعلها تتبلور في الاتجاه بها إلى الرّجل الواحد الذي هو شريك هذه الحياة وآمالها، فيطلع منها على ما لا يطلع عليه أحد سواه، فإنّ زينتها له وحده، وجمالها ليس لغيره أن يُمتَّع نفسه به أو أن ينظر إليه على النّسق الذي شرعه الخالق سُبحانه وارتضاه.

وزينة الزّوجة وعطرها ونظافتها أدعى لشهوة الرَّجل وأملاً لعينيه وأطهر لقلبه، وأظهر لحاسن المرأة وأدوم للبهجة بينهما، والمرأة لا تحظى بحبّ زوجها ووُدّه بعد كمال دينها وسُمو أخلاقها إلا بحرصها على وجاهة سمتها، ومُواظبتها على حُسن جمالها بتحصيل وجوه الزِّينة التي تتوافق مع الشّرع الحنيف وما يستحسنه الزّوج منها في ذلك، وحتى تحذر أن يقع بصر الرَّجل على شيء يكرهه من وسَخ أو رائحة مستكرهة أو تغير مُستنكر في النظافة والهيئة.

وعندما يطلب نبيًنا الأكرم عَنه المرأة عند اغتسالها من المحيض تتبع أثر الدّم في المواضع التي أصابها من بدنها بمسك أو طيب، فإنه عَنه على يتلك يوتقي بقيمة هذا التنظيف حتى يحُول دون تضرَّر الزّوج من مُجرَّد أثر هذه الرّائحة، ويُمثُّل ذلك قمَّة الارتقاء بالمشاعر الإنسانية في أبهى صُورها بين الزّوجين.

وحتى نقف من خلال هدى السَّنَة الحانية على أهميّة دور المرأة في تحقيق هذا الجانب بينها وبين الزَّوج، فإنَّنا نقيس ذلك على المعنى السّامى الذى تضمّنه قول نبيّنا عَلَيْكَ في الصّحيحين لجابر بن عبد الله رضى الله عنه عند قدومه من الغزوة «أَمْهِلُوا حَتَّى تَدْخُلُوا لَيْلاً ـأى عِشَاءً ـلكَى تَمْتَشطَ الشَّعثَةُ وَتَسْتَحدُّ الْمُغيبَةُ (١)».

والتقييد بطول الغيبة يُشير إلى أنّ علَّة النّهى إِنّما تُوجد حينئذ، فالحُكم يدور مع علَّته وجودا وعدما، فإِنّ الذي يطرق أهله بعد طُول الغيبة ربّما يجدهم على غير أهبة من التّنظيف والتهيُّؤ المطلوب فيكون ذلك سببا للتّباغُض بينهما، لذلك جاء في الصّحيح من حديث أنس «أنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ كَانَ لا يَطْرُقُ أَهْلَهُ لَيْلاً، يَدْخُلُ عَلَيْهِنَ عُدُوقَ أَوْ لَا يَتناول من أَعْلَمَ أهله بوصوله وأنّه يقدُم في وقت كذا فينتفى بذلك طلب الإمهال.

وقوله ﷺ «أَمْهِ لُوا»: يتطلّب من المُسافر ألا يكون قُدومه على أهله على غير توقُّع منهم حتّى يتأهّبوا للتّنظُف والتّزيّن المطلوب، ويمنحهم فرصة التهيُّؤ الجسدى لهذا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٢٤٥] ومسلم [٥٧/٥٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [١٨٠٠] ومسلم [١٩٢٨/١٨٠].

الاستقبال، كما أنّ قوله عَلَى «حَتَّى تَمْتَشَطَ الشَّعثَةُ»: يُشير إلى صاحبة الشَّعر الذى تغيَّر وتلبَّد لقلَّة تعهُّده ورعايته بالتّنظيف والتّمشيط، لتبدأ بغسله وتمشيطه ودهنه وإزالة ما لحق به في رمزيّة تُدلِّل على أهميّة حُسن المظهر وجماله في حياة المرأة، أمّا قوله عَلَى «تَسْتَحدُّ المُغيبَةُ»: فإنّه يُؤكِّد الاهتمام بنظافتها الدّاخليّة عندما تُزيل ما طال من شعر الإبط والعانة، وما عَلَق بالجسد وثنايا الجلد من عَرق ودَرَن.

والحديث يحمل الدّلالة على استحباب تأهنل المرأة لملاقاة زوجها وهى فى تمام عطرها وبهائها وكمال نظافتها وطُهرها، ويُؤخذ منه أيضا كراهة مُباشرة المرأة فى الحالة التى تكون فيها غير مُتنظفة لئلا يطلع الزّوج على ما يكون سببا لنفرته منها، لذلك كان التّوجيه النبوى بالاغتسال فى فترات مُتقاربة بما يُحقِّق لكلّ من الزّوجين طهارته ونقاءه لم أخرجه البخارى من رواية أبى هريرة أنّ رسول الله عَلَى قال «حَقَّ عَلَى كُلِّ مُسْلِم أَنْ يَغْسِلُ فِيهِ رَأْسَهُ وَجَسَدَهُ (١)».

(قال) في الحُجَّة البالغة [والحديث يشمل الرّجل والمرأة على السّواء ويتضمّن استحباب الغُسْل مرّة على الأقلّ كلّ أسبوع لتحديده «في كُلِّ سَبْعة أَيَّام». أو حسبما تقتضيه الظُّروف والحاجات، وفي الحديث دلالة على أنّ الاغتسال كلّ سبعة أيّام سُنَّة مُستقلَّة شُرعت لدفع الأوساخ والأدران وتنبيه النّفس لصفة الطّهارة (٢٠)].

أمّا اتّخاذ العطر للرّجال والنّساء عند الجماع فهو أمر ندبت إليه السُّنَة المُطهَّرة واستحسنته الشّريعة لتأثيره الإيجابي الفعّال في هذا الجانب لما في حديث عائشة قالت «وَأَنَا طَيَّبْتُ رَسُولَ الله عَلَيُّ ثُمَّ طَافَ في نسائه ثُمَّ أَصْبَحَ مُحْرِمًا وَالله ثُمَّ أَصْبَحَ مُحْرِمًا يَنْضَخُ طيبًا (أ)». و «النَّضْخُ»: أكثر من النّضح، وموضع الاستدلال بالحديث أنّ قولها رضى الله عنها «طَافَ في نسائه»: كناية عن الجماع ومن لازمه الاغتسال وقد ذكرت أنها طيّبته قبل ذلك وأنه أصبح مُحرِمًا. (قال) ابن بطال [فيه أنّ اتّخاذ الطّيب للرّجال والنّساء عند الجماع من السنّة (٥)].

إِنّ تطهّر المرأة وتزيُّنها لزوجها من أقوى أسباب الحُبّة والأُلفة بينهما ، لأنّ العين ومثلها الأنف رائدان للقلب ، فإذا استحسنت العين طلعة الوجه الصّبوح تحصّلت هذه المردّة ، وإذا اشتمّ الأنف عطرها الفوّاح انشرحت أسارير الزّوج وانتعش قلبه وفؤاده

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٨٩٧] ومسلم [٩/٩٤] بلفظ وحَقِّ اللهِ عَلَى كُلُّ مُسْلِمٍ.

<sup>(</sup>٢) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٨٣].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٧٧٠] ومسلم [٧٤/ ١١٩٢].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٦٧] ومسلم [ ٨١ / ١١٩٢ ].

<sup>(</sup>٥) انظر فتح البارى [ج ١ ص ١٥٤].

وزكت منه نفسه، ورقَّت مشاعره وفاضت بكلّ العواطف الجيّاشة، ولهذا كان من وصايا نساء العرب لبعضهن [إِيَّاكِ أن تقع عينُ زوجكِ على شيء لا يستملحه أو تُشُمَّ منك ما يستقبحه]. ومن ذلك أيضا:

\* ما قالته أمامة بنت الحارث لابنتها في وصيّتها لها عند زواجها «وأمّا الثّالثة والرّابعة فالتّفقُد لموضع عينه وأنفه، فلا تقع عينُه منك على قَبيح، ولا يشتم منك إلاّ أطيب ريح(١)».

\* ويزوِّج الرَّجل ابنته من ابن أخيه فيقول الأُمِّها «مُرى ابْنَتَك أَلاَّ تَنْزِلَ مَغَارَةً إِلاَّ وَمَعَهَا مَاءٌ، فَإِنَّهُ لِلأَعْلَى جِلاَءٌ وَللأَسْفَلِ نَقَاءٌ، وَلاَ تُكْثَرُ مَضَاجَعَتُهُ، فَإِنَّهُ إِذَا مَلَّ الْبَدَنُ مَلَّ الْقَلْبُ، وَلاَ تَمْنَعُهُ شَهْوَتَهُ، فَإِنَّ الْحُظُوةَ فِي الْمُوافَقَةِ (٢)».

\* وبساطة الإسلام في هذا الجانب يترجمها عبد الله بن جعفر عندما يُوصى ابنته فيقول «وعَلَيْكِ بِالْكُحْلِ فَإِنَّهُ أَزْيَنُ الزِّينَة ، وأَطْيَبُ الطِّيبِ الْمَاءُ(٣)». فهو يقرر أنَّ المرأة لن تعدم الزِّينة لزوجها حتى وإِنَ لم تجد لها غير الكُحل والماء.

وقول عبد الله بن جعفر لابنته «وَعَلَيْك بِالكُحْلِ»: يقف بنا أمام مشروعية الاكتحال لكلّ من الرّجل والمرأة والتّعريف به والتّرغيب فيه، و(الكُحْلُ) كلّ ما يوضع في العين للتجمُّل أو التّداوى ممّا ليس بسائل كالإِثْمد «بكسر الهمزة والميم بينهما ثاء مثلثة ساكنة». وهو حجَر أسود يُضرب إلى الحُمرة يُكتَحل به ويُعرف في علم الكيمياء باسم الأنتيمون، وعنصره معدني بلوري الشكل قصديري اللون صلْبٌ هَش لفتاته بريق وداخله أملس، يوجد في حالة نقية وغالبا متّحداً مع غيره من العناصر ويُؤتى به من أصفهان والمغرب، وجاء في الكُحل أحاديث صحيحة منها:

(١) ما رواه ابن عمر رَوَ اللهِ عَلَيْ أَنَّ رسول اللهِ عَلَيْ عَلَيْ كُمْ بِالْإِثْمِدِ فَإِنَّهُ يَجْلُو الْبَصَرَ وَيُنْبِتُ الشَّعْرَ (٤)». وجاء في رواية على «عَلَيْكُمْ بِالْإِثْمِدِ فَإِنَّهُ مَنْبَتَةٌ لَلَشَّعْرِ، مَذْهَبَةٌ لِلْقَذَى، مَصْفَاةٌ للْبَصَر (٥)». وكأنّه يتمثّل فيه علاجًا لأَمَر اض العينَ العضويّة.

(٢) ما جاء عن جابر رضي الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْ قال «عَلَيْكُم ْبِالإِثْمِد قَبْلَ النَّوْمِ
 فَإِنَّهُ يَجْلُو الْبَصَرَ وَيُنْبِتُ الشّعْرَ (٢)». وفي رواية «عِنْدَ النَّوْمِ». وما جاء عن ابن عباس أنَ

<sup>(</sup>١) انظر العقد الفريد [ج٧ ص٧٧].

<sup>(</sup>٢) انظر عيون الأخبار [ج ٤ ص٧٧].

<sup>(</sup>٣) انظر عيون الأخبار [ج ٤ ص ٧٦].

<sup>(</sup> ٤ ) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٢٨٣٣ ] وأورده في صحيح الجامع [ ٥٦ - ٤ ] .

<sup>(</sup>٥) أخرجه في صحيح الجامع بإسناد حسن [٥٥،٤] وأورده في الصّحيحة [٦٦٥].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٢٨٣٤] وأوده في صحيح الجامع [ ٤٠٥٤] والصّحيحة [ ٢٧٤].

رسول الله عَلَيْ قال «إِنَّ خَيْرَ أَكْحَالِكُمْ الإِثْمِدَ، يَجْلُو الْبَصَرَ ويُنْبِتُ الشَّعْرَ (١)». والمراد بالشّعر هنا الأهداب أو الرّموش التي تنبت على أشفار العين.

فجمعت الأحاديث بين [الفائدة] لكونه يجلو البصر وينبت الشَّعْرَ ، وبين [التَّوقيت] الذي هو عند النّوم ، وبين [الأفضليّة] بقوله أنّه خير الأكحال ، وعندما تحدّث العلماء عن مشروعيّة الاكتحال قالوا إنّه يشتمل على منفعتين:

## (الأُولى) ـ أنّه أزين الزّينـة

فإذا استُعمل للزّينة فهو مُستثنى من التّصنُّع الذّى يُلبس الصّنعة بالخلْقة كالوصْلِ والوشْم رحمة من الله تعالى بخلقه. [ثم إن كحل الزّينة لاحد له شرعا وإنّما هو بقدر الحاجة فى بُدوّه وخفائه وحُكمه يرتبط بزينة المرأة داخل البيت وخارجه (٢)]. ولقد كان الكُحل معروفا عند العرب قبل الإسلام، يستعمله الرّجال والنساء للتداوى والزّينة، والإسلام فى احتياطه لصيانة الأعراض ومنع الفتنة أمر بالامتناع عن كلّ ما يُغرى بالسّوء أو يفتح بابا من أبواب الشّيطان، والكُحل من الأمور التى اختلف العلماء فى حُكم التّزيّن بها.

وكان وجه الاختلاف محصورا في كونه هل هو من الزينة الظَّاهرة المعفو عنها أم من الزينة الظَّاهرة المعفو عنها أم من الزينة الباطنة التي لا ينبغي لغير الزوج أن يراها ، واعتبر ابن العربي أن الحُحل من الزينة المستورة إذقال [إن الذي يرى الوجه والكفِّين هي الزينة الظَّاهرة يقول ذلك ما لم يكن فيها كُحل أو خاتم ، فإن تعلَق بها الكُحل والخاتم وجب سترها وكانت من الباطنة (٣)].

وقال آخرون إنّ الكُحل إذا كان زينة معفواً عن إبدائها فالمراد به ما لا يكون مبالغا فيه ولا يلفت النظر ولا يُقصد به الفتنة ، أمّا ما يزيد على ذلك ممّا يتفنّن فيه نساء العصر فإنّ المقصود منه غالبا ليس لتحسين العين بل للفتنة والإعجاب بما استحدث من أصباغ ذات ظلال وألوان خاصّة للجفون وما يتبعها من أهداب صناعية وغيرها ، وكلّ هذا لا يقرّ الإسلام أن يطّلع عليه الأجانب من الرّجال .

وإذا كان الكُحل مشروعا لتجمُّل الأُنثى فهل للرّجل أن يكتحل؟ قيل [إذا كان في عين الرّجل عن الكُحل مشروع له، وإلاّ فلا يشرع (٤٠)]. وقد يُقال إِنّه مشروع له، وإلاّ فلا يشرع (٤٠)]. وقد يُقال إِنّه مشروع للرّجل أيضا لأنّ النّبي عَلَيْ لمّا سُئل: إِنّ أحدنا يحبّ أن يكون نعله حَسناً

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٣٤٢٦] وابن ماجه [٧٨٣٥] وأبو داود [٣٨٧٨].

<sup>(</sup>٢) نقلا عن المنهل العذب المورود [ج ١ ص ١٢٩].

<sup>(</sup>٣) انظر أحكام القرآن [ج ٣ ص ١٣٦٩].

<sup>(</sup>٤) انظر الشّرح المتع [ج ١ ص ١٢٩].

وثوبه حَسناً فقال «إِنَّ الله جَميلٌ يُحِبُّ الجَمالَ (١)». وفي مجموع الفتاوى قال [ وأمّا الرّجال فمحل نظر وأنا أتوقَّفَ فيه ، وفرق بين الشَّاب الذي يُخشى من اكتحاله فتنة فيُمنع ، وبين الكبير الذي لا يُخشى ذلك من اكتحاله فلا يُمنع (٢) ] .

## (الثّانية) ـ أنّه تطبيب وعلاج

ذكرت أكثر الأحاديث المروية في الاكتحال أنّه علاج لكثير من أمراض العين، فإذا كان استعماله بنيَّة التطبُّب فهو مُفيد لتقوية البصر من ضعف يُصيبه واستنبات الشَّعْر الذي يجمع النّور بالإدراك ويصد الأشعّة الغالبة له، كما أنّه يُقوِّى العين ويشد أعصابها ويحفظ صحّتها، ويذهب باللُّحَم الزّائدة في القروح وينفى أوساخها ويجلوها.

(قال) ابن القيم [وفى الكُحل حفظ لصحة العين وتقوية للنور الباصر، وجلاء لها وتلطيف للمادة الرديئة، واستخراج لها مع الزينة في بعض أنواعه، وله عند النوم مزيد فضل الشتمالها على الكحل، وسُكونها عقبه عن الحركة المضرة بها(٣)].

ولقد وقُتَ صاحبُ الشَّرع عَلِي اللَّيل للاكتحال وبيّن عدده وكيفيّته:

\* لما رواه أبو الشّيخ عن أنس رضى الله عنه «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ كَانَ يَكْتَحِلُ فِي عَيْنِهِ الْيُمْنِي ثَلِاثُم اللهُ عَنْهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَنْهِ الْيُمْنِي ثَلِاثُم اللهُ عَنْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ كَانَ يَكْتَحِلُ فِي عَيْنِهِ الْيُمْنِي اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهُ كَانَ يَكْتَحِلُ فِي عَيْنِهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

\* وفى شمائل الترمذى «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَّ كَانَتْ لَهُ مُكْحُلَةٌ يَكْتَحِلُ مِنْهَا كُلَّ لَيْلَة : ثَلاَثة فى هَذه، وَثَلاَثة فى هَذه، وَثَلاَثة فى هَذه، وَثَلاَثة فى اليمين واثنتينَ فى اليسرى ليكونَ المجموع وترا.

\* وجاء في المسند عن ابن عبّاس رضى الله عنه «كانت لرسول الله عَلَيْ مُكْحُلَة يَكُ مُكْحُلَة يَكُ مُكْحُلَة يَكَ عِن (٥)». وجاءت الرواية بلفظ «أَنَّ النَّبِيَ عَكَ كَانَ يَكْتَحِلُ بِها عند النّوم ثلاثا في كلّ عين (٥)». وجاءت الرواية بلفظ «أَنَّ النَّبِي عَكَ كَانَ يَكْتَحِلُ فِي كُلِّ عَيْنٍ ثَلاَثَةَ أَمْيَالً (٢)». والميلُ المرود الذي يُكَتَحِل به.

## وتدلُّل هذه الأحاديث على:

- (١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٧١/ ٩١] والتسرمذي [١٩٩٩].
  - (٢) انظر مجموع الفتاوي لابن تيمية [٤/١١٦].
    - (٣) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٢٨١].
  - (٤) أخرجه أبو الشّيخ في أخلاق النّبي ﷺ [ص ١٨٣].
    - (٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٣٣١٨].
    - (٦) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٣٣٢٠].

(١) استحباب أن يكون الاكتحال في كلّ عين ثلاثة مراود.

(٢) وأن تكون العين اليُمنى أوْلَى بالابتداء والتّفضيل في ذلك، لاستحباب التّيامُن في كلّ شيء.

(٣) وأن يكون بالإِثمد - بكسر الميم - وهو حَجَرٌ للكُحل معروف.

(٤) وأن يكون كلّ ليلة عند النّوم.

(٥) أن يكون الاكتحال وتراً لقوله على «من اكْتَحَلَ فَلْيُوتِرْ(١)». إمّا واحدة أو ثلاثًا أو خمسًا إلا أنّ التّثليث قد عُلم من فعله على .

# ٢ ـ التّطيُّب يــوم الجُمعــة

يرتبط الطّيب في هذا اليوم بغُسْل الجمعة وطُهورها وحضور جماعتها وملازمة الطّاعة فيها، وقراءة القرآن والذّكر، وحتّى يكون المُسلم على أكمل حال وأحسن هيئة وأبهى صورة، فلا يتأذَّى منه أحد لا سيّما وأنّ الملائكة يقفون على أبواب المساجد يكتبون الأوّل فالأوّل فربّما صافحوه ولامسوه، وكلّ الرّوايات التى قالت باستحباب التطيّب يوم الجمعة إنَّما جاءت في تدرُّجها التّعريفي لتيسر للمُسلم كلّ السبّل المُتاحة لتحقيق هذه السُّنَة وتُدلّل على تأكّد الأمر فيها لما جاء:

(\*) عن ابن عبّاس رضى الله عنهما أنّ رسول الله على قال «أَيُّهَا النَّاسُ إِذَا كَانَ هَذَا الْيَوْمُ فَاغْتَسلُوا، وَلْيَمَسَّ أَحَدُكُمْ أَفْضَلَ مَا يَجِدُ مَنْ دُهْنِه وَطيبه (٢)». وفيه يرشد المُسلم إلى أن يتّخذ لنفسه طيبا يدّخره في البيت ليجعل استعماله له عادة، والدّهن هو ما يُدهن به من الزّيت وغيره من الأدهان المُطيِّبة، وكذا الطِّيب يتناول سائر أنواعه كالمسك والعنبر، والمُراد دهن الشّعر وتطييب سائر الجسد.

(\*) وما جاء عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما أن رسول الله عنهما أن رسول الله عنها أن رسول الله عنها ومَن طيب امْرَأَته إِنْ كَانَ لَهَا ، ولَبسَ من صَالِح ثيبًابه ، ثُمَّ لَمْ يَتَخَطَّى رِقَابَ النَّاسِ ، وَلَمْ يَلْغُ عَنْدَ الْمَوعظَة ، كَانَتْ لَهُ كَانَتْ لَهُ كَانَتْ لَهُ كَانَتْ لَهُ كَانَتْ لَهُ عَنْدَ الْمَوعظة ، كَانَتْ لَهُ كَانَتْ لَهُ طُهَّرًا (٣) » . وفيه كَفَّارة لَمَا بَيْنَهُما ، ومَنْ لَغَا وتَخَطَّى رِقَابَ النَّاسِ كَانَتْ لَهُ طُهَّرًا (٣) » . وفيه يُصرِّح للرجل أن يتطيَّب بطيب امرأته إن لم يتّخذ لنفسه طيبًا رغم كراهة استعماله للرجل ، فإباحته للرجل دليل على تأكيد الأمر في ذلك .

(\*) كما جاء عن أبي سعيد الخُدرى أنّ رسول الله عَلَا قال «الْعُسْلُ يَوْمَ الْجُمُعَة

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الطّهارة [٥٥] وصحّحه ابن حبّان [١٣٢] والعيني في عُمدته [١/٧٣٧].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود بإسناد حسن [٣٥٣]. (٣) أخرجه أبو داود بإسناد حسن [٣٤٧].

عَلَى كُلِّ مُحْتَلَم وَالسِّوَاكُ، وَيَمَسُّ مِنَ الطِّيبِ مَا قُدِّرَ لَهُ (١)». وفى رواية عند مسلم «مَا قَدَرَ عَلَيْه». رقال) القاضى عياض [يُحتمل أن يراد به التَّأكيد ليفعل ما أمكنه ويُحتمل إرادة الكثرة، والأوّل أظهر ويُؤيِّده قوله عَلَيْه «وَمَسَّ مِنْ طِيبِ امْرَأَتِه».

وعلى ذلك فإن الأحاديث تشير إلى ضرورة اتّخاذ المُسلم طيبًا مُدَّخرا له فى البيت ليكون استعماله له عادة يوم الجمعة وغيرها، فإن لم يتّخذ لنفسه هذا الطّيب فليمس من طيب امرأته، ثمّ عليه أن يفعل ما أمكنه لتحقيق هذا المسّ إن وجده.

## ٣ ـ الطّيب للمُحرم والمُحرمة

قام النهى صريحا أن يتطيَّب المُحرم والمُحرمة بالحجّ والعُمرة حال الإحرام لكون التطيُّب من دواعى للجماع ومُقدِّماته التى تُفسد الإحرام، وبأنّه يُنافى حال المُحرِم لكونِه أشعث أغبر، وكما يحرُم التطيُّب فإنّه يحرُم كذلك أن تلبس المُحرمة ثوبًا مُطيَّبًا أو مُعطَّرًا لقوله ﷺ من حديث ابن عمر «لاَ تَلْبَسُوا مِنَ الثِّيَابِ شَيْئًا مَسَّهُ زَعْفَرَانٌ أَوْ وَرُسٌ (٣)». (قال) ابن العربى [ليس الورْسُ بطيب ولكنّه نبّه به على المحرم وهو مُجمَع وما يُشابهه في مُلائمة الشَّم، فيؤخذ منه تحريم أنواع الطيب على المُحرم وهو مُجمَع عليه فيما يُقصد به التطيُّب، واستدلّ بقوله «مَسَّهُ»: على تحريم ما صُبغ كلَّهُ أو بعضه ولو خفيت رائحته (أن المُحرم) .

ولقد استحب العلماء لمن نوى الحج أو العُمرة أن يتطيَّب قبل إحرامه وبعد تحلُّله منه برمى جمرة العَقَبة والحَلْق لحديث عائشة رضى الله عنها قالت «كُنْتُ أَطَيِّبُ رَسُولَ الله عَنِها قالت «كُنْتُ أَطَيِّبُ رَسُولَ الله عَنِها قالت «كُنْتُ أَطَيِّبُ رَسُولَ الله عَنِها قالت «كُنْتُ أَنْ يَطُوفَ بالْبَيْتِ (٥)». وأخرجه الترمذى بلفظ «طَيَّبْتُ رَسُولَ الله عَنِه عَلْمَ الله عَنِه مَا الله عَنِه مَا الله عَنْه أَنْ يُحْرِم وَايَة لمسلم «كَانَ رَسُولُ الله عَنِه إِذَا أَرَادَ أَنْ يُحْرِم يَتَطَيَّبُ بِطَيبِ فيه مَسْكُ (٢)». وجاء في رواية لمسلم «كَانَ رَسُولُ الله عَنِه إِذَا أَرَادَ أَنْ يُحْرِم يَتَطَيَّبُ بَطَيبُ مَا يَجِدُ ». ويقصد به هنا طواف الإفاضة ، فإن المُحرم إذا رمى جَمْرة

<sup>(</sup>۱) من حدیث صحیح أخرجه مسلم [ ۷/ ۹٤٦] وأبو داود [ ۳٤٤]. (۲) حدیث حسن أخرجه أحمد [ ۱۱۷۰۷] و مسلم [ ۱/۷۷۷] و مسلم [ ۱/۷۷۷] و مسلم [ ۱/۷۷۷] و مسلم [ ۱/۷۷۷] و مسلم [ ۳۳ ] انظر فتح الباری [ ۳۳ م ۳۷۷]. (۵) حدیث صحیح أخرجه البخاری [ ۱۵۳۹] و مسلم [ ۳۳ ] (۲) حدیث صحیح أخرجه البخاری [ ۲۵۳۹].

الْعَقَبة وحَلَق أو قصر حلَّ له كلُّ شيء من محظورات الإحرام إلاّ النّساء ويُسمَّى التّحلُل الأوّل.

أمّا ما بقى من أثر الطّيب لونا أو رائحة بعد الإحرام فلا يضر بقاؤها، وإلى ذلك ذهب جمهور العلماء لحديث عائشة رضى الله عنها قالت: «كَأَنِّى أَنْظُرُ إِلَى وَبيصِ الله عنها قالت: «كَأَنِّى أَنْظُرُ إِلَى وَبيصِ الْمسْك في مَفْرِق رَسُولِ الله عَلِي وَهُو مُحْرِمٌ (١)». وتشير فيه إلى أثر الطّيب الذي تطيّب به رسولَ الله عَلَي قبل الإحرام. وَالْوَبيصُ: زيادة على البريق والمراد به التَلاَّلُو ، وفي الحديث دليل على استحباب التطيّب عند إرادة الإحرام وجواز استدامة أثره بعده.

## Σ ـ تطيبُ المائض بعد الغسل

استُحبَ عند أهل العلم لمن اغتسلت من الحيض أن تتتبَّع المواضع التي أصابها الدّم من جسدها بقطعة من قطن أو قماش مُبلَّلة بالمسك أو بغيره لتطييب هذه المواضع من أثر الدّم وقطع رائحته الكريهة لقوله ﷺ من حديث عائشة رضى الله عنها «تَأْخُذُ إِحْدَاكُنَّ مَاءَهَا وَسَدْرَتَهَا فَتَطَهَّرُ فَتُحْسِنُ الطُّهُورَ، ثُمَّ تَصُبُ الْمَاءَ على رأسها فَتَدَلَّكُهُ دَلْكًا شَديدًا حَتَّى يَبلُغَ شُئُونَ رأسها، ثُمَّ تَصُبُ عَلَيْهَا الْمَاءَ، ثُمَّ تَطُبُ مَنْ مسلك فَتَطَهَّرُ بِهَا (٢)». وفي رواية للبخارى: «خُذى فرْصَةً منْ مسلك فَتَطَهَّرُ بِهَا (٢)». وفي رواية للبخارى: «خُذى فرْصَةً منْ مسلك فَتَطَهَّرُ بها كلّ ما أصابه الدَّم من جسدَها.

وهذا عند الأئمة مستحب لكل مغتسلة من حيش أو نفاس، ويكره تركه للقادرة عليه سواء المتزوّجة أو غيرها وتستعمله بعد الغُسل، فإن لم تجد طيبًا استُحبّ لها استعمال ما يُزيل الرّائحة من ماء أو صابون وغيره من المزيلات. (قال) النّووى [والمقصود باستعمال الطّيب دفع الرّائحة الكريهة على الصّحيح فإن فقدت المسك استعملت ما يخلفه في طيب الريّح].

### 0 ـ التطيّب في العيدين

لما كانت صلاة العيد من التجمعات البهيجة التي تبعث على السُّرور بين المسلمين، فقد شُرِع للمرء أن يرتفع إلى مستوى هذا الحدث الذى يتطلَّب نظافة وطُهراً ونقاوة، ليكون في أبهى صورة وأجمل هيئة، ففي العيد يُسن للمسلم أن يغتسل، ويتطيّب، ويستاك، ويلبس أحسن ثيابه وأجملها، لقول الحسن بن على رضى الله عنهما «أَمرَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ في الْعيديْنِ أَنْ نَلْبَسَ أَجْوَدَ مَا نَجِدْ، وأَنْ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٥٣٨] ومسلم [٣٩/ ١١٩٠].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٦١ / ٣٣٢] وافقه البخاري [٧٣٥٧]

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٣١٤] ومسلم [٦٠ / ٣٣٢].

نَتَطَيَّبُ بِأَجْوَدِ مَا نَجِدُ (١)]. وعن نافع قال [أَنَّ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ رَوْ الْحَيْثَ كَانَ يَعْتَسِلُ يَوْمَ الْفَطْرِ قَبْلَ أَنْ يَغْدُو إِلَى الْمُصَلَّيُ (٢)]. وقال مالك [سَمِعْتُ أَهْلَ الْعِلْمِ يَسْتَحِبُّونَ الطِّيبَ والزِّينَة فِي كُلِّ عِيدٍ وَالإِمَامُ أَحَقُّ بِذَلِكَ لأَنَّهُ المنظُورِ إليه من بينهِم].

### ٦ – تطبيب الميت بعد تعسيله

قضى الشَّرِع أن ينال المسلم حظَّه من الطِّيب وهو مُغادر لهذه الدُّنيا بعد تغسيله، ويأتي ذلك من باب تكريم الميِّت وصيانته من أي رائحة تلحق به بعد الوفاة لما في حديث أُمِّ سُلَيْم رضى الله عنها من قوله ﷺ [ثُمَّ طيِّيهِهَا وَكَفِّنِهَا وَاضْفِرِى شَعْرَهَا ثَلَاثَةَ قُرُون، قُصَّةً وَقَرْنَيْنِ وَلَا تُشَبِّهِيهَا بِالرِّجَالِ (٣)]. وقوله ﷺ في حديث أُمَّ عطيَّة [اغْسِلْنَهَا ثَلَاثًا أَوْ خَمْسًا أَوْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ إِنْ رَأَيْتُنَّ ذَلِكَ بِمَاءٍ وَسِدْرٍ، وَاجْعَلْنَ فِي الآخِرَةِ كَافُورًا (٤)]

وعن سلمان رَوْ اللهِ أَنَّه استودع أمرأته مسكا فقال [إذَا متُّ فَطَيَّبُونِ فَإِنَّهُ يَحْضُرُنِي خَلْقٌ مِنْ خَلْقٌ اللهِ يَجِدُونَ الرِّيحَ وَلاَ يَنَالُونَ مِنَ الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ (٥)). ولما سُئل أبن عمر رضي الله عنه عن المسك يُجعَلُ في الحَنُوط (٦) قال [أَوَ لَيْسَ أَطْيَبُ طِيبِكُمُ الْمِسْكُ؟].

ويستحبّ تطييبُ بدن الليّت وترا لقوله على من حديث جابر وَ الذا أَجْمَرْتُمُ المُيّت فَاوْتِرُوا (٧)]. وفي رواية [فَأَجْمِرُوهُ ثَلَاثًا]. كما يستحب أن تُطيّبَ رأس الميّت ولحيته ومواضع السُّجود منه لقول ابن مسعود وَ وَ اللّهِ الْكَافُورُ عَلَى مَوَاضِع سُجُودِ الميّت (٨)]. وأن يُجعل الطِّيب في مفاصله ومغابنه وهي المواضع التي تنثني من الإنسان كطى الرُّكبتين وتحت الإبطين وأصول الفخذين. وكان ابن عمر وَ الله يتبع مغابن الميّت ومرافقه بالمسك ولا يجعل في عيني الميت كافورا لأنه يُفسد العضو ويتلَّفه ولا يُصنع مثله بالحيّ (٩)].

<sup>(</sup>١) أورده الهيثمي في مجمع الزَّوائد [ ج ٤ ص ٢٠].

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطَّأ بإسناد صحيح [٢١٤].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه البيهقي في سننه [ج ٤ ص ٥].

<sup>(</sup>٤) من حديث أخرجه البخاري [١٢٥٣] ومسلم [٣٦/ ٩٣٨] وأبو داود [٣١٤٢].

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرَّزاق في مصنَّفه. وانظر نصب الرَّاية [ ص ٢٦٠].

 <sup>(</sup>٦) الحَنُوط هو الطّيب الذي يُوضع على الميّت، (قال) ابن الأثير: هو ما يُخلط من الطّيب لأكفان الموتي وأجسامهم خاصّة: انظر النّهاية [١/ ٥٠٠] والمصباح المنير [ص ٥٥].

<sup>(</sup>٧) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٤٤٧٧] والحاكم في المُستدرك [١٣٤١].

<sup>(</sup>۸) أخرجه البيهقي في سُننه  $[\overline{\mathbf{x}}/ \mathbf{0}, \mathbf{5}]$ .

<sup>(</sup>٩) انظر المُغني لابن قُدامة (ج٣ ص٣٦].

# (۱۵/۷) ـ النّـکاح أولاً ـ النّکاح مطلب فطرس ا ـ لا رهبانية فس الإسلام ولا تبتُّـل

لمّا خلق الله سُبحانه الإنسان أودع فيه الميول والغرائز الضّرورية التى تحفظ له جنسه وتعمل على بقاء نوعه، وجعله يميل بطبعه إلى إشباع تلك الغرائز لكونها من أقوى الدّوافع وأعقدها فى حياته، وتداخُل الكثير من العوامل النّفسية والاجتماعية فى أنماط سُلوكه، لذلك كان الزّواج أمرًا فطريًا فى كلّ الشّرائع تلبية لإشباع الرغبة الغريزيّة المُلحَة عنده، ليسير مع فطرته وميله إلى الجنس الآخر بكلّ تلاؤم وتجاوب، دون أن تعترضه عقبة أو ينزلق فى مُنحدر الحرام.

وجاءت رسالات السّماء منذ الخلق الأوّل لتُنظّم العلاقة بين الذَّكَر والأُنثى في الجنس البشرى، وحدَّدت لذلك مسارا تمسَّك به المؤمنون في كلّ زمان، فكان الأنبياء والرُّسُل قدوة للبشر جميعا في الزّواج وإنجاب الذُّرية.

ويُؤكد قوله تعالى ﴿وَلَقَدَّ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجَا وَذُرِّيَّةٌ ﴾ [الرَعد: ٣٨]. أنّ النّكاح من أسمى الغايات التى أعلن الإسلام من خلالها الحرب على الرّهبانية التى ابتدعها أولئك الذين تنكَّروا لحقائق الإيمان وخالفوا أنبياءهم حتى عابها القرآن الكريم عليهم وكشف أبعادها التى تُخالف فطرة الإنسان وغرائزه الطّبيعية كما في قول الله تعالى ﴿ وَرَهْبَانِيَّةٌ ٱبْتَلَعُوهَا مَا كَتَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ٱبْتِعْآءُ رِضْوَنِ ٱللّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ [الحديد: ٢٧].

والرّهبانية لغة من الرّهبة وهى الخوف والفَزَع من تحرُّز واضطراب ومنها [الرَّهب]: وهو المُتعبِّد في صومعة من النّصاري، يتخلَّى عن مشاغل الدُّنيا وملاذها زاهداً فيها مُعتزلاً لكلّ ما يربطه بها والجمع: رُهْبَانٌ، و[الرّهبانية]: حالة الرّاهب وطريقه من قوله تعالى ﴿ وَرَهْبَانِيَّة أَبْتَكُوهَا ﴾: والرّاجح في تفسير الآية أنّ هذه الرّهبانية التي عرفها تاريخ المسيحية كانت اختيارا من بعض أتباع نبي الله عيسى عليه السّلام ابتدعوها من عند أنفسهم ابتغاء رضوان الله تعالى، وابتعادا عن أوضار الحياة، ولم يكتبها الخالق سُبحانه عليهم ابتداء [(١٠)].

ولكنهم حين اختاروها وأوجبوها على أنفسهم صاروا مُرتبطين أمام الله بأن يُراعوا حقوقها، ويُحافظوا على مُقتضياتها من تطهر وترفُّع وقناعة وذكر وعبادة، ثمّا يُحقُّق في

<sup>(</sup>١) انظر في ظلال القرآن [ج ٢٧ ص ٣٤٩٥].

أنفسهم حقيقة التجرُّد الله التي قصدوا إليها بهذه الرّهبانية التي ابتدعوها، ولكنها انتهت إلى أن أصبحت في الغالب طقوسا وشعائر خالية من الرّوح، وأن يتخذها كثيرون مظهرا عاريا من الحقيقة فلا يصبر على تكاليفها إلاّ عدد منهم قليل وهو معنى قول الله تعالى ﴿فَا اللهُ عَالَى اللهُ اللهُللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ومن هنا كان رفض الإسلام للرهبانية حيث ينقطع حبل الحياة عند الرّاهب أو الرّاهبة ويبدأ شبح الفناء يلوح، فإذا شاعت هذه العبادة بين النّاس وأقبلوا على الرّهبانية التي ابتدعوها، فمعنى ذلك أنّ الإنسانية تنتحر والعالم يتفانى، فلا يستغربن أحد من الإسلام أن يجعل الزّواج عبادة وأن يجعل قضاء الوطر في ظلّه قُربة يُؤجر المرء عليها كلّما التزمها وأحاط بمقاصدها وأهدافها.

وعندما أقام الإسلام نظرته على إدراك فطرة الإنسان وتلبية أشواقه وميوله، حارب هذه الرّهبانية لتصادمها مع الفطرة التي فطر الله الناس عليها لما جاء من قوله عَلَيْ في حديث أبي أمامة الباهلي «إِنِّي لَمْ أَبْعَثْ بالْيهُوديَّة وَلا بالنَّصْرَانيَّة وَلَكنِي بُعثْتُ بالْحنيفيَّة السَمْحَة (١)». وكما رغب الإسلام في النكاح، ذمَّ العزوبة ونفر منها استجابة للغريزة السُّوية لقوله عَلَيْ لن سألوا عن عبادته فتقالُوها «والله إنِّي لأَحْشَاكُمْ للهُ وأَثْقَاكُمْ لَهُ: لَكنِي أَصُومُ وأَفْطِرُ، وأُصلي وأَرْقُدُ، وأَتزوَّ جُ النِّسَاءَ، فَمَنْ رَغِبَ عَن سُنتي فَلَيْسَ مني (٢)».

وحتى يقضى رسول الله على أى توجه أو رغبة تفتح بابًا لرهبانية فى الإسلام جديدة رد عثمان بن مظعون ومن اجتمع معه فى بيته من الصّحابة عن التبتُل وحذَّرهم من الانقطاع للعبادة، عندما اتفقوا على أن يصوموا النهار ويقوموا اللَّيل ولا يناموا على الفُرش ولا يأكلوا اللَّحم ولا الدَّسم ولا يقربُوا النّساء والطّيب ونهاهم عن ذلك، وأعلمهم أنّه ينكح النساء ويأكل من الأطعمة ويصوم ويفطر ويصلّي ويرقد، وبيّن لهم أنّ هذا هو الهدى الذى جاء به من عند ربه وقال «فَمَنْ رغب عن سُنّتى فَلَيْسَ منى (٣)». وقال «مَنْ أَحْدَث في أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ منه فَهُو رد (٥٠)». أى فهو رد (١٠)». وفي رواية لمسلم «مَنْ عَمِل عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَد (٥٠)». أى فهو باطل غير مُعتد به .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٢١٩٢] والطبراني في الكبير [٧٨٦٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٠٦٣] ومسلم [١٤٠١] باختلاف.

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥/ ١٤٠١] والنّسائي [٣٢١٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٦٩٧] وأبو داود [٢٦٩١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٧١٨/١٨].

لقد اعتقدوا أنّ ترك الملاذ من أجل الانقطاع للعبادة سيُحقِّق لهم الزَّهادة في الدُّنيا والإقبال على الآخرة حتَّى راودت بعضهم فكرة الاختصاء لو أُذن لهم بها مُبالغة في التبتُّل كها في حديث سعد بن أبي وقَّاص رَوِّ قَال [رَدَّ رَسُولُ اللهِ عَلَى عُثْهَانَ بْنِ مَظْعُونِ التَّبَتُّلُ وَلَوْ أَذِنَ لَهُ لَا خْتَصَيْنَا (١)]. وجاء عند مسلم بلفظ [أرَادَ عُثْهَانُ بْنُ مضطْعُونِ التَّبَتُّلُ فَنَهَاهُ النَّبِيُّ بَيِّ وَلَوْ أَجَازَ لَهُ ذَلِكَ بَلْفظ [أرَادَ عُثْهَانُ اللهِ عَلَى عُلْهُ وَلَوْ أَجَازَ لَهُ ذَلِكَ لَا خْتَصَيْنَا (٢)]. وردَّ رسول الله بَيْ على ذلك بقوله [لا صَرُورَة في الإسْلَام (٣)]، والصَّرورة هي ترك النكاح، وأخرج البيهقي في شُعَب الإيهان من حديث أنس قال [كانَ رَسُولُ اللهِ بَيْكِ يَأْمُرُنَا بِالْبَاءَةِ وَيَنْهَانَا عَنِ التَّبَتُّلِ نَهْيًا شَدِيدًا أَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

(قال) الجزري في النِّهاية [التَّبتُّل هو الانقطاع عن النَّساء والزُّهد في النِّكاح انقطاعا إلى عبادة الله، وأصل التَّبتُّل القطع ومنه: مريم البتول وفاطمة البتول، لانقطاعها عن نساء زمانها فضلًا ودينًا وحسبًا (٥)]. وقوله [ردَّ عليه التبتُّل]: معناه نهاه عنه، وهذا محمول على من تاقت نفسه إلى النِّكاح ووجد مُؤنه.

وحتَّى يقطع النَّبى عَلَيُ الطَّريق على الذي جاء يستأذن في الاختصاء والترهُّب قال [خِصَاءُ أُمَّتِي الصِّيَامُ وَالْقِيَامُ (٢)]. وفيه يُرشده عَلَيُ إلى ما يقوم مقام الترهُب في حُصول الثَّواب بل هو أعظم من ذلك وأيسر، وهو الصِّيام بالنَّهار والقيام في التهجُّد باللَّيل، ذلك لأنَّ الصَّوم يُضعف الشَّهوة ويكسر حدَّتها، وكذلك الصَّلاة تملأُ القلب نورًا وتُضفي على الوجه نَضْرة وبهاء، وبذلك ينكسر باعثُ الشَّهوة وتنقاد النَّفس إلى ربِّا شُبحانه راضية في سكينة وإذعان.

كما أنَّ التَّحصُّر في الإسلام ممنوع وهو ما وُصف به يحيي عليه السَّلام في قوله تعالي ﴿وَسَيِّدًا وَحَسُورًا وَنَبِيًا مِنَ الصَّلِحِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٩]. قال ابن مسعود بمعنى أنَّه لا يأتي النِّساء كأنَّه ممنوع ممَّا يكون في الرِّجال، وعن السُّدِّي وابن زيد: هو الذي يكفُّ عن النِّساء ولا يقربهنَّ مع القُدرة، وهذا أصحُّ الأقوال لوجهين:

أحدهما -أنَّه مدحٌ وثناء عليه، والثَّناء إنَّما يكون عن الفعل المُكتسب دون الجبلَّة في الغالب.

الثَّاني - أنَّه يحصر نفسه عن ملاذ الشَّهوات، ولعلّ هذا كان شرعه فأمَّا شرعنا وهديُنا فيه فهو النِّكاح.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري [٥٠٧٣] ومسلم [١٤٠٢]. (٢) أخرجه مسلم [٨/ ١٤٠٢] وافقه البخاري [٥٠٧٤]. (٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٨٤٥] والحاكم [٢٧٢١] وقال صحيح على شرط البخاري. (٤) أخرجه البيهقي في شُعَب الإيمان [ ٥٨٥٥]. (٥) انظر تحفة الأحوذي [ج ٣ ص ٥٣٥]. (٦) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٦٦١٢] وأورده في صحيح الجامع [٣٢٢٨] والصّحيحة [١٨٣٠].

وقيل: الحصور الْعنِّين الذي لا ذَكر له يتأتى له به النّكاح ولا يُنزل أو هو الذي له مثل الذَّر، ولذلك أخرج ابن عساكر في تاريخه عن معاوية بن صالح رفعه «لَعَنَ اللهُ وَالْمَلاَئكَةُ رَجُلاً تَحَصَّر بَعْدَ يَحْيَى بْن زَكَرِيًا (١)».

وكان التعبير بالخصاء في قوله «لاَخْتَصَيْنا» أبلغ من التعبير بلفظ التبتُل لأن وجود الآلة يقتضى استمرار وجود الشهوة ، ووجود الشهوة يُنافى المراد من التبتُل، في تعين الخصاء طريقا إلى تحقيق المطلوب، وهو الأمر الذي جاء النهى عنه صريحا في حديث ابن مسعود رضى الله عنه «كُنَّا نَغْزُو مَعَ النَّبِيُّ عَلِيُّ وَلَيْسَ لَنَا نِسَاءٌ ، فَقُلْنَا: ألا نَسْتَخْصى ؟ فَنهانا عَنْ ذَلكَ (٢)».

(قال) ابن العربى [ظن أصحاب النبى عَلَى أن المطلوب منهم نهج طريق من قَبْلَهم من رفض الطعام والشّراب والنساء وقد قال تعالى ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةُ وَمِنْهَاجَا ﴾ من رفض الطعام والشّراب والنساء وقد قال تعالى ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةُ السّمحة، والذي المائدة: ٤٨]. فكانت شريعةُ مَنْ قَبْلنَا بالرّهبانية، وشرِيعتُنا بالحنيقية السّمحة، والذي يوجب في ذلك العلم ويقطع العذر ويُوضح الأمر أن الله سبحانه قال لنبيّه عَلَيْهُ التّبتُّلُ الله سبحانه قال لنبيّه عَلَيْهُ التّبتُّلُ الله مشرح أنّه امتثالُ الأمر واجتنابُ النّهي وليس بترك المباحات، وكان النبي عَلِيه يأكل اللّهم إذا وجده، ويلبس الشّياب تُبتاع بعشرين جَملًا ويُكثر من الوطء ويصبر إذا عدم ذلك (٥)].

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في التّاريخ [٧٩٠/٢٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٧٧ ٥] ومسلم [ ١١ / ٤٠٤ ] .

<sup>(</sup>٣) الخصاء سلُّ الخصيتين وهما البيضتان من أعضاء التناسل. (قال) عياض [أمّا الخصى فهو زوال الناسين قطعا أو سلاً، ويُطلقه الفقهاء على مقطوع أحدهما]. انظر (المطلع ص ٣٧٧ والمصباح المنير ص ٢٦).

<sup>(</sup>٤) أسنده الطُّبري إلى ابن عبّاس رضي الله عنه وانظر تفسيره [ ج ٦ ص ٢٦٠ ].

<sup>(</sup>٥) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ٢ ص ٦٣٨].

ولمّا كان الزّواج أمرًا مرغوبًا فيه شرعًا وضرورة مطلوبة جسدًا قام التّهديد من نبيّنا عَلَيْ لمن يُعرض عنه وهو قادر عليه حتّى قال «مَنْ كَانَ مُوسرا لأَنْ يَنْكَحَ، ثُمَّ لَمْ يَنْكَحُ فَلَيْسَ مِنَى (١)». ويقول لعكّاف بن وداعة الهلالي بعدَما علم إقلاعه عن الزّواج مع يُسر حاله «إِنْ كُنْتَ مِنْ رُهْبَانِ النَّصَارَى فَالْحَقْ بهِمْ ، وَإِنْ كُنْتَ مِنَا فَمِنْ مُنْتنا النَّكَاحُ للهَ عَلَوْ الله عَمْرُ لأَبي الزَّوائِد: مَا يَمْنَعُكَ مِنَ النِّكَاحِ إِلاَّ عَجْزٌ أَوْ فُجُورٌ (٣) أَن وعن عمر رَوَعَ فَلَ «إِنّه ليس في النِّسَاء سَرَف ، ولا في تركهن عبادة ولا زهادة (٤)».

فالزُّواج هو الأمر الذي تنتظم به الفطرة البشرية، ويسمو الإنسان من خلاله في تلبية تلك الفطرة، وحتى يكون امتداده بعد انتهاء أجله في نسله وعقبه، واستمرار بقائه وذكره في ذريته وولده، ولذلك كان الدُّعاء دائمًا على لسان الصَّالحين: ﴿وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَزْوَجِنَا وَذُرِيَّتِنَا قُرَّةً أَعْبُنِ وَٱجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينِ ﴿وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَزْوَجِنَا وَذُرِيَّتِنَا قُرَّةً أَعْبُنِ وَٱجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينِ اللهِ عنه قَال «تَزوجُ مُا أَمَامًا ﴾ [الفرقان: ٧٤] . وجاء عن سعيد بن جبير عَن أبن عبّاس رضي الله عنه قال «تَزوجُ فُإِنَّهُ أَمُا خَيْرَ هَذَهُ الْأُمَّة أُمَّة مُحَمَد عَلَيْكَ أَكْثَرُهَا نِسَاء، ومَهُمَا فِي صَلْبِكَ مُسْتَوْدَعٌ فَإِنَّهُ سَيَخْرُجُ قَبْلُ يَوْمُ الْقيَامَة (٥)».

## ٢ ـ نظرة الإسلام إلى النكاح

إِنّ المتفهِّم لحقائق الإِسلام ومقاصده يُدرك مدى اهتمامه بالمحافظة على الحياة الإِنسانيّة واستمرارها وطلب امتدادها إلى قيام السّاعة، عندما رغَّب في الزّواج وجعله في حياة الأمّة من مُؤكّدات السُّن وشعائر الدّين، ووسيلة قويمة لبناء الأسرة المسلمة ووجودها وما يتفرَّع عنها من بنين وحفدة، قال تعالى ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنَ أَزْوَاجِكُم بَنِينَ وَحَفدة، قال تعالى ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنَ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنْ أَزْوَاجِكُم بَنِينَ وَحَفدة ﴾ [النّحل: ٧٧].

ثم يُبيِّن رسول الله ﷺ أن الزواج في الإسلام عبادة يجعل قضاء الوَطَر في ظلها طاعة يُؤجر المرء عليها ويُثاب، عندما يأتي السُّؤال من صحابته «يارسُولَ الله أَيَّاتي أَحَدُنَا شَهُو تَهُ وَيَكُونُ لَهُ فيها أَجْرٌ؟ قَالَ: أَرَأَيْتُمْ لَوْ وَضَعَها في الْحَرامِ أَكَانَ عَلَيْه وِزْرٌ؟ قَالُوا نَعُمْ. قَالَ: فَكَذَلِكَ إِذَا وضَعَها في الْحَلاَل يَكُونُ لَهُ أَجْرٌ (٢)».

<sup>(</sup>١) رواه الطُّبراني في الكبير [١٨/٨٥/٨] عن عطية بن بسر.

<sup>(</sup>٢) رواه الطُّبراني في الكبير بسند صحيح [٥٨] وكذا في المسند [٢١٣٤٢].

<sup>(</sup>٣) أورده ابن قُتيبة في عيون الأخبار [ج ١٠ ص ١٨].

<sup>(</sup>٤) أورده السيوطي في تهذيب الوشاح [ص ٣٥].

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم بإسناد صحيح [ ٢٧٢٢] وافقه الذّهبي في التّلخيص صحيح.

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٣ / ١٠٠٦] وأبوداود [١٢٨٥] وابن حبَّان [٥٥٥].

(قال) النّووى [وفى هذا دليل على أنّ الُباحات تصير طاعات بالنّيات الصّادقة، فالجماع يكون عبادة إِذا نوى به قضاء حقّ الزّوجة ومُعاشرتها بالمعروف الذى أمر الله تعالى به فى كتابه، أو طلب ولدصالح أو إعفاف نفسه، أو إعفاف الزّوجة ومنعهما جميعا من النّظر إلى الحرام أو التّفكير فيه أو الهمّ به، أو غير ذلك من المقاصد الصّالحة (١٠)].

[وليس الزّواج في نظر الشّرع مُجرَّد التقاء الزّوجين لمزيد من النُتاج الإنساني، أو إيجاد أجيال تُحسن الأكل والمتاع، أو هو العشق لمفاتن الأنثى وجسدها، أو هو المسار الذي يسمح للغريزة الجنسيّة أن تنطلق، ولكنّه يعنى في فلسفته إيجاد أجيال تُحقُق رسالة الإسلام العظيم في هذه الحياة، ويتعاون الأبوان فيها على تربية ذرية سليمة الفكر واعية القلب وبناء بيوت تقوم على السّكينة والوقار، وأسر تتربّى على التقاليد الإنسانية الرّفيعة، وتتحلّى بالقيم الفاضلة في إطار مُحكم من الإيمان المطلق بالله تعالى والعيش وفق هداياته ومبادئه السّامية..].

[كما أنّ الأسرة في نظر الإسلام هي الكهف الوحيد الذي يجمع بين رجل وامرأة يعملان معًا من أجل بناء أسرة شريفة القصد والهدف، سعيدة الخبر والمظهر، لتمتد حياتها مع الإيمان بربها عزَّ وجلً سُلوكا وغاية، وتنتشر فضائلها مع العمران قيمًا وأخلاقا، ومن ثمّ فإنّ تكوينها على هذا النّحو يكون من صميم الدّين ومبادئه، والحفاظ عليها من خلال تأصيل عُرى الإيمان وقواعده (٢)].

وإذا كان هدف الإسلام السّامي والمُعلن هو بناء هذه الأُسرة وضمان وجودها، فإِنّه يُؤكّد في ذات الوقت أنّ هذا الصّرح الإيماني لا يقوم إلاّ على الزّوجة المُؤمنة الصّالحة ومدى نجاح الرّجل في اختيارها، بعدما وضع الضّوابط والمعايير الشّرعية التي تقوده إلى هذا الاختيار وتحقّقه:

(\*) فلا تُنكح المرأة إِلاّ لدينها وأخلاقها «فَاظْفَرْ بذَات الدِّين تَربَتْ يَدَاكَ (٣)».

(\*) ولا يختار المؤمن إلا الزّوجة التّقية الصّالحة «ولَيْسَ مِنْ مَتَاعِ الدُّنْيَا شَيْءٌ أَفْضلَ مِنَ الْمَرْأَة الصَّالِحَة (\*)». وكذلك جاء قوله عَلَيْ عند أحمد «إِنَّ الدُّنْيَا كُلَّهَا مَتَاعٌ وَخَيْرُ مَتَاع الدُّنْيَا الْمَرْأَةُ الصَّالِحَةُ».

(\*) والتَّخيُّر للنُّطَف أمر يتطلَّبه بناء الأسرة على مُقوِّمات الدِّين وقواعده

<sup>(</sup>١) انظر نووي مسلم [ج ٤ ص ١٠١].

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب قضايا المرأة للشيخ محمّد الغزالي [ ص ١٠٢ ـ بتصرّف].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٩٠٥] ومسلم [٥٣ / ١٤٦٦].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٥١٦] وأحمد [٦٥٦٧].

السّامية وفرائضه «تَخَيّرُوا لِنُطَفِكُمْ وَأَنْكحُوا الأَكْفَاءَ وَأَنْكحُوا إِلَيْهمْ(١)».

\* وها هو عثمان بن أبي العاص الثقفي يوصي أولاده في تخيُّر النُّطَف وتجنُّب عرق السُّوء في قَتْلِ النُّطَف وتجنُّب عرق السُّوء فيقول «يَا بَنِيَّ: النَّاكِحُ مُغْتَرِسٌ \_أَيْ زَارِعٌ \_ فَلْيَنْظُرِ امرُوُّ حَيْثُ يَضَعُ غَرْسَهُ ، وَالْعِرْقُ السُّوءُ قَلَّمَا يُنْجِبُ ، فَتَخَيَّرُوا لِنُطَفِكُمْ وَلَوْ بَعْدَ حِينٍ (٢)».

وللمسلم بعد ذلك أن يقيس اختياره على ما وصف به رسول الله على نساء قريش في قوله «خَيْرُ نساء رَكَبْنَ الإِبلَ صَالحُ نساء قُرَيْش: أَحْنَاهُ عَلَى وَلَد في صغره، وَأَرْعَاهُ عَلَى زَوْجٍ فِي ذَاتً يده (٣)». إنهما أمران من أعظم مقاصد النّكاح في حياة المؤمن إذا ما وجد تلك التي تكون كنساء قُريش صلاحا في الدّين، وكمالا في الأدب، وحُسنا في المعاشرة مع الزّوج، ثمّ لها أن تتميّز كما تميّزن بما أخبر به الرّسول الكريم عَلَيْكَ :

(١) بأن تكون أكثر شفقة وحُنُوا على الأولاد، والقيام بحسن تربيتهم على النّحو الذي يُحبُّه رسول الله ﷺ ويرتضيه كما في قوله «أَحْنَاهُ عَلَى وَلَد فِي صِغَرِهِ».

(٢) وأن تكون أحفظ وأصْون لمال الزّوج بالأمانة فيه والرّعاية له، وترك التّبذير في الإِنفاق منه، كما في قوله «وأَرْعَاهُ عِلَى زَوْجٍ في ذَات يَده».

(قال) المحدّث الدهلوى [يُبيِّن ﷺ أنَّ نساء قريش خير النَّسَاء من جهة أنّهن أحنى إنسان على الولد في صغره، وأرعاه على الزّوج في ماله ونحو ذلك، وهذان من أعظم مقاصد النّكاح وبهما انتظام تدبير المنزل والحياة فيه (٤٠)].

(وجاء في) المغنى [يُستحبّ للمسلم أن يختار ذات العقل ويتجنّب الحمقاء، لأنّ النّكاح يُراد للعشرة ولا تصلُح العشرة مع الحمقاء ولا يطيب العيش معها، وربّما تعدَّى ذلك إلى ولدها، وقد قيل: اجتنبوا الحمقاء فإنّ ولدها ضياع وصُحبتها بلاء، ويستحب له أن يختار المرأة الحسيبة ليكون ولدها نجيبًا فإنّه ربّما أشبه أهلها ونزع إليهم، ويقال؛ إذا أردت أن تتزوّج امرأة فانظر إلى أبيها وأخيها!، ويستحبّ أن يختار الأجنبية فإن ولدها أنجب، ولهذا قيل: اغتربوا، يعنى أنكحوا الغرائب كي لا تضعف أولادكم، فالغرائب أنجب وبنات العم أصبر (٥)].

وهذا كلُّه يُدلِّل على أنّ نصيب الأمّ في بناء الأُسرة ضخم ثقيل، وأنّ انتقاءها من بيوت التديُّن والعفاف يقودنا إلى ارتقاب ثمر ناضج يُظلّل الحياة إيمانًا وتُـقى،

<sup>(</sup>١) أورده في صحيح الجامع عن عائشة [٢٩٢٨] وابن ماجه [٩٦١٥] والحاكم [٢٧٣٥]. (٢) انظر كتاب قضايا المرأة [ص ١٠٥]. (٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٠٨٢] ومسلم [٢٥٢٧]. (٤) انظر حُجَّة الله البالغة [ج٢ ص ١٢٣]. (٥) انظر المغنى لابن قُدامة [ج٧ ص ٤٦٩].

وهو المعنى الذي يُشير إليه رسولنا ﷺ فيها رواه أبو داود [خَيْرُ النِّسَاءِ مَنْ تَسُرُّ إِذَا نَظَرَ، وَتُطْمِعُ إِذَا أَمَرَ، وَلَا تُخَالِفُهُ فِي نَفْسِهَا وَمَالهَا (١)]. فمن رُزق مثل هذه الزَّوجة فقد أعانه الله تعالى على شطر دينه، وما عليه إلّا أن يرتاد لنفسه عند الاختيار فلا يطلب إلَّا الأزكي خُلُقا وإيهانا والأتقى سُلوكا والتزاما.

أمّا الذي يتطلّع إلى المال ورَغده، ويبحث عن الغني الطّامح وسَعَته، أو أن يتنافس على الجهال المكشوف والعُرى الفاضح، فإنّه لم يُدرك هوان امرأة لا تخشى الله تعالى عندما تجعل من جسدها رتعًا لكل ناظر، فبيَتٌ تعمره امرأة صالحة تُظلّله الملائكة أسعد حالا من بيت واسع الثّراء والبهجة تحتويه الشّياطين وتسكنه يعد ذلك امرأة هابطة.

ولقد جاءت السُّنَّة بالحضِّ على اختيار ذات الدِّين وتقديمها على غيرها من ذوات المال والجهال، وذمَّ من يرغب في المرأة لمجرَّد مالها أو جمالها أو حسبها غير ملتفت إلى دينها وأدبها، فإنَّ من فعل ذلك فقد عرَّض نفسه للخطر الذي يمدِّد دينه وهو الأمر الذي يؤكِّد عليه رسول الله بَيْكُ في قوله [وَإِنَّهَا الدُّنْيَا مَتَاعٌ، وَلَيْسَ منْ مَتَاعِ الدُّنْيَا شَيْءٌ أَفْضَلَ مِنَ المَرْأَة الصَّالِحَةِ (٢)]. وقوله [ليَتَّخِذَ أَحَدُكُمْ قَلْبًا شَاكِرًا، وَلِسَانًا ذَاكِرًا، وَزَوْجَةً مُؤْمِنَةً تُعِينُ أَحَدَكُمْ عَلَى أَمْرِ الآخِرةِ (٣)].

### ٣ – من صور النكاح قبل الإسلام

الحديث عن النِّكاح قبل الإسلام أمر تقتضيه ضرورة التعرُّف على عظمة هذا الدِّين وشُموخه، واستلهام أُسسه وقواعده التي أقامها للعلاقة بين الرَّجل والمرأة في أبهى صُورها ورفعة قيَمها، والإحاطة بسُموِّ تشريعاته لكلِّ زمان ومكان، ومُواءمتها لطبيعة هذا الإنسان وظُروفه في ظلِّ نظام مُحكم وبديع.

وحين نعرض في إيجاز لتلك الدَّوافع نجد أنَّ القاسم المُشترك بين كلِّ صور هذا النَّكاح وأشكاله قبل الإسلام إنَّما تحمل في أغوارها طابع المُتعة الجنسيَّة التي تتَّصف بالخسَّة والضِّعة، وتنحدر بالإنسان إلى قاع يتردَّى فيه بين الرَّذيلة الحمقاء والمهيميَّة الرَّعناء.

ثمّ يأتي الحديث الذي رواه البخاري وأبو داود وغيرهما ليُلقي الضَّوء على تلك الصُّور الباهتة من خلال ما أخبر به عُروة بن الزُّبير أنَّ أُمَّ المؤمنين عائشة رضي الله عنها ذكرت أن النِّكاح في الجاهليَّة كان على أربعة أنواع:

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم [٢٧٣٠] وقال الذَّهبي صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٦٥٥٦] من رواية عبد الله بن عمرو رَفِظَتُكَ.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٥١٧] والرَّوض النَّضير [١٧٩] عن ثوبان رَرَ اللهُ .

(الأوَّل) - النَّكاح الشَّبيه بها قرَّره الإسلام من قواعد وأوكان وفيه [يَخْطُبُ تَّحُلُ الْ النَّحُل وَالنَّتَهُ فَنُصْدِقُهَا ثُمَّ لُنْكِجُهَا]. أي يعقد عليها وبت: وَّحها.

الرَّجُلُ إِلَى الرَّجُلِ وَلِيَّتَهُ فَيُصْدِقُهَا ثُمَّ يُنْكِحُهَا]. أي يعقد عليها ويتزوَّجها. (الشَّاني) - نكاح الاستبضاع وكان الرَّجل فيه [يَقُولُ لِامْرَأَتِه إِذَا طَهُرَتْ مِنْ طَمْثُهَا: أَرْسلِي إِلَى فُلَانِ فَاسْتَبْضِعي مِنْهُ، وَيَعْتَزِهُا زَوْجُهَا وَلاَ يَمَسُّهَا أَبَدًا حَتَّي يَتَبَيَّنَ حَمْلُهَا مَنْ ذَلِكَ الرَّجُلِ الَّذِي تَسْتَبْضِعُ مِنْهُ، فَإِذَا تَبَيَّنَ حَمْلُهَا أَصَابَها يَتَبَيَّنَ حَمْلُها مِنْ ذَلِكَ الرَّجُلِ الَّذِي تَسْتَبْضِعُ مِنْهُ، فَإِذَا تَبَيَّنَ حَمْلُها أَصَابَها زَوْجُهَا إِنْ أَحَبَّ، وَإِنَّهَا يَفْعَلُ ذَلِكَ رَعْبَةً فِي نَجَابَة الْوَلَدِ]. وقوله [مِنْ طَمْثِهَا]: يُقصد منه أن يُسرع عُلقوها وحملها منه.

والمُباضعة: المُجامعة مشتقَّة من البُضع وهو الفرج، وغالبا ما يكون الرَّجل الآخرُ فارسًا مقدامًا أو شاعرًا فحلا، أو زعيها بارزا، ولذلك كان يُوجد في كلّ قبيلة مجموعة من الرِّجال مهمَّتها العمل على تحسين النَّسل ممَّا يجعله أسلوبًا نادرا ومُبتكرا بحقّ في توزيع النَّجابة من خلال هذا العمل الجنسي البغيض.

(والثَّالَثُ) - مَا يُعرفُ بنكاحُ السِّفاحِ وفيه: [يَجْتَمِعُ الرَّهْطُ دُونَ الْعَشْرَةِ فَيَدْ خُلُونَ عَلَى المَرْأَةِ كُلُّهُمْ يُصِيبُهَا]. فإذا حَمَلت ووضعت أرسلت إليهم فتقول فَيَدْ خُلُونَ عَلَى المَرْأَةِ كُلُّهُمْ يُصِيبُهَا]. فإذا حَمَلت ووضعت أرسلت إليهم فتقول لهم [قَدْ عَرَفْتُمْ الَّذِي كَانَ مِنْ أَمْرِكُمْ، وَقَدْ وَلَدْتُ! وَهُوَ ابْنُكَ يَا فُلَانُ، فَتُسَمِّى مَنْ أَحَبَّتْ مِنْهُمْ بِاسْمِهِ فَيُلْحَقُ بِهِ وَلَدُهَا]. (قال) في الفتح [ولما كان هذا النِّكاح يحتمع عليه أكثر من واحد كان لابدَّ من ضبط العدد الزَّائد لئلا ينتشر، وقوله [كُلُّهُمْ يُصِيبُهَا]: أي يطؤها، والظَّاهر أنَّ ذلك إنَّم يكون عن رضا منها وتواطؤ بينهم وبينها (١)].

(الرَّابع) - ما كان يُعرف بنكاح البغايا أصحاب الرَّايات وجاء فيه [يَجْتَمعُ النَّاسُ الْكَثِيرُ فَيَدْخُلُونَ عَلَى المَرْأَةِ لَا تَمْتَنعُ مُنَّ جَاءَهَا وَهُنَّ الْبَغَايَا، كُنَّ يَنْصِبْنَ عَلَى الْمَرْأَةِ لَا تَمْتَنعُ مُنَّ جَاءَهَا وَهُنَّ الْبَغَايَا، كُنَّ يَنْصِبْنَ عَلَى الْبَوَابِهِنَّ رَايَاتِ تَكُنَّ عَلَى الْمَرْأَةِ لَا تَمْتَن دَخلَ عَلَيْهِنَّ، فَإِذَا حَمَلَتْ فَوَضَعَتْ عَلَى الْبَوابِهِنَّ رَايَاتٍ تَكُن عَلَى الْقَافَةُ [٢] ثم الحقُوا وَلَدَهَا بِاللَّذِي يَرَوْنَ، أي الَّذِي يَرَى الْقَافَةُ أَنَّا الْمَالَةُ ]. أي استلحقه ذلك الرَّجل وألصقه بنفسه ولا يستطيع أن يمتنع من نسبة ذلك الولد إليه.

تقُول عائشة رضي الله عنها [فَلَمَّا بَعَثَ اللهُ مُحَمَّدًا ﷺ هَدَمَ نِكَاحَ أَهْلِ الجَاهِلِيَّةِ كُلِّهِ إِلَّا نِكَاحَ أَهْلِ الإِسْلَامِ الْيَوْمَ (٣)]. وهكذا أبطل الله نكاح أهل الجاهلية كلِّه وحَكَم

<sup>(</sup>١) انظر فتح الباري [ج ٩ ص ٩١].

<sup>(</sup>٢) [الْقَافَةُ]: جمع قائف وهو الذي يعرفُ شبه الولد بالوالد من آثار، أو هو الذي يتبع الأشباه والآثار ويقفوها. قال صاحب المُغني [القافة قوم يعرفون الأنساب بالشّبه، بل من عرفت منه المعرفة بذلك وتكرّرت منه الإصابة فهو: قائف. [ انظر المُطَّلع ص٢٨٤ - ومعجم الألفاظ الفقهيّة [ ح ٣ ص٢١].

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري [٧٢٧] وأبو داود [٢٢٧٢]

بفساده، فدخل في ذلك ما ذكرت عائشة وما استُدْرِكَ به عليها ثمّا تقدَّم إِلاّ نكاح أهل الإسلام وهو أن يخطب الرّجل إلى الرّجل من له ولاية عليها فيزوِّجه إياها على الكيفيّة المشروعة والأركان المعلومة من عقد قائم على إيجاب وقبول وصداق وإشهاد وإشهار وجعله نهجًا للحياة بين النّاس. (قال) الدَّودي: [بقى على عائشة أنحاء «أىأنواع أخرى» لم تذكرها] منها:

## (نكاح الأخدان)

والأخدان هم أصدقاء الفاحشة، واحدهم خدْن وخدين ورجُلٌ خُدنَةٌ إِذا اتخذ أخدانا أى أصحابا من قول الله تعالى ﴿غَيْرَ مُسَافِحَتِ وَلَا مُتَّخِدَات أَخْدَان ﴾ [النساء: ٢٥]. وهم الذين يزنون سرًّا بالصّواحب والعشيقات، وقد ذكرهم القرآن عنكما أشار إلى الزّواج من الذين يزنون سرًّا بالصّواحب والعشيقات، وقد ذكرهم القرآن عنكما أشار إلى الزّواج من الإماء في قوله ﴿ فَانَك حُومُنُ بِإِنْ أَهْلِهِنَّ وَءَاتُوهُ مِنَ الزّني:

(الأوّل) ذلك السِّفاح العَلني الظَّاهر وكانت تُعارسه المسافحات المجاهرات بالزِّني حيث يكرين لهن انفسهن تحت رايات منصوبة كما في حديث عائشة رضي الله عنها «تَكُنُّ عَلَمًا لَمَنْ أَرَادَهُنَّ».

(الثّاني) التَّسافُح المستتر مع الصَّواحب والعشيقات مُتَّخذات الأخدان وِهم أصدقاء الفاحشة، وواحدهم خِدْن وخدين، وذات الخدن هي التي تزني بصاحبها سراً.

ولمّا كانت العرب تعيب الإعلان بالزّنى ولا تعيب اتّخاذ الأخدان ويقولون [ما استتر فلا بأس به وما ظهر فهو لوم (١٠]. وكان هذا الفرق مُعْتَبرًا عندهم أفرد سبحانه كلّ واحد من هذين القسمين بالذّكر ونصّ على حرمتهما معًا ونظيره قول الله تعالى ﴿قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّى ٱلْفَوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْمَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِ ﴾ [الأعراف:٣٣].

(قال) ابن العربى [كانت البغايا في الجاهليّة على قسمين: مشهورات ومُتَخذات أخدان، وكانوا بعقولهم يُحرِّمون ما ظهر من الزّني ويُحلُون ما بطن فنهي تعالى عن الجميع (٢٠). وفي تفسيره لقوله تعالى ﴿غَيْرٌ مُسَنفِحِينَ وَلا مُتَّخِدِي أَخْدَانُ ﴾ [المائدة: ٥]. قال الشّعبي [الزّنا ضربان: السّفاح وهو الزّنا على سبيل الإعلان، واتخاذ الخدن وهو الزّنا في السّر والله حرَّمهما في هذه الآية وأباح التّمتُّع بالمرأة على جهة الإحصان وهو الترّن ورجوً التروير (٣)].

<sup>(</sup>١) انظر أحكام القرآن [ج ١ ص ٤ ٠ ٤]. (٢) ذكره عن الدّاودي وانظر فتح الباري [ج ٩ ص ٩٠]. (٣) انظر تفسير الفخر الرّازي [ج ١١ ص ١٥٩].

#### (نكاح الهقت)

ألفت بعض قبائل العرب قبل الإسلام إذا مات الرّجل منهم وله زوجة أن يكون الولد أحقَّ بزوجة أبيه من غيره، فهو يعتبرها إرثا مُستحقًّا كبقية أموال أبيه، فإذا أراد أن يُعلن رغبته في الزّواج منها طرح عليها ثوبًا، وإلاّ كان لها أن تتزوّج بمن تشاء، إذ كان نكاح زوجات الأباء معروفا في الجاهليّة، وكان بعض ذوى المروءات منهم يمقتون هذا النّكاح ويسمونه بنكاح المَقْت.

(قال) أبو العبّاس [سألّتُ ابن الأعرابي عن نكاح المقت فقال: هو أن يتزوّج الرّجل امرأة أبيه إذا طلقها أو مات عنها ويقال لهذا الرّجل: الضَّيْزَن. و (قال) ابن عرفة [كانت العرب إذا تزوّج الرّجل امرأة أبيه فأولدها قيل للولد المقْتيِّ]. وأصل التسمية من المقت وهو البُغض من: مَقَتَ يَمْقُتُهُ مَقْتًا فَهُو مَمْقُوتٌ ومَقيتٌ (١)].

ولمَّا نزل قول الله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّدِينَ ءَامَنُواْ لاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ ٱلنِّسَآءَ كَرَهَا ﴾ . كان النَّاس يتزوّجون امرأة الأب برضاها حتى نزل قوله تعالى ﴿ وَلا تَنكُحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَآؤُكُم مِّ كَانَ النَّسَآءِ اللَّمَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ وَانَ فَلَحِشَةً وَمَقْتَ الرَّسَآءَ سَبِيلاً ﴾ [النساء: ٢٧]. فجاء وصف القرآن مُطابقًا لمُسمَّاه في الجاهليّة أنّه [مَقْتٌ]، فصار هذا النّكاح حراما في كلّ الأحوال، فإن تزوّج الأب امرأة أو وطئها بغير نكاح صارت حراما على ابنه إلى يوم القيامة.

(قال) في الظِّلال [يبدو لنا من حكمة هذا التّحريم ثلاثة اعتبارات:

(الأوّل) أنّ امرأة الأب في مكانة الأُمّ.

(الثّاني) ألاّ يخلف الابن أباه فيُصبح في خياله ندًّا له، وكثيرا ما يكره الزّوج زوج امرأته الأوّل فطرة وطبعًا، فليكره أباه ويمقته.

(القَالث) ألا تكون هناك شُبهة الإِرث لزوجة الأب، الأمر الذى كان سائدا في الجاهليّة، وهو معنى كريه يهبط بإنسانيّة كُلِّ من المرأة والرّجل، وهما من نفس واحدة ومهانة أحدهما مهانة للآخر بلا مراء.

لهذه الاعتبارات الظَّاهرة ولغيرها ثمّا يكون لم يتبيّن لنا جعل هذا العمل شنيعا غاية الشّناعة، جعله فاحشة وجعله مقتا، أى بُغضا وكراهية، وجعله سبيلا سيئا إلاّ ما كان قد سلف منه في الجاهليّة(٢)].

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ٥ ص ١٠٤].

<sup>(</sup>٢) انظر في ظلال القرآن [ج ٤ ص ٢٠٧].

### (نکاح ذوات الرایات)

ويرمز هذا المسمّى إلى الدَّعارة المنظَّمة التي لم تخل منها المجتمعات العربيّة قبل مجيء الإسلام، حتّى أنّ بعض رؤساء القوم كان يكره إماءه على البغاء نظير ضريبة معينة يأخذها كلّ يوم، ويُجبرهم على ذلك حتّى نزل النّهى القطعي عن ممارسة هذا النّوع من التّجارة المهينة في قول الله تعالى ﴿ وَلا تُكرِهُواْ فَتَيَاتِكُمْ عَلَى ٱلبِغَآءِ إِنَّ أَرَدِّنَ تَحَصّنُنَا النّوع التّبتَعُواْ عَرَضَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱللَّه نِيا وَمَن يُكرِههُنَّ فَإِنَّ ٱللّه مِن بَعْدِ إِكرَهِهِنَّ عَلَى ٱلبِغَآءِ إِنَّ أَرَدِّنَ تَحَصّنُنَا [النور:٣٣]. ولقد نزلت هذه الآية في حقّ عبد الله بن أبي بن سلول كما في رواية مسلم من حديث جابر قال «أنَّ جَارِيةً لعبد الله بْن أبي بْن سلول يُقالُ لَهَا مُسيّكة وأخْرَى يُقَالُ لَهَا أُميْمَةُ، وَكَانَ يُكْرِهُهُمَا عَلَى الزِّنَى، فَشَكَتَا ذَلكَ إِلَى النَّبِيُ عَلِي فَانْزَلَ اللهُ تَعَالَى ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَاتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ ﴾ إلى قوله ﴿ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١)».

والْبغاءُ في تعريف اللُغة مصدر بغت المرأة تبغى بغاء بمعنى: فَجَرَت فهى [بَغيً] والجمع : بَغَايا، وهو وصف مُختص بالمرأة فلا يقال للرّجل بغى، والمراد من بغاء المرأة هو خروجها تبحث عمن يفعل بها ذلك الفعل، سواء أكانت مُكرهة أم غير مُكرهة، ويُفهم ذلك من كلام العلماء في تفسير الآية الكريمة [(٢)].

ولم يكن عمل ابن أبى سلول ومن فعل فعله من المنافقين عملا طائشا أو صفيقا وفقا للعُرف الذى كان سائدا قبل الإسلام، لأن البغاء كان مُعترفا به آنذاك من ناحية العُرف الجارى، وربّما وقع اللّبس أن ابن أبى سلول هذا كان أحد المنافقين الذين فشلوا فى فهم الرّوح الجديدة التى أخذت تُهيمن وفقا لأطر النّكاح الشّرعى الذى جاء به الإسلام ممّا جعله يبقى على سلوكه و نمط تفكيره رغم تحوُّله إلى الإسلام، من استشعاره للعائد الذى كان يجنيه وغيره من تجارة هذا الحرام كما جاء ذلك فى قوله تعالى ﴿ لِتَبْتَغُوا عَرَضَ كان يجنيه وغيره من تجارة هذا الحرام كما جاء ذلك فى قوله تعالى ﴿ لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الدَّيَ وَالذَى تَكسبه الأَمنَ من فرجها، أمّا الولد في سترق فيباع، وقد كان الزّانى يفتدى ولده من المزنى بها بمائة من الإبل يدفعها إلى فيسترق فيباع، وقد كان الزّانى يفتدى ولده من المزنى بها بمائة من الإبل يدفعها إلى السّيدها، حتى أنّه قيل إنّ الآية نزلت في ستّ جوارٍ لهذا الرّجل كان يُكرههن على الزّنى: مُعَاذَةً، ومُسَيْكَةً، وأُمَيْمةً، وعَمْرة، وأروى، وقُتَيْلة والله أعلم [ (٣) ].

وقول الله تعالى ﴿ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّنُنَا ﴾: راجع إلى الفتيَّات وذلك أنَّ الفتاة إِذا أرادت التحصُّن فحينئذ يمكِّن ويُتصوّر أن يكون السّيد مُكْرِهًا ويمكن أن يُنهى عن الإكراه،

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٧ / ٣٠٢٩] وأبو داود [ ٢٣١١] والآية من سورة النّور [٣٣].

<sup>(</sup>٢) انظر الموسوعة الفقهيّة [٨/ ١٢٩] ومعجم الألفاظ الفقهيّة [ج ١ ص ٣٩١].

<sup>(</sup>٣) انظر نـووى مسلم [ج ٩ ص ٣٨٩].

وإذا كانت الفتاة لا تريد التحصُّن فلا يُتصوَّر أن يقال للسيِّد لا تُكرهها، لأنَّ الإكراه لا يُتصوّر فيها وهي مُريدة للزِّني، وإلى هذا المعنى أشار ابن العربي فقال [ وإنَّما أراد الله إرادة التحصُن من المرأة لأنّ ذلك هو الذي يُصوِّر الإكراه، فأمّا إذا كانت راغبة في الزّنا لا يُتصور إكراه (١٠)].

وحتى يقطع الإسلام شُبَه ما كان قائمًا من سفاح عن النّكاح فقد نهى النّبى عَلَيْكَ عن: (زواج الشّغار)

وكان هذا الزّواج من نكاح الجاهليّة وصورته أن يُزوِّج الرّجُل ابنته أو قريبته أو من هي تحت ولايته إلى رجل على أن يُزوِّجه هو ابنته أو قريبته وليس بينهما [صداق ] وسمًى شغارا لخُلوه من المهر وعدم معاوضة البضع ، مأخوذ من شَغَر البلد إذا خلا من النّاس، وليس في هذا عيب إلا خُلُوه من الصّداق فهو لا يمسّ العرض والشرف.

والقاعدة التي أقرّها الإسلام بعد ذلك أنّه لا شغار في الإسْلام لحديث ابن عمر «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَى أَنْ يُزوَّجَ الرَّجُلُ ابْنَتَهُ عَلَى أَنْ يُزوَّجَ الآجُلُ ابْنَتَهُ عَلَى أَنْ يُزوَّجَهُ الآخَرُ ابْنَتَهُ وَلَيْسَ بَيْنَهُمَا صَدَاقٌ (٢) ». وعند مسلم من حديث جابر «نَهَى رسُولُ الله عَلَى عَنِ الشِّعَارِ (٣) ». وعلّة النَّهى فيها للتَّحريم باتّفاق العلماء، والشِّعار المنوع كما في ظاهر المنوع كما في ظاهر الأحاديث يقوم على وصفين:

(الأوّل) خُلُو بُضع كلّ منهما من الصّداق.

(الثّاني) أن يشترط كلّ واحد من الوليِّين على الآخر أن يُزوِّجه وليّته.

فمن العلماء من اعتبر الوصف الأوّل فقط فمنعه دون الثّاني، وليس المقتضى للبُطلان عندهم مُجرَّد ترك ذكر الصّداق لأنّ النّكاح يصحّ بدون تسميته، بل المقتضى لذلك جعل كلّ واحد من الْعَقْدَين شَرْطًا في الآخر، وقيل العلّة التَّشريك في البُضْع وجعل كلّ بُضْع واحدة مهراً للأُخرى وهي لم تنتفع به فلم يرجع إليها المهر.

(قال) الشَّافعي [إذا زوَّج الرَّجل ابنته أو المرأة التي يلي أمرها من كانت لآخَرَ على أن صَدَاق كلّ واحدة بُضع الأُخرى، أو على أن يُنكحه الأُخرى ولم يسم أحد منهما لواحدة منهما صَدَاقًا فهذا هو الشَّغار الذي نهى عنه رسول الله عَلَيُّ ( عُ ) ] .

<sup>(</sup>١) انظر أحكام القرآن [ج ٣ ص ١٣٨٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [١١٢] ومسلم [٥٧ / ١٤١٥] وابن ماجه [١٥٤٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٦٢ / ١٤١٧].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ٩ ص ٦٨].

و (قال) القفال [العلّة في البُطلان التَّعليق والتَّوقيت، وكأنّه يقول: لا ينعقد لك نكاح ابنتي حتَّى ينعقد لي نكاح ابنتك! وكان ابن أبي هريرة يُشبُّهه برجل تزوَّج امرأة ويستثنى عضوا من أعضائها وهو ممّا لا خلاف في فساده (١٠). وقد أجمع العلماء على تحريم نكاح الشَّغار كما دلت الأحاديث واختلفوا في صحّته وفساده:

(١) فقال الشّافعي وأحمد وإسحاق وكثيرون أنّه باطل لأحاديث النّهي عنه.

(٢) وقال مالك بفسخ نكاح الشّغار قبل الدّخول وبعده، وفي رواية عنه قبله لا بعده، وحكاه ابن المنذر عن الأوزاعي.

(٣) وذهبت الحنفية إلى صحّته ووجوب المهر وهو قول الزُّهري ومكحول والثّورى رسي و المُنوري و المُنوري و المُنوري و المُنوري أحمد وإسحاق وأبى ثور، لأنّ الفساد من قبل المهر لا يُوجب فساد العقد كما لو تزوّج على خمر أو خنزير، وهما ليسا بمال يُعتبر فضلا عن حُرمتهما شرعا.

وظاهر ما فى الأحاديث من النهى والنفى أنّ الشّغار حرام باطل عند الجمهور. (قال) النّووى [كما قام الإجماع على أنّ غير البنات من الأخوات، وبنات الأخ والعمّات وبنات الأعمام والإماء كالبنات فى هذا، وصورته الواضحة: زَوَّ جْتُكَ ابْنتى عَلَى أَنْ تُزَوِّ جَني ابْنتَك، وبُضع كلّ واحدة صَدَاقًا للأُخرى، فيقول: قبلتُ! والله أعلم (٢)].

#### (زواج المُتعــة)

قام النهى صريحًا أن تُنْكَعَ المرأة لأجَل، بأن يعقد المتمتَّعُ فيه على المرأة مدّة يقضى فيها وطره فإذا انقطع وقعت الفُرقة، فهو عقد لا يراد من ورائه تحقيق مقاصد النكاح من القرار والولد وتربيته، بل هو عقد مُقددًر إلى مُدَّة مُعيَّنة ينتهى بانتهائها أو غير مُعيَّنة بمعنى أن يبقى العقد ما دام معها، فيدخل فيه:

(١) ما يكون بمادّة المُتعة كقوله [تَمَتُّعْتُ بك شهرا أو ما دُمْتُ مَعَك].

﴿ ( ٧ ) النَّكَاحِ المؤقَّت بمدَّة طَالَت أو قَصُرت وإن عُقد بلفظ التَّزوُّج وحضور الشَّهود.

ومذهب الجماهير من الصّحابة والتّابعين أنّ نكاح المُتعة حرام ولا يجوز بحال في شريعة الإسلام لحديث على تَوْقِيقَ «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ نَهَى عَنْ نكَاحِ الْمُتْعَة وَعَنْ لُحُومِ الْحُمُرِ الأَهْلِيَّة زَمَنَ خَيْبَرَ (٣)». وعلَّة التّحريم [أن المُتَمَتَّعَ بها لا تَجَرى مجرى الزّوجات، فلا ترثُ ولا يورثُ ولا يلحق بها ولدها، ولا يخرج من نكاحها بطلاق يستأنف لها،

<sup>(</sup>١) انظر نيل الأوطار [ج ٦ ص ١٦٠].

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ج ٥ ص ٢١٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥١١٥] ومسلم [٢٩/٧٠١].

وإنَّما يتركهابانقضاء المدَّة التي عقدت عليها وصارت فيه كالمُستأجرة (١)].

(قال) ابن عبد البر [لم يختلف العلماء أنّ المتعة نكاخ إلى أجل لا ميرات فيه، والفُرقة تقع عند انقضاء الأجل من غير طلاق (٢)]. و (قال) أبو عطية [وكانت المتعة أن يتزوج الرّجل المرأة بشاهدين وإذن ولى إلى أجل مسمّى، وعلى ألا ميرات بينهما، ويُعطيها ما اتفقا عليه، فإذا انقضت المدة فليس له عليها سبيل ويستبرىء رحمها لأنّ الولد لاحق له فيه بلا شكّ، فإن لم تحمل حلّت لغيره (٣)]. ونقل البيهقى عن جعفر بن محمّد أنّه سُئل عن المتعة فقال «هي الزّنا بعَيْنه (٤)». ولم يكن ذلك في الإسلام قطّ، ومن ذلك قول عمر رضى الله عنه «لا أوتّى بر جل تزوّج مُتْعَةً إلا غَينتُهُ تَحْتَ الْحِجَارة (٥)». أي رجما بها جزاء ونكالا.

و (قال) الخطّابي [تحريم نكاح المُتعة كالإجماع بين المسلمين، وقد كان ذلك مُباحًا في صدر الإسلام ثمّ حرّمه رسول الله عَلَيْ في حَجّة الوداع، فلم يبق فيه اليوم خلاف بين الأئمة إلاّ شيئا ذهب إليه بعض الشّيعة، والنَّهي القائم في الأحاديث نهى مُؤبَّد وصريح وقع في آخر موطن من المواطن التي سافر فيها رسول الله عَلَيْ وتعقَّبه موته بعد أربعة أشهر فوجب المصير إليه (٢)]

#### (زواج التّحليل)

المحلّل هو الذى [ يتزوّج المرأة ليُحلّها للزّوج الأوّل بعد استنفاده العدد المُحدُد له في الطّلاق وبانت منه البينونة الكبرى (٧)]. وكما جاء في الهدى النّبوى فإنّ زواج التَحليل من الكبائر الملعون فاعلها في الإسلام وهو نكاح باطل يقوم بين رجل وامرأة لتحلّ لزوجها الأوّل بعدما طلَّقها ثلاثا بقصد تطليقها بعد الوطء، وهو نكاح يلحق بصاحبيه اللَّعن والمقت من الخالق جلَّ وعلا وذلك:

(١) لأنَّ المُحلُّ يُعير نفسه بالوطء لغرض الغير، فإِنّه إِنّما يطؤها لتحلَّ للزّوجِ الأُولِ ولذلك مثَّله رسول الله عَيَّ بالتَّيْس المستعار فيما رواه عقبة بن عامر «أَلاَ أُخْبرُكُمْ بِالتَّيْسِ المُستعار فيما راه عقبة بن عامر «أَلاَ أُخْبرُكُمْ بِالتَّيْسِ المُستَعَارِ؟ قَالُوا بَلَى، قَالَ هُو المُحَلَّلُ، لَعَنَ اللهُ الْمُحَلِّلُ والْمُحَلَّلُ لَهُ (١٠)».

(٢) ولانتفاء نيّة إمساك المرأة باعتبارها زوجة على التّأبيد بل لـه وطر فيما

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير القرطبی [ج ۱۲ ص ۱۰۹]. (۲) انظر المنهل العذب المورود [ج ۱۳ ص ۲۲٤]. (۳) انظر تفسير القرطبی تفسير القرطبی القرطبی [ج ۹ ص ۱۷۸]. (۵) انظر تفسير القرطبی [ج ۵ ص ۱۲۹]. (۲) انظر معالم السنن [ج ۳ ص ۱۱۹]. (۷) انظر المغنی لابن باطیش [ص ۴۹۱] و معجم المصطلحات الفقهیّة [ج ۳ ص ۲۳۳]. (۸) حدیث أخرجه ابن ماجه بإسناد حسن [۱۵۸۵] و البیهقی [۷۰۸/۷].

يقضيه، فهو بمنزلة الزَّاني وإن اختلفت الصُّورة ِ.

(٣) ولما في هذا الجُرْم من هتك للمُروءة وقلَّة الحمية وخسَّة النَّفس.

ونكاح التَّحليل حرام وباطل إذا تزوَّجها ليُحلَّها لزوجها الأوَّل وهو قول مالك والشَّافعي وأحمد مستدلِّين بحديث ابن مسعود وَ عَلَى قال [لَعَنَ رَسُولُ اللهِ عَلَى الْمُحِلَّ وَالمُحَلَّلُ لَهُ (١)]. (قال) التِّرمذي [والعملُ على هذا عند أهل العلم من أصحاب النَّبي عَلَى منهم عمر بن الخطَّاب وعثمان بن عفَّان وعبد الله بن عمر، وهو قول الفُقهاء من التَّابعين وبه قال سُفيان التَّوري وابن المبارك والشَّافعي وأحمد وإسحاق (٢)].

وفي الرَّوضة النَّدية [وحديث لعن المحلَّل مروى من طريق جماعة من الصَّحابة بأسانيد بعضها صحيح وبعضها حسن، واللَّعن لا يكون إلَّا على أمر غير جائز في الشَّريعة المطهَّرة بل على ذنب هو من أشدِّ الذُّنوب، فالتَّحليل غير جائيز في الشَّرع ولو كان جائزًا لم يُلعن فاعله والرَّاضي به (٣)].

وإذا كان هذا الفعل حرامًا غير جائز في الشَّريعة فليس هو النَّكاح الذي ذكره الله بقوله ﴿حَقَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠]. لما ثبت عن عائشة رضي الله عنها [أنّ امْرَأَةَ رِفَاعَةَ القُرَظي جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَتْ يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ وَفَاعَةَ طَلَّقَنِي فَبَتَ طَلَا قِي، وَإِنِّي نَكَحْتُ بَعْدَهُ عَبْدَ الرَّحْزَ بْنَ الزُّبَيْرِ القُرَظيِّ، وَإِنَّي نَكَحْتُ بَعْدَهُ عَبْدَ الرَّحْزَ بْنَ الزُّبَيْرِ القُرَظيِّ، وَإِنَّي نَكَحْتُ بَعْدَهُ عَبْدَ الرَّحْزَ بْنَ الزُّبَيْرِ القُرَظيِّ، وَإِنَّي مَعَهُ مَثْلَ الْهُدْبَة، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لَعَلَّكِ تُرِيدِينَ أَنْ تَرْجِعِي إِلَى رِفَاعَةً! لاَ حَتَّى يَذُوقَ عُسَيْلَتَهُ وَي عُسَيْلَتَهُ (٤)].

والهُدْبة: بضم الهاء طرف الثُّوب الذي لم ينسج مأخوذ من هُدْب العين وهو شعر الجفن، وأرادت أن تذكِّره بشَبَه الهُدْبة في الاسترخاء وعدم الانتشار، وفي المسند عن عائشة رضى الله عنها [قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْعُسَيْلَةُ هي الجُماعُ (٥)]. وفيه عن ابن عمر تَعْفَى قال [سُئِلَ رُسُولُ اللهِ ﷺ عَن الرَّجُلُ يُطلِّقُ المُرَأَتَهُ ثَلَاثًا فَيَعَرَزَ وَجُهَا الرَّجُلُ فَيُغْلِقُ الْبَابَ وَيُرْخِي السِّتْرَ، ثُمَّ يُطلِّقُهَا قَبْلَ أَنْ يَدْخُلَ فِيَعَا الرَّجُلُ لِلأَوْلِ حَتَّى يُجَامِعُهَا الْاخَرُ (٢)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [١١١٩] وابن ماجه [١٥٨٣].

<sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأحودي [ج ٣ ص ٥٨٦].

<sup>(</sup>٣) انظر الرَّوضة النَّدية [ج ٢ ص ١٧].

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري [٥٢٦٠] ومسلم [١١١/ ١٤٣٣].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد بإسناد ضعيف [٢٤٢١] والدَّارقُطني [٣/٢٥٢].

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٤٧٧٦] والنَّسائي [١٥ ٣٤] واللَّفظ له.

فتضمُّن هذا الحكم عدَّة أمور:

أحدها \_أنّه لا يُقبل قول المرأة على الرّجل أنّه لا يقدرُ على جماعها.

الثّاني ـ أنّ إصابة الزّوج الثّاني شرط في حلّها للزُّوج الأوّل، خلافً المن اكتفى بمجرّد العقد، فإنّ قوله مردود بالسُّنّة التي لا مردّ لها .

الثَّالَث ـ أنَّه لا يُشترط الإنزال بل يكفى مُجَرَّد الجماع الذى هو ذوقُ العُسيلة كما عبّر به رسول الله عَلِي .

الرّابع - أنّ رسول الله عَلَيْ لم يجعل مُجرَّد العقد المقصود الذى هو نكاح رغبة كافيا، ولا اتصال للخلوة به، وإغلاق الأبواب وإرخاء السُتور حتى يتصل به الوطء، وهذا يدلّ على أنّه لا يكفى مُجرَّد عقد التّحليل الذى لا غرض للزّوج والزّوجة فيه سوى صورة العقد، وإحلالها للأوّل بطريق الأوْلى، فإنّه إذا كان عَقْدُ الرّغبة المقصود للدّوام غير كاف حتى يُوجد فيه الوطء، فكيف يكفى عقدُ تيس مُستعار ليحلها لا رغبة له في إمساكها وإنّما هي عارية كحمار العُشْريين المستعار للضّراب [(١)].

وعن مساوى التَّحليل والتَّشنيع على فاعله قال ابن القيِّم فى أعلام الموقعين [ثُمَّ سَلْ من له أدنى اطلاع على أحوال النّاس: كم من حُرَّة مصونة أنشب فيها المحلَّلُ مخالب إرادته فصارت له بعد الطَّلاق من الأخدان، وكان بعلها مُنفردا بوطئها فإذا هو والمحلِّلُ فيها ببركة التّحليل شريكان، وكم أخرج التّحليل مخدرة من سترها إلى البغاء وألقاها بين برائن العُشراء والحرفاء، ولولا التّحليل ما كان منال الثُّريَّا دون منالها، والتّدرُّع بالأكفان دون التدرُّع بجمالها.

وسَلْ أهل الخبرة: كم عَقَد المحلِّل على أمِّ وابنتها؟ وكم جمع ماءه في أرحام ما زاد على الأربع وفي رحم الأُختين وذلك مُحَرَّم باطل في المذهبين، وكم من امرأة كانت قاصرة الطَّرف على بعلها؟ فلمّا ذاقت عُسيْلة المحلِّل خرجت على وجهها فلم يجتمع شمل الإحصان والعفّة بعد ذلك بشملها، وما كان هذا سبيله فكيف يحتمل أكمل الشرائع وأحكمها تحليله؟.

فصلوات الله وسلامه على من صرّح بلعنته وسَمَّاهُ بالتَّيْسِ المُستعار من بين فسَّاق أُمّته، كما شهد به على بن أبى طالب كرّم الله وجهه وعبد الله بن مسعود وأبو هريرة وجابر بن عبد الله وعُقبة بن عامر وعبد الله بن عبّاس، وأخبر ابن عمر أنّهم كانوا يعُدُونه

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد [ج٥ ص ٢٨٢].

على عهد رسول الله عَلَى سفَاحًا عنْدَمَا جَاءَهُ رَجُلٌ يَسْأَلُهُ عَنْ رَجُل طَلَقَ زَوْجَتَهُ ثَلاثًا فَتَزَوَّجَهَا أَخْ لَهُ مَنْ غَيْرِ مُؤَامَرَة بَيْنَهُ ليُحلَّهَا لأَخِيه: هَلْ تَحلُّ للأَوَّل؟ قَالَ: لاَ، إِلاَّ نِكَاحَ رَغْبَة ، كُنَّا نَعُدُهذَا سِفَاحًا عَلَى عَهْدِ رَسُولَ اللهِ عَلِيَّ (١)].

# الحكمة من نحريم المرأة بعد الطلاق الثّالث

لمًا كانت إباحة فرج المرأة للرَّجل بعد تحريمه عليه ومنعه منه من أعظم نعم الله تعالى عليه وإحسانه إليه، كان جديرًا بشكر هذه النّعمة ومُراعاتها والقيام بحقوقها وعدم تعريضها للزَّوال، وتنوِّعت الشَّرائع في ذلك بحسب المصالح التي علمها الله تعالى في كلّ زمان ولكلّ أمَّة:

(١) فجاءت شريعة التوراة بإباحتها له بعد الطّلاق ما لم تتزوّج، فإذا تزوّجت حرُمت عليه، ولم يبق له سبيل إليها، وفي ذلك من الحكمة والمصلحة ما لا يخفى، فإنّ الزُّوج إذا علم أنّه إذا طلّق المرأة وصار أمرها بيدها وأنّ لها أن تنكح غيره، وأنّها إذا نكحت غيره حرُمت عليه أبدا كان تمسّكه بها أشدّ، وخوفه من مفارقتها أعظم، وشريعة التوراة جاءت بحسب الأُمّة الموسوية التي فيها من الشّدة والتّضييق ما يُناسب حالها.

(٢) ثمّ جاءت شريعة الإنجيل بالمنع من الطّلاق بعد التَّزوُّج البتّة فإذا تزوّج بامرأة فليس له أن يُطلقها إِلاَّ في حالات خاصَّة معروفة، ومن العجيب أنّ بعض النَّصوص التي جاءت عندهم تشير إلى أنّ من تزوَّج بامرأة مُطلّقة فإنّه يزني، وهذا النَص صريح في أنّ من تزوّج المرأة المطّلقة فإنّ زواجه باطل.

(٣) ثمّ جاءت الشريعة المحمدية الكاملة التي هي أكمل شريعة نزلت من السماء على الإطلاق وأجلُها وأفضلها وأعلاها وأقرمها بمصالح العباد في المعاش والمعاد بأحسن من ذلك كله وأكمله وأوفقه للعقل والمصلحة، فأباح للرّجل أن ينكح من أطايب النّساء أربعا، ثمّ أكمل لعبده شرعة وأتمّ عليه نعمته، بأن ملّكه أن يُفارق امرأته ويتزوّج غيرها إذ لعل الأولى لا تصلح له ولا توافقه، فلم يجعلها غلاً في عُنقه وقيداً في رجله وإصراً على ظهره، وشرع له فراقها على أكمل الوجوه، بأن يُفارقها واحدة ثمّ تتربّص ثلاثة قروء أو ثلاثة أشهر.

فإن تاقت نفسه إليها وكان له فيها رغبة وصرَّف مُقلِّب القلوب قلبه إلى محبَتها وجد السَّبيل إلى ردِّها محكنا، فراجع حبيبته وأعاد إلى يده ما أخرجته يد الغضب

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم بإسناد صحيح على شرط الشُّيخين [ ٢٨٥٥ ] وانظر أعلام الموقعين [ ج ٣ ص ٤٣ ].

ونزغات الشيطان منها، ثم لا يؤمن غلبات الطّباع ونزغات الشّيطان من المعاودة للطّلاق فمُكِّنَ من ذلك أيضا مرّة ثانية، ويستفاد من المرّتين:

ر ١) لعلّها أن تكون قد تذوّقت من مرارة الطّلاق وخراب البيت ما يمنعها من معاودة ما يُغضبه مرّة أُخرى.

(٢) أن يذوق هو من ألم فراقها ما يمنعه من التسترُّع إلى طلاقها مرّة أُخرى.

فإذا جاءت النّالثة جاء ما لا مرد له من أمر الله وقيل له: قد اندفعت حاجتك بالمرة الأولى والثّانية ولم يبق لك عليها بعد الثّالثة من سبيل، فإذا علم أنّ الثّالثة فراق بينه وبينها وأنّها القاضية أمسك عن إيقاعها، فإذا ما وقعت فإنّها لا تحلّ له إلاّ إذا اقترنت بزوج راغب في نكاحها وإمساكها، وأنّ الأول لا سبيل له إليها حتى يدخل الثّاني بها دخولا كاملا يذوق فيه كلّ واحد منهما عُسَيْلَة صاحبه فلا يفارقها إلا بموت أو طلاق أو خُلع، وحينئذ تُباح للزوج الأول إذا صادفت رغبته في الزواج عن غير قصد أو نيّة كما تُباح لغيره من الأزواج [(١)].

وفى تفسير قول الله تعالى ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا فَلا تَحَلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠]. قال فى الظّلال [إن الطّلقة الثّالثة دليل على فساد أصيل فى هذه الحياة لا سبيل إلى إصلاحه من قريب - إن كان الزّوج جادا عامدا فى الطلاق - وفى هذه الحالة يحسن أن ينصرف كلاهما إلى التماس شريك جديد.

فأمًا إِن كانت تلك الطَّلقات عبشًا أو تسرُّعا أو رعونة، فإِنَّ الأمر يستوجب وضع حدَّ للعَبَث بهذا الحقّ الذي تقرّر ليكون صمام أمن، وليكون علاجا اضطراريًا لعلّة مستعصية، لاليكونموضعا للعَبَث والسَّفاهة، ويجب حينئذ أن تنتهى هذه الحياة التي لا تجد من الزّوج احتراما لها واحتراسا من المساس بها.

فإذا سارت الحياة في طريقها وتزوّجت بعد الطَّلقة الثَّالثة زوجا آخر ثمَّ طلَّقها هذا الزّوج الآخر فلا جناح عليها ولا على زوجها الأوّل أن يتراجعا ويعودا إلى عقد جديد فإن طُنَّا آن يُقِيمًا حُدُودَ اللهِ فليست المسألة بعد ذلك هوى يُطاع وشهوة يُستجاب لها، وليسا متروكين لأنفسهما ونزواتهما في تجمّع أو افتراق، إنّما هي حُدود الله التي تقام، وهي إطار الحياة الذي إن أفلتت منه لم تعد هي الحياة التي يريدها الله تعالى ويرضي عنها [(٢)].

 <sup>(</sup>١) انظر أعلام الموقعين [ج ٢ ص ٩٢ - ٩٣].

<sup>(</sup>٢) انظر في ظلال القرآن [ج ٢ ص ٢٤٩].

#### (نكاح الزانية)

فى سُورة النُّور حرَّم الله نكاح الزَّانية وأخبر أنَّ من نكحها فهو زان أو مشرك ﴿ وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النُّور: ٣]. فالمشرك لا إيمان له يزجُره عن الفواحش ومجامعة أهلها ، أمّا الزّاني ففجوره يدعوه إليها ، وممّا يدلُّ على تحريم نكاح الزّانية أنَّ الله أحلَ نكاح النساء بشرط الإحصان وهو العفَّة فقال ﴿ فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْن أَهْلِهِنَّ وَءَاتُوهُنَ كَاحِ النّساء بشرط الإحصان وهو العفَّة فقال ﴿ فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْن أَهْلِهِنَّ وَءَاتُوهُنَ اللهُ أَحَل النّساء به وَمَا يَكُمُ وَلا مُتَّخِدًاتٍ أَخْدَانٍ ﴾ [النساء: ٢٥].

(قال) ابن القيِّم [فإِنَما أَبَاح نكاحها في هذه الحالة دون غيرها، وليس هذا من باب دلالة المفهوم فإِنَّ الأبضاع في الأصل على التّحريم فيقتصر إباحتها على ما ورد به الشّرع وما عداه فعلى أصل التّحريم (١٠). ثمّ ساق أدلة على ذلك منها:

(١)أنَّ الله تعالى قال ﴿ ٱلْحَبِيثَـٰتُ لِلْحَبِيثِينَ وَٱلْحَبِيثُونَ لِلْحَبِيثَاتِ ﴾ [النور: ٢٦]. والخبيثات: الزّواني، وهذا يقتضى أنّ من تزوّج بهن فهو خبيثٌ مثلهنّ.

(٢) أنّ من أقبح القبائح أن يكون الرّجل زوجا لبغى وقُبْحُ هذا مستقرّ في فطر
 الخلق وهو عندهم غاية المسبة وقمة النّقص.

٣) كما أنّ البغيَّ لا يُؤمَن أن تُفسد على الرّجل فِراشه وتعلِّقُ عليه أولادا من غيره، والتّحريم يثبت بدون هذا.

(٤) أنّ مرثد بن أبي مرثد الغنوى عندما استأذن رسول الله عَلَيْ أن يتزوّج عَنَاق وكانت بغيًّا قرأ عليه رسول الله عَلَيْ آية النّور وقال «لاَ تَنْكَحْهَا (٢)». وبه قال الحسن البصرى وقَتادة وأحمد وغيرهم إلاّ إذا تابا لارتفاع سبب التّحريم.

و (قال) ابن كثير [ذهب الإمام أحمد إلى أنّه لا يصح العقد من الرّجُل العفيف على المرأة البغي ما دامت كذلك حتى تستتاب، فإن تابت صح العقد عليها وإلاّ فلا، وكذلك لا يصح تزويج المرأة الحرّة العفيفة بالرّجل الفاجر المسافح حتى يتوب توبة صحيحة لقول الله تعالى ﴿وَحُرِّمَ ذَا لِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).

وقال الحنفيون ومالك والشّافعي والجمهور [يحلّ تزوَّج العفيف بالزّانية وتزوَّج النويف بالزّانية وتزوَّج الزّاني بالعفيفة لقوله تعالي ﴿وَأُحِلَّ لَكُم مَّا وَرَآءَ ذَاكُمٌ ﴾ [النساء: ٢٤]. وقالوا: آية النور منسوخة بقوله تعالى ﴿وَانْكِحُواْ ٱلْأَيْكَمَىٰ مِنْكُمْ وَٱلصَّلَاحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ ﴾ [النور: ٣٢]. فدخلت الزّانية في أيامي المسلمين أو محمولة على امرأة بغي مُشركة، وهذا القول عليه

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد [ج٥ ص١١٤].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٠٥١ ] والتّرمذي [٣١٧٧] وصحّحه الألباني في الإِرواء [ ١٨٨٦ ].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير ابن كثير [ج ٦ ص ٥٤].

أكثر العلماء الذين يقولون: إنّ من زنى بامرأة فله أن يتزوّجها وهو قول ابن عمر وسالم ومالك بن أنس وروى عنه ابن وهب أنّه سُئل عن الرّجل يزنى بامرأة ثمّ يريد نكاحها؟ قال: ذلك له بعد أن يستبرىء من وطئه وهو قول أبو حنيفة وأصحابه (١٠)].

#### من القواعد المُقرّرة للزّواج في شريعة الإسلام

بعدما أرسى الإسلام للزواج قاعدته الأصيلة الصّالحة وبعدما أخلى أرضيتها من الشّوائب، وطهّر ساحتها من الأوضار، وأرشد الخلق إلى سُموٌ مقاصده الرّفيعة، وشفافية أهدافه القويمة، كان لا بدّ من الإشارة إلى ما اشترطه الإسلام للزّواج من شروط زائدة على العقد لتُؤكّد حقيقة الصّلة التي يُقرِّرها لهذا الرّباط الإنساني الوثيق ويُحيطها بكلّ رعايته وضماناته:

ا - فالارتباط بين الزّوجين لا يقوم إلا على الرّضى والاستئذان. فلا تُزوّج المرأة بغير إِذنها ورضاها لقوله ﷺ لاَ تُنْكَحُ الثَّيِّبُ حَتَّى تُستَأْذَنَ، ولاَ تُنْكَحُ الْبِكْرُ حَتَى تُستَأْذَنَ، ولاَ تُنْكَحُ الْبِكْرُ حَتَى تُستَأْمَرَ، قَالُوا يَا رَسُولَ الله كَيْفَ إِذْنَهَا؟ قَال: إِذْنَهَا أَنْ تَسْكُت (٢)». وعن عائشة رضى الله عنها أنّ رسول الله ﷺ قال «اسْتَأْمِرُوا النِّسَاءَ فِي أَبْضَاعِهِنَّ، قيلَ: فَإِنَّ الْبِكْرَ تَسْتَحِى وَتَسْكُت اقَالَ: هُوَ إِذْنُهَا (٣)». وعن ابن عبّاس رضى الله عنه «أَنَّ جَارِيَة تَسْتَحِى وَتَسْكُت اقَالَ: هُوَ إِذْنُهَا (٣)». وعن ابن عبّاس رضى الله عنه «أَنَّ جَارِيَة بكُرًا أَتَت النَّبِيُ عَلِيهِ فَذَكَرَتُ أَنَّ أَبَاهَا زَوَّجَهَا وَهِي كَارِهَةٌ فَحَيَّرَهَا النَّبِيُ عَلِيهِ (٤)». أي بين البقاء في هذا الزّواج وفسخه.

٢ ـ ولا بد في الزّواج من الرُّوية ليكون هذا الرّضي قائما على حقيقة ومُنبعثًا عن شُعور ورغبة لحديث جابر بن عبدالله رضي الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْ قال «إِذَا خَطَبَ أَحَدُكُمْ الْمَرْأَةَ فَإِن اسْتَطَاعَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى مَا يَدْعُوهُ إِلَى نكَاحهَا فَلْيَفْعَلْ (٥)».

٣ - وإذن الولي شرط من شروط النكاح لحديث عائشة رضى الله عنها أن رسول الله عَلَيْ قَال «أَيُمَا امْرَأَة نَكَحَتْ بغَيْر إِذْن مَوَالِيهَا فَنكَاحُهَا بَاطلٌ (٢٠)». والمرأة الحُرَّة وليها في نكاحها أبوها ومن حدّدهم الشّرع من بعده، وقد أبطل الإسلام النّكاح بغير إذن الولى سدًا لذريعة الزّنى، فإنّ الزّانى لا يعجز أن يقول لأى امرأة: أنكحينى نفسك ويُشهد عليها رجُلين من أصحابه فلا يكون إلاّ سفاحا.

<sup>(</sup>١) انظر النّاسخ والمنسوخ [ص١٩٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٠٩٢] والترمذي [١١٠٧] والنسائي [٣٢٦٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٦٧٥] وأبو دالود [٧٠٩٨] والنّسائي [٣٢٦٦].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٤٦٩] وأبو داود [٢٠٩٦] وابن ماجه [٢٠٩٨].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٤٥٢١] وأبو داود [٢٠٨٢].

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٤٢٥٣] وأورده في صحيح الجامع [٧٠٠] والإرواء [١٨٤٠].

٤ ـ والصَّدَاق في الإسلام ركن من أركان النّكاح وهو مهر النّساء ومقداره لقوله تعالى ﴿ وَءَاتُواْ ٱلنَّسَآءُ صَلَعَتِهِنَّ نِحْلَة ﴾ [النّساء: ٤]. أي عَطيَّة عن طيب نفس، ولمَّا سئل رسول الله عَن عَن صَدَّاق النِّساء قال «هُو مَا اصْطَلَحَ عَلَيْه أَهْلُوهُمْ (١)». وفي رواية «مَا تَراضَى عَلَيْه الأهْلُونَ وَلَوْ قَشيبًا مِنْ أَرَاكِ». والمهر في شرع الدّين غير مُقدر يستوى فيه القليل والكثير لقول رسول الله عَن «مَن أَعطَى في صَدَاق امْرأَة ملْ عَنْ مُونيهُ هُونَ مُوني أَوْلَهُ مَن الْقَر الصَّدَاق أَوْ تَمْرا فَقَد اسْتَحَلَّ (٢)». و«أَعْظَمُ النِّسَاء بَركَةً أَيْسَرهُن مُؤنَّة ». وعند الحُاكم «أَيْسَرهُن صَدَاقًا». وقال صحيح على شرط مسلم، وفي رواية «خَيْرُ الصَّدَاق أَيْسَرهُ». حتى قال الرَّسول عَن للرّجل «قَد زَوَّجْتُكَهَا بِمَا مَعكَ مِن الْقُرْآن (٣)».

و و لا يكون نكاحًا إلا من خلال علانيته وإشهاره فلا يتم في السُر والخفاء كما تتم الجريمة ، وندب إلى إظهاره ليعلم أمره بين النَّاس حتى استحب فيه الدُّفَّ والصُّوت زيادة في الإعلان لقول النبي عَلِي «فَصْلُ مَا بَيْنَ الْحَلالِ وَالْحَرَامِ الدُّفُ والصَّوْتُ في النُّكَاحِ (٤)». واعتبر أنّ الإخلال بذلك يُمكن أن يكون ذريعة إلى وقوع السَّفاح في صورة النيكاح لحديث المازني «أنَّ رَسُولَ الله عَلِي كَانَ يكْرَهُ نكاحَ السَّرِ حَتَى يُضْرَب بدُفَّ ويُقالَ: أَتَيْنَاكُمْ أَتَيْنَاكُمْ فَحَيُّونَا نُحَيِّيكُمْ (٥)». فتنتفى سرية النكاح من خلالَ ضرب الدُفوف وإعلان الأفراح.

٦ ـ ولابد للعقد من إيجاب وقبول صريحين يشهد عليهما الشهود لحديث عائشة أن رسول الله عَلَيْ قال «لا نكاح إلا بولي وشاهدى عدل (٢)». وروى عمران ابن حصين مثله، ولمالك في الموطأ عن أبي الزبير المكي أن عمر بن الخطاب أتى بنكاح لم يشهد عليه إلا رجل وامرأة فقال «هذا نكاح السر ولا أجيزه (٢)». والعمل على هذا عند أهل العلم من أصحاب رسول الله على في بعدهم أنه لا يجوز النكاح حتى يشهد الشاهدان معا عند عقدة النكاح، فلا يبقى ظل من شك أو غموض في قيام هذا الارتباط الذي تتاكد فيه نية التأبيد لا علة التوقيت.

٧ - ولمَّا خطب على رضى الله عنه فاطمة قال رسول الله عَلِيَّ «إِنَّهُ لاَبُدَّ لِلْعَرُوسِ

<sup>(</sup>١) ذكره في أعلام الموقعين [ج ٤ ص ٣٤٣] وقال رواه الدُّارقطني.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢١١٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥١٣٥] ومسلم [٧٦/١٤٢] وأبو داود [٢١١١].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٥٣٩٠] والتّرمذي [١٠٨٨] والنّسائي [٣٣٦٩].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٩٦٥٨].

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن حبّان [٧٤٤٧] وأورده في صحيح الجامع [٧٥٥٧] والإرواء [١٨٣٩].

<sup>(</sup>٧) أخرجه مالك في الموطَّأ بإسناد صحيح [ ١١٠٥].

منْ وَلِيمَة (1)». ورغّب في إجابة دعوتها حين قال «إِذَا دُعِي أَحَدُكُمْ إِلَى وَلِيمَةَ عُرْسٍ فَلْيُجِبُ (٢)». للمُشاركة في تحقيق غايتها في إشهار الزّواج وإعلانه وإشاعة الفرحة والسُّرور بين الأهل والأصحاب.

٨ - ثمّ جعل الإسلام للزواج عدَّة (\*) تزيد على مقدار الاستبراء وتُؤكِّده، وأثبت له أحكاما من المصاهرة وحُرمتها، والموارثة التي حدّد لها قواعدها، وجعله سببا ووصلة بين النّاس ورحما كما في قول الله تعالى ﴿ وَهُو ٱلَّذِي خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلُهُ نَسَبًا وَصِهْرًا وَكُانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٤٥].

• ١ - ونهى أن يخطُب الرَّجُل على خطبة أخيه لحديث ابن عمر رضى الله عنهما قال «نَهَى النَّبِيُّ عَلَى أَنْ يَبِيعَ بَعْضُكُم عَلَى بَيْع بَعْض، وَلاَ يَخْطُبُ الرَّجُلُ عَلَى خطْبَة أَخيه، حَتَّى يَتْرُكَ الْخَاطِبُ قَبْلَهُ أَوْ يَأْذَنَ لَهُ ( عَلَى . ويأتَى ذلك سدًّا لذريعة قطع أواصر الأُخوّة بين المسلمين.

11 - كما لا يحلُّ لامرأة أن تُنكح بطلاق أخرى لحديث أبي هريرة أن رسول الله على الله على الله على الله على الله على المرأة أنْ تَسْأَلَ طَلَاقَ أُخْتها لتستفْرغ صَحْفَتها، فَإِنَّمَا لَهَا مَا قُدُرَ لَهَا وَسَتأثر لَهَا التفرد به وتستأثر به وتستأثر بعظها عنده، كما يُفيد أنّ المرأة الأجنبية منهيَّة أن تسأل الرّجل طلاق زوجته لتتزوّجه

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٢٢٩٣١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٧٥٥٧] وأورده في الإرواء [١٩٤٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ١٥٣٩] وصحّحه الألباني في الإرواء.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٤١٩] ومسلم [٤١/١٤١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥١٥١] ومسلم [٥١/٣/١].

<sup>(\*)</sup> للعدُّة اصطلاحا تفسيران مشهوران:

<sup>(</sup>الأول) - أنّها أجلَّ مضروب لانقضاء ما بقى من آثيار النّكاح أو الفراش المادّية وهى: الحمل، والأدبيّة وهى: حُرمة الزّوج. و(الثّاني) - أنّها تربُّص مدّة معلومة تلزم المرأة بعد زوال النّكاح، أى تنتظر نهايتها حتّى يحلّ لها التّزوَّج والزّينة -أمّا فيها فلا. وسُمِّى التُّربُّص عدَّة لأن المرأة تُحصى الأيّام المضروبة عليها وتنتظر الفَرَج الموجود لها. [انظر معجم المصطلحات الفقهيّة ج ٢ ص ٤٨٦ ـ والمُفردات ١ / ٣٢٤].

هى حتى يصير لها ما كان للمُطلِّقة من متاع ونفقة ومعروف ومعاشرة.

17 - ولا يجوز تزوَّ جالراًة على عمَّتها أو خالتها ولا الكُبرى على الصُّغرى ولا الصُّغرى على الكُبرى لحديث أبى هريرة أنَّ رسول الله عَلَى قال «لاَ تُنْكَحُ الْمَرْأةُ عَلَى عَمَّتها، وَلاَ الْعَمَّةُ عَلَى بِنْت أَخْتها، وَلاَ الْعَالَةُ عَلَى بِنْت أَخْتها، وَلاَ الْعَبْرَى وَلاَ الْعَبْرَى وَلاَ الصَّغْرَى عَلَى الْكُبْرَى (١)». وزيد عند ابن عبّاس في آخره «إِنَّكُمْ إِذَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ قَطَّعْتُمْ أَرْحَامَكُمْ (١)». والحكمة في تحريم الجمع بين من ذُكر الاحتراز من وقوع العداوة بينهن، لأنَّ المشاركة في الحظِّ من الزَّوج تُوقع الْغَيْرة والمَنافسة بينهن، فيكون منها قطيعة الرَّحم وإفساد وشائج القربي.

17 - ويحرُم في الإسلام من الرَّضاعة ما يحرُم من النَّسب لحديث عائشة رضى الله عنها أنّ رسول الله على قال: «يحرُمُ من الرَّضَاعَة مَا يحرُمُ من الْوِلاَدة (٣)». وحكمة التّحريم أنّ المرأة التي أرضعت الولد تُشبه الأُمَّ من حيث إنّها سبب اجتماع أجزاء بنيته وقيام هيكله، غير أنّ الأُمَّ جمعت خلقته في بطنها، والمرضعة درَّت عليه بلبنها ما أمسك رَمَقَه وشدً عظمه وأنبت لحمه، فهي أمّ بعد الأمّ وأولادها إخوة بعد الإخوة، فيكون تزوّجه بها أو بابنتها ممّا تُحجّه الفطرة السّليمة، ومن يتصور أن يكون لأمّه أو لأخته ناكحا ؟.

1 1 - والتبنّى فى كتاب الله باطل من قوله: ﴿ آدْعُوهُمْ لِا بَآبِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ ٱللهِ ﴾ [الأحزاب: ٥]. فجاءت الآية ناسخة لما كانوا عليه من التّبنى فرفع الله بها حُكمه، ومنع من إطلاق لفظه، وأرشد بقوله تعالى إلى أنّ الأوْلَى والأعدل أن يُنسب الابن إلى أبيه منعا من التّخلخُل فى بناء الأسرة، وإقامة علاقاتها على الأساس الطّبيعى الذى أراده الله تعالى لها، وردَّ علاقة النّسب إلى أسبابها الحقيقية التى تمثّل علاقات الدّم بين الأبوّة والبنوّة الواقعيّة، ثمّ تأكيد تلك المشاعر النّاشئة من كون الولد بضعّة حيّة من جسد والده الحيّ وليس الذي تبنّاه.

• ١٥ ـ وفى سورة النُّور حرم الله نكاح الزَّانية وأخبر أن من نكحها فهو زان أو مُشرك ﴿وَحُرِّمَ ذَٰ لِكَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النُّور: ٣]: أى نكاح هؤلاء البغايا، فالمشرك لأ إيمان له يزجُرُه عن الفواحش ومُجامعة أهلها أمّا الزّانى ففجوره يدعوه إليها، إن النفس المؤمنة لا ترتضى أن ترتبط فى نكاح مع نفس خرجت عن الإيمان بتلك الفعلة البشعة، إلا أن تقع التّوبة التى تُطهّر من ذلك الدَّنس المُنفَر.

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ۲۰۹۵] والنّسائي بنحوه [ ۳۲۹۱]. (۲) أورده في تحفة الأحوذي [ ۲۳۹۸]. (۲) أورده في تحفة الأحوذي [ ۲۳۵۹] ومسلم [ ۲۱ / ۱۴٤۷].

# أحكام النّكاح فى الإسلام (١) ـ تعريف النّكاح

أصل النكاح في اللَّغة الضَّم والجمع، فتجتمع الأقوال في الانعقاد والربط، كما تجتمع الأفعال في الاتصال والضَّم، لكنَّ العرب على عادتها خصَصت اسم النكاح ببعض أحوال الجمع وبعض محاله وما يتعلق بالنساء واقتضى تعاطى اللَّذة فيها واستيفاء الوطر منها (١)، وعلى ذلك من المعنيين جاءت الآثار والآيات التي تُؤكِّد أن الزواج من أعمق وأقوى الروابط التي تصل بين اثنين من بنى الإنسان، وتشمل أوسع الاستجابات التي يتبادلها فردان.

#### وللنَّكاح عند الفقهاء معان ثلاثة:

(الأوّل) المعنى اللَّغوى وهو الوطء والضّم، يقال: تناكحت الأشجارُ إِذَا تمايلت وانضم بعضها إلى بعض. (قال) ابن تيمية [المناكحة في أصل اللَّغة المجامعة والمضامة، فقلوبهما تجتمع إِذَا عُقدَ العقد بينهما، ويصير بينهما من التَّعاطُف والتَّراحُم ما لم يكن قبل ذلك، حتى تثبت بذلك حُرمة المصاهرة والتَّوارُث وعدَّة الوفاة وغير ذلك (٢٠). عكن قبل ذلك، فسُكون اسم الفرج ويجوز كسر أوّله، وكثُر استعماله في الوطء وسمى به العقد لكونه سببه والمدخل إليه.

(الثّانى) المعنى الشّرعى وهو مُشترك لفظى بين العقد والوطء، لأنّ الشّرع تارة يستعمله فى العقد وتارة يستعمله فى الوطء وذلك يدلّ على أنّه حقيقة فيهما. (قال) فى المرقاة [هومشترك بين الوطء والعقد اشتراكًا لفظيًا (٣)]. وعند الفارسى [فإن قالوا نكح فلانة أو بنت فلان أو أُخته أرادوا: عَقَد عليها، وإذا قالوا نكح امرأته أو زوجته لم يُريدوا إلاّ الوطء (٤)]. و (قال) النّووى [أمّا حقيقة النّكاح عند الفقهاء ففيها ثلاثة أوجه:

(١) أصحّها أنّها حقيقة في العقد مجاز في الوطء وهذا هو الذي صحّحه القاضى أبو الطُّيِّب وأطنب في الاستدلال له وبه قطع المتولى وغيره وبه جاء القرآن العزيز والأحاديث.

(٢) أنَّها حقيقة في الوطء مجاز في العقد وبه قال أبو حنيفة.

<sup>(</sup>١) انظر أحكام القرآن [ج ١ ص ٣٦٧].

<sup>(</sup>٢) انظر التفسير الكبير لابن تيمية [ج ٥ ص ٢٩١].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ٩ ص ٥].

<sup>( \$ )</sup> انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٣ ص ٤٣٩]."

(٣) أنَّها حقيقة فيهما بالاشتراك والله أعلم (١)].

(الثّالث) المعنى الفقهى الذى ينبنى عليه عقد النّكاح الذى وضعه الشّارع ليُرتَّب عليه انتفاع الزّوج ببُضع الزّوجة وسائر بدنها من حيث التلذُّذ والاستمتاع وقضاء الرَّطَر، فالزّوج يملك بعقد النّكاح هذا الانتفاع ويختصّ به.

والمشهور في المذاهب أنّ المقصور عليه هو الانتفاع بالمرأة دون الرّجل، إلاّ أنّه يحرُم الانصراف عن المرأة إذا ترتّب عليه إضرار بها أو إفساد لأخلاقها وعدم إحصانها، كما يحرُم على الرّجل أن تتلذّذ به أجنبيّة عنه، فقواعد الدّين تجعل الرّجل مقصوراً على من تحلّ له كما تجعل المرأة مقصورة عليه، وتحتّم على الرّجل أن يعفّها بقدر ما يستطيع، كما تحتّم عليها أن تُطيعه فيما يأمرها به من استمتاع إلاّ لعُذر شرعى صحيح.

ومن المعلوم أنّ العقد الذى يُفيد الاختصاص بالاستمتاع وحله إنّما هو العقد الشّرعي الصّحيح المُستكمل للشّروط الشَّرعية، كأن يكون على امرأة خالية من الموانع، فلا يصحّ العقد على الرّجل، ولا على الخُنثى الشّكَل، ولا على الوثنيّة، ولا على مُحرَّمة بنسب أو رضاع أو مُصاهرة، ولابد وأن يكون العقد بإيجاب وقبول شرعيّين، وأن يكون بشهود سواء كانت عند العقد أو قبل الدُّخول على رأى بعض المذاهب أمّا العقود المدنيّة أو الاستئجار لمدّة معلومة، أو نحو ذلك فإنّها زنا يُعاقب الشّارع الإسلامي عليها.

والنّكاح ثابت بالكتاب والسُّنَّة وإجماع الأُمَّة، قال تعالى ﴿ فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَلُكَثَ وَرُبَّعَ ﴾ [النّساء: ٣]. ووجه الاستدلال في الآية أنها صيغة أمر تقتضى الطّلب وأقلّ درجاته النّدب فثبت التّرغيب فيه. (قال) ابن قدامة [والنّاس في النّكاح على ثلاثة أضرب:

(الأوّل) من يخاف على نفسه الوقوع في المحظور إن ترك النّكاح، فهذا يجب عليه النّكاح في قول عامّة علماء الأمّة لأنّه يلزمه إعفاف نفسه وصونها عن الحرام وطريقه النّكاح.

(الثّاني) من يستحب له وهو من له شهوة يأمن معها الوقوع في المحظور، فإِنَ التروُّج له أُولَى من التّخلّي لنوافل العبادة وهو ظاهر قول الصّحابة وفعلهم ومن ذلك قول ابن عبّاس لسعيد بن جبير «تَزَوَّجْ فَإِنَّ خَيْرَ هَذه الأُمَّة كَانَ أَكْثَرُهَا نساء (٢٠». يقصد رسول الله عَلَيْ بَالباءة وينهى أُمّته عن التبتُّل نهيًا شديدًا ثمّ يقول «تَزَوَّجُوا الْوَلُودَ الْوَدُودَ (٣)». فإِنّه يُقرِّبه من الوجوب ولأنّه عَلَيْ

<sup>(</sup>١) انظر نووي مسلم [ج ٥ ص ١٨٨]. (٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢١٧٩] والبخاري [٢٠٩٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ، ١٢٥٥ ] وأبو داود [ ، ٢٠٥ ] والنّسائي [٣٢٢٧].

تزوَّج وبالغ في العدد وفعل أصحابُه ذلك، ولأنَّ مصالح النِّكاح أكثر لاشتهاله على تحصين الدِّين وحمايته، وتحصين الزَّوجة وحفظها، والقيام بحُقوقها، وتكثير الأُمَّة وتحقيق مُباهاة النَّبي ﷺ بأُمَّته يوم القيامة.

(الثَّالث) من لا شهوة له إمّا لأنَّه لم يُخلق بشهوة كالعنيِّن (١)، أو من كانت له شهوة فذهبت بكبر أو مرض ونحوه، فهذا يستحبّ له التَّخلي لأنه لا يُحصِّل مصالح النِّكاح، كما يمنع زوجته من التَّحصين بغيره ويُلحق بها الضَّرر بحبسها على نفسه التى يُعرِّضها لواجبات وحُقوق لعلَّه لا يستطيعُ القيام بها (٢)].

(قال) عياض [هو مندوب في حقِّ كلّ من يُرجى منه النَّسلُ ولو لم يكن له في الوَطء شهوة، أمَّا من لا نسل له ولا في الاستمتاع بهنَّ فهذا مُباح في حقِّه إذا علمت المرأةُ بذلك ورضيت، وفي الإحياء (قال) الإمام الغزالي [من اجتمعت له فوائد النِّكاح وانتفت عنه آفاته فالمُستحب في حقِّه التَّزويج ومن لا فالتَّرك له أفضل، ومن تعارض الأمر في حقِّه فليجتهد ويعمل بالرَّاجح (٣)].

والزَّواج عند الظَّاهرية واجب لظاهر الأمر به في الكتاب والسُّنَّة، ورُدَّ بأنَّ النَّبي ﷺ لَم يذكر النِّكاح من الفرائض بل صرَّح بأنَّه من السُّنَّة لمَّا قال[وَيَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنتَتِي فَلَيْسَ مِنِّي]. وهذا يصرف الأمر به عن الوجوب، والحقُّ أنّ الأصل في النكاح الاستحباب وقد يكون تبعًا لكلِّ ظرف فرضًا كان أو واجبًا أو سُنَّة.

#### (٢) ـ مشروعيَّة النِّكاح ودكهتـه

تضمَّنت كتب السُّنَّة الحانية الكثير من الأحاديث التي أشارت إلى حكمة مشروعية النِّكاح وسُموِّ مقاصده منها ما جاء عن علقمة بن قيس قال [كُنْتُ أَمْشِي مَعَ عَبْدَ اللهِ بْنَ مَسْعُود بِمِنْي فَلَقِيَهُ عُثْمَانُ فَقَامَ معَهُ بُحُدَّتُهُ، فَقَالَ لَهُ عُثْمَانُ : يَا أَبَا عَبْدَ اللَّ هُمَنِ أَلاَ نُزَوِّجُكَ جَارِيَةً شَابَّةً لَعَلَّهَا تُذَكِّرُكَ بَعْضَ مَا مَضَى عُثْمَانُ : يَا أَبَا عَبْدَ اللَّهُ مَنْ أَلاَ نُزَوِّجُكَ جَارِيَةً شَابَةً لَعَلَّهَا تُذَكِّرُكَ بَعْضَ مَا مَضَى مِنْ زَمَانِكَ ؟ قَالَ: فَقَالَ عَبْدُ اللهِ لقَدْ قَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ عَلِي يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ مَنْ رَمَانِكَ ؟ قَالَ: فَقَالَ عَبْدُ اللهِ لقَدْ قَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ عَلِي يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ مَنْ رَمَانِكَ ؟ قَالَ: فَقَالَ عَبْدُ اللهِ لقَدْ قَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ عَلِي لَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ مَنْ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوِّجْ فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْبَصَر وَأَحْصَنُ لِلْفَرْجِ (٤)].

وفي قولَه [مَٰنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَة]: خصَّ الشَّباب بالخطاب لأنَّ وجود قُـوَّة الدَّاعي إلى النِّكاح أغلب لديهم بخلاف الشُّيوخ، وإن كان المعنى مُعتبرًا إذا وجد

<sup>(</sup>١) العِنِّينُ هو العاجز عن الوطء وربَّما اشتهاه ولا يُمكنه، أو هو العاجز عن الإيلاج.[انظر التَّوقيفُ ص٢٩]. (٣) انظر فتح الباري [ج ٩ ص ٢٤]. (٣) انظر فتح الباري [ج ٩ ص ١٤٠]. (١) أخرجه البخاري [٥٠٦٥] ومسلم [١٤٠٠] وأبو داود [٢٠٤٦].

السبب في الكهول والشيوخ. (قال) الخطَّابي [المراد بالباءة النّكاح وأصله الموضع الذي يتبوؤه ويأوى إليه، واشتق العقد على المرأة من أصل الباءة لأنّ من شأن من يتزوج المرأة أن يُبوءها منز لا(١)]. و(قال) النّووي [اختلف العلماء في المراد بالباءة على قولين يرجعان إلى معنى واحد:

(الأوّل) أنّ المراد هنا [بالباءة] مُؤَن النّكاح، سُمّيت باسم ما يلازمها وتقديره: من استطاع منكم مُؤَنَ النّكاح فليتزوّج ومن لم يستطعها فليصم ليدفع شهوته].

(الثّاني) معناه اللَّغوى وهو الجماع وتقديره: من استطاع منكم الجماع لقدرته على مُؤنه فليتزوّج، ومن لم يستطع الجماع لعجزه عن منوُنه فعليه بالصوم ليدفع شهوته ويقطع شرّ منيّه كما يقطعه الوجاء، وعلى هذا القول وقع الخطاب مع الشّباب الذين هم مظنّة شهوة النّساء ولا ينفكّون عنها غالبا(٢)].

فالدّعوة الصّريحة للنّكاحُ حملها قوله ﷺ «مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَةَ ». ثمّ جاء المعنى الثّانى صريحا فيما ذكره أبو عبيد عن ابن مسعود عن النّبي ﷺ «عَلَيْكُمْ بِالْبَاءَةِ (٣) ». ثمّ ذكر الحديث، ويتلاحظ أنّ بين اللَّفظين فرق في المعنى والتّوجُسه:

(١) فَإِنَّ الأُوَّل يَقْتَضَى أمره العَزَب بالتَّزوَّج وفيه فُسَرت الباءة بالقُدرة على مُؤَن النَّكاح.

(٢) ثمّ يقتضى الثّاني أمر المتزوّج بالباءة على اعتبار أنّها من أسماء الوَطء، وهذا لا ينافي التّفسير الأوّل إذ المعنى على هذا القدرة على مُؤن الوَطء.

وفى قوله عَلَيْ «وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصُّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءٌ»: أشار عَلَيْ إلى الدواء الشّافى الذى وُضع لهذا الأمر، ثمّ نقلهم منه عند العجز إلى البدل وهو الصّوم الذى يكسر النّفس ويضيق عليها مجارى الرَّغبة لكونها تتقوى بكثرة الغذاء وكيفيّته، فكميّة الغذاء وكيفيّته، فكميّة الغذاء وكيفيّته يزيدان في توليدها والصّوم يضيّق عليها ذلك، فالصّوم المشروع يُعدُّل من طبيعتها، واعتدالها حسنة بين سيئتين، ووسط بين طرفين مذمومين هما العُنَّة والعُلْمَة الشّديدة المُفرطة، وكلاهما خارج عن الإعتدال وخير الأمور أوساطها [(٤٠)].

ولقد دلّ الحديث على:

(١) استحباب عرض الصّاحب على صاحبه أمر الزّواج إذا رأى أنّ حالته تدعو إلى ذلك،

<sup>(</sup>١) انظر فتح الباري [ج ٩ ص ١٠] ومعالم السُّن [ج ٣ ص ١٩٣].

<sup>(</sup>٢) انظر نووي مسلم [ج ٥ ص ١٨٨].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو عبيد في غريب الحديث [رقم ٧٠٥ ج ٤ ص ١٤].

<sup>(</sup>٤) انظر روضة الحببين [ص ٢١٩ - بتصرف].

وعلى استحباب النَّكاح لمن تاقت إليه نفسه وقُدُر على نفقاته وهو مذهب الجمهور.

(٢) وعلى استحباب نكاح البكر الشّابة كما في قول عثمان رضى الله عنه لابن مسعود «أَلاَ نُزَوِّجُكَ جَارِيَةً شَابَّةً». لأنّها أبلغ في الوصول إلى مقاصد الزّواج وأقرب إدراكا لفهم الرّجل وأرغب في الاستمتاع بها تحقيقا لمقصود النّكاح.

(٣) إرشاد العاجز عن مُؤَن النّكاح إلى الصّوم لأنّ شهوة النّكاح تابعة لشهوة الأكل إذ تقوى بقوَّته وتضعف بضعفه، كما أنّ فيه الحثُّ على غضّ البصر وتحصين الفرج، وعدم التّكليف بغير المُستطاع، كما يُؤخذ منه أنّ حُظوظ النّفس والشّهوات لا تتقدّم على أحكام الشّرع بل هي دائرة معها.

(٤) واستدل به بعض المالكية على تحريم الاستمناء باليد لأنه أرشد عند العجز عن التزوُّج إلى الصّوم الذي يقطع الشّهوة ويُهدِّىء من دوافعها، فلو كان الاستمناء مباحا لكان الإرشاد إليه أسهل.

#### (٣) ـ المقاصد الشّرعية السّامية للنـُكاح

للنكاح في حياة المسلم أهداف جليلة وغايات رفيعة ارتبطت بدوره الفعّال في الحفاظ على بقاء النّوع الإنساني وصيانته من الانحلال الأخلاقي وحمايته من الأدران والأمراض، وتحقيق سكنه الرّوحي وتوازنه النّفسي، لذلك كان من أهم مقاصده العظيمة السّامية في حياة النّاس:

# (أولًا) ـ استبقاء النّوع الإنساني وتواصُل الذُّرية

من المعلوم أنّ بقاء الذُّرية واستمرارها لا ولن يتحقَّق إِلاّ بالزّواج الذى شرعه الله تعالى لعباده وجعله وُصلة بين البشر وامتدادا للحياة، وهو الأمر الذى يُعتبر من أهمّ مقاصد العقد الشّرعي بين الرّجل والمرأة والذى يتحقَّق من خلاله:

١ ـ مُوافقة محبّة الله تعالى بالسَّعى فى تحصيل الذُّرية لِإبقاء الجنس الإنسانى وبقاء خلافته فى الأرض وهو معنى قوله تعالى ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن تَّقْسِ وَحِدةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَيَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءُ ﴾ [النساء: ١].

٣ أُمحبَّة رسول الله عَلَيْ في تكثير الذين ستكون مُباهاته بهم يوم القيامة لقوله على المُورُود الْوَلُود ، فَإِنِّى مُكَاثِرٌ بِكُمُ الأُمَمَ (١)». وفي لفظ النسائي مرفوعا «تَزَوَّجُوا الْوَدُود الْوَلُود ، فَإِنِّى مُكَاثِرٌ بِكُمُّ الأَنْبِيَاءَ يَوْمَ الْقيَامَة (٢)». وفيها التَّرغيب

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٠٥٠] والنّسائي [٣٢٢٧] وابن ماجه [١٥٠٨] بألفاظ مُتقاربة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٢٥٥ ] وابن حبّان [١٢٢٨].

في زواج الودود التي تُبالغ في محبّـة زوجها ومودَّته، والولود كثيرة الولادة، وتُعرف هذه الأوصاف في الأبكار من عادة أقاربهن إذ الغالب سراية طباع الأقارب بعضهن إلى بعض، وجمع على بين هذين الوصفين لأنها إذا كانت ودودا غير ولود لم يحصل المقصود من تكثير الأمَّة، وإن كانت ولودًا غير ودود لم يرغب فيها الرَّجل لجفاف نبع العواطف النَّبيلة بينها.

٣ - طلب التَّبرك بدُعاء الولد الصَّالح لقوله ﷺ من رواية مسلم [أَوْ وَلَد صَالِح يَدْعُو لَهُ أَلَّ وَلَد صَالِح يَدْعُو لَهُ (١)]. وقوله ﷺ [إِنَّ اللهَ لَيَرْفَعُ الدَّرَجَةَ للْعَبْد الصَّالِح فِي اجْنَةً فَيَقُولُ: بِاسْتِغْفَارِ وَلَدِكَ لَكَ (٢)].

٤ - طلب الشَّفاعة بموت الصَّغير إذا مات قبله لقوله ﷺ من حديث مُعاذ [وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنَّ السَّقْطَ لَيَجُرُّ أُمَّهُ بِسَرَرِهِ إِلَى الْجَنَّةِ إِذَا احْتَسَبَتْهُ (٣)].

#### (ثانيا) – التحصن من الشيطان بالزواج

ولا يتحقَّق ذلك إلَّا بدفع غوائل الشَّهوة وغض البصر وحفظ الفرج لقوله عَلَيْهُ عن الزَّواج إنَّه [أَغَضُّ لِلْبَصَر وَأَحْصَنُ لِلْفَرْج (٤)]. وقوله عَلَيْهُ من حديث جابر يَعْ فَيُ [إِنَّ المُرْأَةَ تُقْبِلُ فِي صُورَةٍ شَيْطَانٍ، وَتُدْبِرُ فِي صُورَةٍ شَيْطَانٍ، فَإِذَا رَأَى أَحَدُكُمُ امْرَأَةً فَأَعْجَبَتْهُ فَلْيَأْتِ أَهْلَهُ فَإِنَّ ذَلِكَ يَرُدُّ مَا فِي نَفْسِهِ (٥)].

وجاءت الرِّواية عَنْد أَحمد بلفظ [مَرَّتْ بِي فُلَانَةُ فَوَقَعَ فَيَّ قَلْبِيَ شَهْوَةُ النِّسَاءِ فَأَتَيْتُ بَعْضَ أَزْوَاجِي فَأَصَبِتُهَا، فَكَذَلِكَ فَافْعَلُوا فَإِنَّهُ مِنْ أَمَاثُلِ أَعْهَالِكُمْ إِنْيَانَ الْحَلَالِ(٢)]. وجاءت رواية جابر عند التِّرمذي بلفظ [فَإِذَا رَأَى أَحَدُكُمُ امْرَأَةً تُعْجِبُهُ فَلْيَأْتِ أَهْلَهُ فَإِنَّ مَعَهَا مِثْلَ الَّذِي مَعَهَا (٧)].

(قال) القاضي عياض قوله [إِنَّ المُرْأَةَ تُقْبِلُ وتُدَبِّرُ فِي صُورَةِ شَيْطَانِ]:إشارة إلى أنَّها تدعو إلى الهوى والفتنة بجهالها وما جعل الله في طباع الرَّجل من الميْل إليها، كما يدعو الشَّيطان بوسوسته وإغوائه للنَّاس، وفيه تنبيه لدواء الدَّاء المُحرِّك للشَّهوة بإطفائه بالمواقعة وتسكين النَّفس بإراقة ما تحرَّك من الماء(٨)].

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه مسلم [١٤/ ١٦٣١] وأحمد [٨٨٣٠]. (٢) أخرجه الطَّبراني والبيهةي .. والسَّرَر هو ما تقطعه القابلة من سُرَّة الصَّبي عند ولادته. (٣) أخرجه أحمد بإسناد قريب من الحسن [٢١٩٨٩]. (٤) من حديث أخرجه البخاري [٢٦٠٥]. (٥) أخرجه أحمد [٢٤٤٧] ومسلم [ ١٤٠٣٩] وأبو داود [٢١٥١]. (٦) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٧٩٥] والطَّبراني في الكبير [٨٤٨]. (٧) أخرجه التِّرمذي [١١٥٨]. (٨) انظر إكمال المُعلِّم بفوائد مسلم [٤/ ٣٥].

كما شَرَع الدِّينُ ترويح النَّفس وإيناسها بالمُجالسة والنَّظر والمُلاعبة وقضاء الوَطَر إراحة للقلب وتقوية للبدن على العبادة، وتأتى الإشارة بذلك في قول رسول الله ﷺ لجابر وَ فِي [فَهَلَّ جَارِيَةً تُلَاعبُهَا وَتُلَاعبُك (١)]. ومنه قوله ﷺ لجابر في رواية أخرى [إِذَا أَتَيْتَ أَهْلَكَ فَاعْمَلُ عَمَلًا كَيَّسًا (٢)]. ويأتى ذلك على سبيل الإغراء والحذر من العجز عن الجِهاع.

(قال) الدَّهلوي [بتوافق كلُّ من الزَّوجين تتمُّ المصلحة المنزليَّة، أمّا كثرة النَّسل فتتمُّ بها المصلحنان الدِّينية والدُّنيوية، ووُدُّ المرأة لزوجها دالُّ على صحَّة مزاجها وقُوَّة طبيعتها، ومانع لها من أن يطمح بصرُها إلى غيره، وباعث على تجمُّلها له بالامتشاط والتزُّين وغيره من أنواع التَّجمُل، كما فيه تحصين الزَّوج ونظره (٣)].

#### ثالثاً ـ حماية المسلم من الوقوع في الدرام

ولا يكون ذلك إلّا بحفظ النَّفس من الوقوع في المُحظور وتحصيل العفَّة، ولذلك كان رسول الله ﷺ يستعيذُ بالله تعالى من شر مَنِيِّه لما أخرجه أحمد عن شَكَل بن حُمَيد أنَّه قال [يَا رَسُولَ الله عَلَمْنِي تَعَوُّذًا أَتَعَوَّذُ بِهِ فَقَالَ ﷺ : قُلُ اللَّهُمَّ إِنِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ سَمْعِي، وَمِنْ شَرِّ بَصَرِى، وَمِنْ شَرِّ لَسَانِي، وَمِنْ شَرِّ قَلْبِي، وَمِنْ شَرِّ قَلْبِي، وَمِنْ شَرِّ عَلْهِ المُسروع له، أو يُوقعه في مُقدِّمات الزَّني من النَّظر واللَّمس، ويحتمل أن يُراد بالمنيِّ فيه: الفَرْج الذي هو محلُّه.

لقد كان من أهم مقاصد النّكاح حُصول الأنس والمحبَّة والرَّحمة بين الزَّوجين ودليل ذلك قوله بيَلِيُّ عند النَّسائي مرفوعا [تَزَوَّجُوا الْوَدُودَ الْوَلُودَ، فإنَّى مُكَاثِرٌ بَكُمْ (٥٠)]. وفيه الإشارة إلى أهميَّة وجود الزَّوجة الصَّالِحة التي يتحقَّق من خلالها أمران مهمَّان:

(الأوَّل): المحبَّة الصّادِقة القائمة على المودَّة والاحترام.

(والثَّاني): النَّسل الطَّيِّب الصَّالح الذي يُربيه ويرعاه.

كما شُرع النّكاح لاستمتاع كلَّ من الزَّوجين بالآخر على الوجه المشروع من حَلِّ الوَطْءِ في القُبُل دون الدُّبُر في غير أيَّام الحيض والنفّاس والإحرام لقوله ﷺ [ائْتِهَا عَلَى كُلِّ حَال إِذَا كَانَ فِي الْفَرْج]. وفي ردِّه على السَّائل قال رسول الله ﷺ [ائْتِ حَرْثُكَ أَنَى شِئْتُ (٢)]. وقوله ﷺ لعمر روا في عند أحمد والتِّرمذي [أقْبِلْ وَأَدْبِرْ وَاتَّقِ الْحَيْضَة وَالدِّبُرِ (٧)]: أي أُولِج في القُبُل من جانب الدُّبُر واتَّق الحيضة في زمانها والدَّبُر المُحرَّم الإتيان فيه.

<sup>(</sup>۱) من حدیث أخرجه البخاری [۷۰،۹] ومسلم [٥٥/٥١]. (۲) أورده فی صحیح الجامع [۲۷۸] والصَّحیحة [۲۱۹]. (۳) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ۲ ص۱۲۳] بتصرُّف. (٤) حدیث صحیح أخرجه أحمد [۷۱۵]. (۵) والتِّمذی [۳٤۹۲] وأبو داود (۱۰۵۱]. (۵) من حدیث صحیح أخرجه النَّسائی [۳۲۲۷] وأبو داود [۲۰۰۰]. (۲) حدیث صحیح أخرجه أبو داود [۲۱۵۳] وأورده فی صحیح الجامع [۷۱]. (۷) أخرجه أحمد بإسناد صحیح [۲۷۰۳] والتِّرمذی [۲۹۸۰] وحسَّنه.

ومن مشروعية النكاح كذلك لزوم وطء الزوجة مرة قضاء وديانة وما زاد على المرة فلإعفافها، ووجوب المهر لها والإنفاق عليها، واستحباب معاشرتها بالمعروف، وتحقيق حُرمة المصاهرة وثبوت التوارث والتناسل، وتعاون الزوجين على مصالحهما لقوله عن من تُعلَّم وأن تُطعمها إِذَا طعمت ، وتَكُسُوها إِذَا اكْتَسَيْت، ولا تَضْرب الوجه ولا تَقَبح. ولا تَهُجُو الله في البيت (١)».

#### (رابعا) ـ بناء الأسرة المسلمة وتنشئتها

إِنَّ الأُسرة هي المحضن الدَّافيء الذي يجمع بين رجل وامرأة، والأساس السَليم الذي يقوم عليه مُجتمع نظيف، ومن ثَمَّ فإِنَّ تكوينها دين، والحفاظ عليها إيمان، ومُكافحة الأوبئة التي تهدّدها جهاد، ورعاية ثمراتها من بنين وبنات جزء من شعائر الله تعالى، ولا يتمّ ذلك إلا بتدبير أمور المنزل وأعماله وأشغاله، وتسليم أمور ذلك إلى الزوجة التي تتحمّل المسئولية الكُبري في حياة الأسرة، ومن أهمّها تهيئة أسباب المعيشة.

وهو الأمر الذى تحدَّدت معالمه من قول ابن حبيب فى الواضحة [لمّا حَكُم النّبى ﷺ بين على بن أبى طالب وزوجه فاطمة حين اشتكت إليه الخدمة، فحكم على فاطمة بالخدمة الباطنة أى خدمة البيت، وحَكَم على على رضى الله عنه بالخدمة الظّاهرة، ثمّ قال ابن حبيب: والخدمة الباطنة العجين، والطّبخ، والفرش، وكنس البيت، واستقاء الماء، وعمل البيت كلّه، أمّا الخدمة الظّاهرة: فهى السّعى فى الأرض والكدّ لتحصيل المعاش والقوت الحلال (٢)].

وعنلما تقرأ في هذا النّص أنّ فاطمة بنت محمّد عَلَى طحنت بالرّحى حتى ورمت يدها أو حملت الماء في القربة حتّى كلَّ كتفها، تشعر بأنّ هذه السّيدة الفضلى لم تكن أنثى تخلم ذكرا، بل كانت أمَّا مُؤمنة تقيم بيتا يزداد فيه اليقين والحُبّ، فهى تقدّم لرجلها وولدها نفسها وما تملك، لم يكن هناك ربّ بيت يُصدر أوامر وامرأة ذليلة تنفذ كما يصور ذلك أعداء الإسلام، بل كان هناك شريكان يتقاسمان السّراء والضّراء نجاحا لأمرين متساويين: حياة الدين الذي آمنا به وصدّقا نبيه عَلَي وحياتهما الخاصة التي تستظل بقيم هذا الدين العظيم.

وعلى ضوء هذا يُفهم ما جاء عن أسماء رضى الله عنها قالت «كُنْتُ أَخْدُمُ الزُّبَيْرَ خَدْمَةَ الْبَيْتِ كُلِّه وَكَانَ لَهُ فَرَسٌ وَكُنْتُ أَسُوسُهُ ، فلم يكن من الخدمة شيَّء أشدَّ على من سياسة الفَرَسِ، كُنْتُ أَحْتَشُّ لَـهُ وَأَقُومُ عَلَيْهِ وأَسُوسُهُ (٣)». كما ثبت أنّها كانت «تَسْقِى المَاءَ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢١٤٢] وابن ماجه [١٥١٢].

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن فرج القرطبي في أقضية الرّسول ﷺ [ص٧٣].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣٥ / ٢١٨٢ ] وافقه البخاري [ ٢٢٢٥ ].

وتَخْرُزُ الدَّ لُوَ وَتَعْجُنُ وَتَنْقَلُ نَوَى التَّمْرِ عَلَى رَأْسِهَا مِنْ أَرْضِ لَهُ عَلَى تُلُثَى فَرْسَخٍ (١٠».

[ واختلف العلماء في ذلك فأوجب طائفة من السلف والخلف خدمتها له في مصالح البيت، وقال أبو ثور: عليها أن تَخْدم زوجها في كلّ شيء، ومنعت طائفة وجوب خدمته عليها في كلّ شيء، وتمن ذهب إلى ذلك مالك والشّافعي وأبو حنيفة وأحمد وأهل الظّاهر، قالوا: لأنّ عقد النّكاح إنّما اقتضي الاستمتاع لا الاستخدام وبذل المنافع، قالوا: والأحاديث المذكورة تدلّ على التّطوع ومتكارم الأخلاق فأين الوجوب منها.

واحتج من أوجب الخدمة بأن هذا هو المعروف عند من خاطبهم الله تعالى بكلامه، وأمّا ترفيه المرأة وخدمة الزّوج لها وكنسه وطحنه وعجنه وغسيله وفرشه وقيامه بخدمة البيت فمن المنكر والله تعالى يقول ﴿وَ لَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمَعْرُوف ﴾ [البقرة: ٢٢٨]. وقوله تعالى ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّامُون كَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ ﴾ [النساء: ٣٤]. وإذا لم تخدمه المرأة بل يكون هو الخادم لها فهى القوامة عليه، وأيضا فإنّ المهر في مُقابلة البُضع، وكلّ من الزّوجين يقضى وطَرَه من صاحبه، فإنّما أوجب الله سبحانه نفقتها وكسوتها ومسكنها في مُقابلة استمتاعه بها وخدمتها وما جرت به عادة الأزواج [(٢)].

ولا تنجح هذه المهمّة إلا إذا قامت تربية الأولاد وتنشئتهم على قيم الدّين ومبادى الخلق القويم وأحكام الكتاب والسُّنة لحديث ابن عمر أنّ رسول الله عَلَيْ قال «وَالْمَرْأَةُ رَاعِيَةٌ في بَيْت زَوْجِهَا وَمَسْتُولَةٌ عَنْ رَعيَّتهَا (٣)». وما رواه أبو أيوب «مَا نَحَلَ وَالدٌ وَلَدًا مَنْ نَحَلِ أَفْضَلَ مَنْ أَدَبِ حَسَنِ (٤)».

ومن مسئولية الرّجل كذلك مُجاهدة الأولاد ورياضتهم بالرّعاية، والقيام بحقوق الأهل والصّبر على أخلاقهن واحتمال الأذى منهن، وإرشادهن إلى طريق الدّين، والاجتهاد في كسب الحلال لأجلهن والقيام بتربيتهن لقوله عَنِي عن عائشة «خَيْر كُمْ خَيْر كُمْ فَيْر كُمْ لأهله وأَنَا خَيْر كُمْ لأهله وأَنَا هُنَّ عَوالله عَنْد كُمْ (٢)». وقوله عَنِي بالْمَر ع إثْمًا أَنْ يُضَيِّع مَنْ يَقُوتُ (٢)». وقوله عَنَا اسْتَرعاه حَفظ أَمْ ضَيَّع، حَتَى يَسْأَلُ الرَّجُلَ عَنْ أَهْلِ بَيْتِه (٨)».

(۱) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [۲۹۸۱]. (۲) انظر زاد المعاد [ج ٥ ص ١٨٨]. (۳) من حديث أخرجه البخارى [۸۹۳] ومسلم [۲۹۸۱]. (٤) أخرجه أحمد بإسناد حسن [۱۹۳۹] ومن حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [۱۹۲۱] وأورده في الصّحيحة وأعلّه التّرمذي بالإرسال [۱۹۵۷]. (۵) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [۱۹۲۱] وأورده في الصّحيحة وأورده في صحيح أخرجه أبو داود [۱۹۹۲] وأورده الألباني في وأورده في صحيح الجامع [۱۹۷۴] وأورده الألباني في الصّحيحة [۱۷۷۴] وأورده الألباني في

# [الجـــز، الثَّالـث]

الوضدوء من أعلى مراتب التطهرُّ الحسنِّى والمعنوى قبل الدُّخول في الصَّلاة (٤١٣ - ٥٧٠)

# كتاب (الوضوء

#### (الباب الأول)

#### فريضة الوضوء

- هل كان الوضوء مفروضا على الأمم السّابقة.
  - \* متى فُرض الوضوء .
  - \* حُكم الوضوء بين الوجوب والاستحباب.

#### شروط الوضوء

- \* شروط الوجوب. \* شروط الصّحة.
  - شروط الوجوب والصّحة معًا.

#### (الباب الثاني)

#### المدخل إلى فرائض الوضوء وأركانه

[ ١ ] النّية في الوضوء [ ٢ ] التّسمية أوَّل الوضوء [٣] بركة التّسمية عند الهمّ بكلّ فعل [ ٤ ] غسل اليدين إلى الرسغين [ ٥ ] المضمضة والاستنشاق [ ٦ ] السّواك عند كلّ وضوء [ ٧ ] .

#### الفروض القر آنيَّة الأربعة للوضوء

- (١) غَسْل الوجه. (٢) غَسْل اليدين إلى المرفقين.
- (٣) مُسْتِ الرّاس. (٤) غُسْل الرَّجْلين إلى الكعبين.

#### ثانيا ـ أحكام تكميلية متصلة بفقهية

#### الوضوء وأركانه

\* التَّرتيب في غَسْل الأعضاء. \* المُوالاة في تطهير الأعضاء وغَسْلها.

إمرار اليد على العضو دلكا مع الماء.

#### (البابالثالث)

#### سُــنن الوضــوء

- (أولا) السُّن الدَّاخلة في الوضوء:
- إسباغ الوضوء . \* ماذا لو ترك المتوضىء قدر لمعة لم يصبها الماء ؟
- \* البدء بتطهير مُقلَّم الأعضاء. \* إطالة الغرَّة والتَّحجيل. \* ترك لطم الوجه وغيره من الأعضاء.
  - \* التَّيامُن في حياة المسلم وظيفة تعبُّدية:

- (١) فعل الشّيء وتعاطيه باليمين.
  - (٢) التبرك بقصد اليمين.
- (٣) هل لليد اليُسرى علاقة بالوظائف التعبُّدية؟ .
  - (ثانيا) السنن الخارجة عن الوضوء والملازمة له.
- (١) كون الوضوء في مكان طاهر. (٢) عدم الاستعانة بالغير في الوضوء إلاّ لعذر. (٣) استقبال القبلة حال الوضوء. (٤) عدم التكلُم حال الوضوء إلاّ لضرورة. (٥) تحريك الخاتم وإن كان واسعا. (٦) الانتضاح بعد الوضوء. (٧) الاقتصاد في ماء الوضوء. (٨) تجفيف الأعضاء بعد الوضوء. (٩) الأذكار عقب الوضوء مستقبلا القبلة.
  - \* صلاة ركعتين بعد الوضوء.
  - \* ملخّص تعريفي عن سُن الوضوء عند الأئمّة الأربعة.

#### التعريف بأقسام الوضوء

(القسم الأول) افتراض الوضوء للصّلاة ومسّ المصحف.

(القسم الثّاني) وجوب الوضوء للطُّواف بالكعبة.

(القسم الثَّالث) ندب الوضوء استحبابا في بعض الأحوال.

#### (الباب الرابع)

#### نواقض الوضوء

(الأول) ـ ناقض حقيقي وفيه سبع مسائل.

(الثّاني) ـ ناقض حُكمي وفيه ثان مسائل.

#### (الباب الخامس)

# الطمارة وأصحاب الأعذار

- \* يُسر الدِّين بين العزيمة والرُّخصة.
  - \* الصّلة بين الرُّخصة ورفع الحَرَج.
- (١) وضوء المعذور. (٢) فاقد الطُّهورين. (٣) المسح على الجبيرة.
  - (٤) المسح على الخُفّين. (٥) المسح على الجُوربين.

## من المظاهر الإيمانية للطَّمَارة الحسِّية

(أولا) ـ لماذا كان الوضوء في الأعضاء الظُّاهرة فقط؟.

(ثانيا) ـ الوضوء وصحّة المسلم.

# كثارب (لوضوء (الباب الأول)

#### مقدُمة تعريفيّة عن الوضوء

الوضوء لُغة معناه الحُسْن والنّظافة وهو اسم مصدر لأنّ فعله إمّا أن يكون [ تَوضَاً ] فيكون مصدره الوضاءة وفيكون مصدره التوضُو ؛ وإمّا أن يكون فعله [ وضُو ] : فيكون مصدره الوضاءة وبكسر الواو في فيقال : وضُو وضاءة بمعني حسن ونظف ، فالوضوء اسم للنّظافة أو للوضاءة ، وسنم بذلك لأنّ المصلّى يتطهر به فيصير وضيئا نظيفا ، وهذا المعنى عام يشمل المعنى الشرعى ، لأنّ المعنى الشّرعى نظافة مخصوصة فتترتب عليه الوضاءة الحسنية والمعنوية .

أمّا معناه في الشَّرع فهو طهارة مائية غَسْلاً لبعض الأعضاء ومَسْحًا لبعضها الآخر بشروط مخصوصة وكيفية معلومة، وهو مشروع بالكتاب والسُّنَة وعلى فرضيته انعقد إجماع الأُمَّة فصار معلوما علما ضروريًا للعام والخاص، فمن أنكر مشروعيته كفر، وسبب وجوبه وجوب الصَّلاة أو إرادة ما لا يحل إلا بالطهارة، وقدّم الوضوء على العُسْل وغيره لكثرة وقوعه من المسلم ولتقدَّمه في قوله تعالى ويُتَالَيُهُمَا اللهِيرَ عَامَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاعْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَالْمَسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة: ٢].

ومُراد الآية الكريمة الوضوء لكل صلاة ، وحمل أئمة المسلمين الأمر فيها على الندب لما ثبت أنّ الكثير من الصّحابة الكرام منهم ابن عمر وَرَا الله وغيره كانوا يتوضّئون لكلّ صلاة طلباً للفضل، وكان على يفعل ذلك إلى أن جَمَع يوم الفتح بين الصلوات الخمس بوضوء واحد إرادة البيان لأمّته لما رواه ابن أبي بريدة عن أبيه «أنّ النّبي عَلَى يَتَوَضَّأُ لكُلٌ صَلاة ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمَ الْفَتْح صَلّى الصَّلُوات بوضُوء واحد ومَسَح عَلَى خفيه ، فَقَالَ لَيُ عَمْداً عَنه المُعْتُه عُمَداً عَنه التّعريف يَا عَمَرُ (١) مَ وجاء عند الترمذي بلفظ «عَمْداً فَعَلْتُهُ». والمراد بالوضوء هذا التّعريف بصفته وأحكامه وذكر شروطه وسننه ومُستحبَّاته .

والوضوء من أعظم شروط الصَّلاة التي أكَّدتها السُّنَة الفعليَّة والقوليَة لنبيًّنا ﷺ فقال في مجال التشريع له ما رواه الشّيخان عن أبي هريرة «لاَ يَقْبَلُ اللهُ صَلاَةَ أَحَدكُمْ إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأُ (٢)».

 <sup>(</sup>١) أخرجه مسلم [ ٨٦ / ٢٧٧] والتّرمذي [ ٦١]. (٢) أخرجه البخاري [ ١٩٥٤] ومسلم [ ٢ / ٢٢٥].

ويشير الحديث إلى:

(١) أنّ المراد بالقبول في الحديث الإجزاء الذي يُرادف الصّحة، وحقيقة القبول ثمرة وقوع الطَّاعة مُجزئة رافعة لما في الذَّمَّة، ولمّا كان الإتيان بالعبادة مُستوفية لشروطها مظنّة إجزائها عبّر عنه بالقبول مجازا، فلا يردّ ما قيل من أنّه لا يلزم من نفي القبول نفي الإجزاء والصّحة بخلاف القبول المنفى في مثل قوله عَلِيهُ «مَنْ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْء، لَمْ تُقْبَلُ لَهُ صَلاَةٌ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً»، وحديث «السبل إزاره». فإنّ المعنى فيها عدم حصول الثّواب لهم وإن سقط بها الفرض، لأنّه قد يصح العمل ويتخلف القبول لمانع، ولهذا كان ابن عمر رضى الله عنهما يقول [لأن تُقبل لي صلاة واحدة أحبً إلى من جميع الدُّنيا لأنّ الله قال ﴿إنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧].

(٢) أنّه يُبيِّن عدم صحّة الصَّلاة بالحَدَث سواء أكان خروجه اختياريًا أم اضطراريًا وعلى أنّ الطّهارة شرط لصحّة الصّلاة، وعلى أنّ الوضوء لا يجب لكلّ صلاة لأنّ القبول انتفى إلى غاية الوضوء، وما بعدها مُخالف لما قبلها، فاقتضى ذلك قبول الصّلاة بعد الوضوء مطلقا [(١)].

وقد أجمع أهل العلم على أنّ قوله ﷺ من حديث أسامة بن عمير «لا يَقْبَلُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ صَدَقَةً مِنْ عُلُول وَلاَ صَلاةً بغير طُّهُور (٢)». نَصٌ على فرضية الطَّهارة للصّلاة لأنّ الله تعالى إذا لم يقبل الصّلاة إلا بطهارة تكون صحّتها موقوفة على وجود الصّلاة فتكون شرطا والمشروط لا يوجد بدون شرطه، ومن دلالات الحديث:

(١) أنّ المراد بقوله «بغَيْرِ طُهُورِ» - بضمّ الطّاء المهملة -: الفعل وهو التطهُّر على قول الأكثرين، وهو بعمومه يتناول التطهُّر بالماء والتّراب. (قال) النّووى [هذا الحديث نصّ في وجوب الطّهارة للصّلاة. وقد أجمعت الأُمّة على أنّ الطّهارة شرط من شروط الصّلاة، وأجمعت على تحريم الصّلاة بغير طهارة من ماء أو تُراب ولا فرق بين الصّلاة المفروضة والنّافلة وسُجود التّلاوة والشُّكر وصلاة الجنازة، إلا ما حُكى عن الشّعبى والطّبرى من قولهما بجواز صلاة الجنازة بغير طهارة، وهذا مذهب باطل أجمع العلماء على خلافه (٢)].

(٢) أنّ الحكمة في جمعه عَلَي بين الصدقة والصّلاة في الحديث أنّ العبادة نوعان: مالى وبدنى، فاختار من المالية الصّدقة لكثرة نفعها وعموم خيرها، ومن البدنية الصّلاة لكونها التّالية للإيمان في الكتاب والسُّنّة، ولأنّها عماد الدّين والفارقة بين

<sup>(</sup>۱) انظر فتح الباری [ج ۱ ص ۲۸۳]. (۲) حدیث صحیح أخرجه مسلم [۲۲۴] وأبو داود [۹۹] والنّسائی [۱۳۹]. (۳) انظر نووی مسلم [ج ۲ ص ۱۰۵].

الإسلام والكُفر، ولكون كلّ منهما مُحتاجا إلى الطّهارة، فالصَّدقة تتطلّب طهارة المال وتزكيته، وكذلك الصّلاة تحتاج إلى طهارة البدن من الحَدث ونظافته من الخَبَث.

واستكمالا للحديث عن فريضة الوضوء فإنّنا نعرض للمسائل التّالية:

# (١) ـ مَل كان الوضوء مغروضا على الأُمِم السَّابِقة ؟

وإلى هذا أشارت الروايات الصّحيحة التى ذكرت وضوء بعض أصحاب الرسالات السّابقة للصّلاة، ممّا يدلُّ على اختصاصهم به دون أمهم لما ثبت عند البخارى من رواية أبى زناد عن الأعرج في قصّة [سارة] مع الْمَلكِ الذي وهبها [هاجر] لمّا هَمُ اللّكُ بالذُّنُو منها «فَقَامَتْ تَوَصَّأُ وَتُصَلِّي (١)».

وكما في قصّة [جُريْج الرَّاهب] التي رواها أبو هريرة رضى الله عنه عن النبى ﷺ وفيها «فَأَتُوهُ فَكَسَرُوا صَوْمَعَتَهُ وَأَنْزَلُوهُ وَسَبُّوهُ فَتَوَضَّأَ وَصَلَّى (٢)». وفيه أنّ الوضوء لا يختصّ بهذه الأُمّة خلافا لمن زعم ذلك، وإنّما الذي يختصّ بها الْغرَّة والتّحجيل في الآخرة كما جاء في صحيح الحديث [(٣)]. ويتأيّد هذا بما جاء عند البخارى أيضا من قوله «فَأَتَتُهُ وَهُو قَائمٌ يُصَلِّى (٤)». وفيه: [يُؤكّد الارتباط القائم بين الوضوء وما يتبعه من صلاة، وأنّ الوضوء كان مشروعا للأم قبلنا وليس مُختصًا بهذه الأمّة ولا بالأنبياء لثبوت ذلك عن [سارة] كما في سياق الأحاديث.

كما جاء قوله عَلَى هَذَا وُضُوئِي وَوَضُوءُ الأَنْبِيَاءِ مِنْ قَبْلِي»: ليُقَرِّر أَنَّ الله تعالى اختص هذه الأُمّة بالأمرين معًا:

(الأوّل) ـ بالوضوء الذي كان من خصائص أهل التّقوي والصّلاح في الدُّنيا .

(الثّانى) -الْغرَّةُ والتّحجيل في الآخرة وهو الأمر المُكتسب من آثار الوضوء كما في الحديث الذي أخرجه أحمد والشّيخان «إِنَّ أُمَّتِي يَأْتُونَ يَوْمَ الْقيَامَة غُرَّا مُحَجَّلِينَ مِنْ اللّوَضُوء ، فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ (٥)». وليسَ هناك أصرح مَن التّعريف الذَى حملته رواية مسلم عن أبي هريرة مرفوعا «إِنَّهَا لَكُمْ سيما لَيْسَتْ لأَحَد مِنَ الأَمَم (٢)». وفي رواية له «لَكُمْ سِيما لَيْسَتْ لأَحَد مِنَ الأَمَم (٢)».

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٢١٧].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٤٣٦] ومسلم [٨/ ، ٢٥٥].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري [ج ٦ ص ٥٥٧].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٣٥٨] وانظر فتح الباري [ج ٢ ص ٤٥٤].

<sup>(</sup>٥) من حديث أخرجه البيهقي في سُننه [١/ ٨٠].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه أحمد [٩١٦٧] والبخاري [١٣٦] ومسلم [٣٤٦/٣٤].

<sup>(</sup>٧) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٦ و٣٧/ ٢٤٧].

#### (۲) ـ متى فُـرض الوضوء؟

لما اختلفوا في توقيت فرضية الطَّهارة للصَّلاة تمسَّك بقول الله تعالى ﴿ إِذَا قُتُتُمُ اللّهَ السَّلَاةِ ﴾: مَن قال إِنّ الوضوء أوَّل ما فُرض بالمدينة وبه قال ابن حزم وآخرون، وذهب ابن جهم المالكي إلى أنَّ الوضوء في أوَّل الإسلام كان سُنَّة ثمّ نزل فرضُه في آية التيمُّم، وقال الجمهور بل كان قبل ذلك فرضًا لما أخرجه أحمد من حديث أسامة بن زيد وَ عَن النَّبي بَاللهِ [أَنَّ جبر يلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لمَّا نَزَلَ عَلَى النَّبي بَاللهِ وَعَلَى النَّبي بَاللهِ يَرُشُ بِهَا نَحْوَ الْفَرْجِ، وَالْفَرْجِ، وَالْفَرْجِ، وَاللهَ وَعَلَى النَّبي بَاللهِ يَرُشُ بَعَلَى وَضُونِهِ أَخَذَ حَفْنَةً مِنْ مَاءٍ فَرَشَّ بِهَا نَحْوَ الْفَرْجِ، وَاللهَ وَكُونَ النَّبيُ بَاللهُ يَعْدَ وَضُونِهِ أَخَذَ حَفْنَةً مِنْ مَاءٍ فَرَشَّ بِهَا نَحْوَ الْفَرْجِ، وَاللهَ وَمَانَ النَّبيُ بَاللهُ يَعْدَ وَضُونِهِ أَخَذَ حَفْنَةً مِنْ مَاءٍ فَرَشَّ بِهَا لَا اللهُ اللهُ اللهِ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللّهُ اللهُ ال

كما يتأبَّد هذَّا بما رواه ابن ماجه عَنَ زيد بن حارثة تَعْظَىٰ أَنَّ رسول الله ﷺ قَالُ عَلَيْ اللهِ ﷺ قَال [عَلَمْ عَلَيْ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى

ويؤيِّد هذا قول الجمهور أنّ الصَّلاة فُرضت ليلة الإسراء قبل الهجرة بسنة ونصف تقريبا لقول أنس [فُرِضَتِ الصَّلاةُ عَلَى النَّبيِّ ﷺ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِهِ خَمْسِينَ، ثُمَّ نُقِصَتْ حَتَّى جُعِلَتْ خَمْسًا (٣)]. ولأنَّه لا صلاة بغير طهور كها جاء في صريح الحديث فقد جعله رسول الله ﷺ مفتاحا للصَّلاة لما رواه الحاكم من قوله [مِفْتَاحُ الصَّلاة اللهُ الطَّعام ثمَّ عرضوا عليه الوضوء الصَّلاة الوُنُوءُ وَالْوُضُوءُ إِذَا قُمْتُ إِلَى الصَّلَاة (٥)]

وقد جنّح البَخاري إلى قول الجمهور عندما أخرج الحديث المتعلِّق بقلادة عائشة رضي الله عنها في تفسير سورة المائدة وأيَّد ذلك برواية عمرو بن الحارث عن عبد الرَّحن بن القاسم وفيه [فنزلت: يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوۤ أَوْا قَتَتُم إلى الصَّلَوةِ]. وفي هذا دليل على أنَّ الوضوء كان واجبًا قبل نزول آيته، وأنَّ الذي طرأ عليهم من العلم حينئذ هو حُكم التَّيمُّم لا حُكم الوضوء.

العلم حينئذ هو حُكم التَّيمُّم لا حُكم الوضوء. والحكمة في نزول آية الوضوء مع تقدُّم العمل به ليكون فرضُه معلومًا بالتَّنزيل، وقالوا: يُحتمل أن يكون ما نزل أوَّلا هو آية الوضوء فعلموا به، ثمَّ نزل باقيها

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد بإسناد حسن [۲۱۶۱۸] والهيثمي [۱/۲۲۲] وحسَّنه. (۲) حديث حسن أخرجه ابن ماجه [۳۴۹] وأورده في الصَّحيحة [۸٤۱]. (۳) أخرجه البخاري [۳۶۹] ومسلم [۲۱۸]. وأحمد [۲۲۸] وقال صحيح على شرط مسلم. (٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [۳۳۸].

المتعلِّق بالتيمُّم في قصة القلادة ، وإطلاق آية التيمُّم على هذا من باب إطلاق اسم الجزء على الكلّ.

(قال) ابن عبد البر :[اتفاق أهل السير على أن غُسل الجنابة إِنّما فُرض على النّبى على النّبى وهو بَكَة كما فُرضت الصّلاة ، وأنّه لم يُصلٌ قط للآ بوضوء وهذا ثمّا لا يجهله عالم (١)]. (وجاء) في المستدرك عن الحاكم [وأهل السُّنَة بهم حاجة إلى دليل الرّد على من زعَم أنّ الوضوء لم يكن قبل نزول آية المائدة ، ثمّ ساق حديث ابن عبّاس الذي قال فيه «دَخَلَتْ فَاطمَةُ عَلَى النّبي عَلِي وَهي تَبْكي فَقَالَتْ : هَوُلاَء الْملا مِنْ قُرَيْتُ قَدْ تَعَاهَدُوا لِيَقْتُلُوكَ ! فَقَالَ عَلَى النّبي عَلِي اللّه عَوْضُوء فَتَوضًا (٢)».

و (فى الفتح) قال الحافظ [وهذا يصلح ردًّا على من أنكر وجود الوضوء قبل الهجرة لا على من أنكر وجوبه حينئذ، كما أخرج ابن لهيعة في المغازى التى يرويها عن أبى الأسود «أنَّ جبْرِيلَ عَلَّمَ النَّبِيَّ يَنِكُ الْوُضُوءَ عِنْدَ نُزُولِه عَلَيْه بِالْوَحْي». وهو مرسل، وأخرجه الطّبراني في الأوسط من طريق الليث عن عقيل موصولاً، قال: ولو ثبت لكان على شرط الصّحيح (٣)].

#### (۳) ـ حكم الوضوء بين الوجوب والاستحباب

يُراد بحُكم الوضوء هنا الأثر الذى رتبه الشّارع على الفعل وهو رفع الحَدَث الأصغر فتُود يُراد بحُكم الوضوء هنا الأثر الذى رتبه الشّارع على الفعل وهو رفع الحَدث الأصغر فتُود من من صلاة وسُجود تلاوة وطواف بالبيت فرضا كان أو نفلا لقوله عَلَيْ «إِنَّ الطَّوَافَ بِالْبَيْتِ مثْلُ الصَّلاة، إِلاَّ أَنَّكُمْ تَتَكَلَّمُونَ، فَمَنْ تَكَلَّمَ فَلا يَحل لغير المتوضَىء أن يَتَكَلَّمُ إِلاَّ بِخَيْر ( عُ ) ». فالوضوء فرضَ لازم لأداء هذه الأعمال فلا يحلّ لغير المتوضَىء أن يفعلها ومثلها مس المصحف فإنّه يجب له الوضوء بشروط بيّنها الفقهاء.

ولقد قام الاختلاف بين الأئمة حول فرضية الوضوء هل هي على كل قائم إلى الصّلاة أم على المُحدث خاصة، فذهب بعض السّلف إلى أنّ الوضوء لكلّ صلاة فرض بدليل قوله تعالى ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰة فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴾: الآية. وقال الجمهور إنّ الأمر فيها على عمومه من غير تقدير حذف، إلاّ أنّه في حقّ المُحدث على الإيجاب وفي حقّ غيره على النّدب، وقال بعضهم كان على الإيجاب ثمّ نُسخ فصار مندوبا، وعليه فإنّ معنى الآية عندهم: [إذا قمتم إلى الصّلاة مُحدثين].

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٢٨١].

<sup>(</sup>٢) من حديث أخرجه الحاكم بإسناد صحيح [٥٩٧].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري [ج ١ ص ٢٨١].

<sup>( 1 )</sup> أخرجه الحاكم [ ١٧٢٢] وافقه الذَّهبي في التَّلخيص صحيح.

ويدل على هذا التّأويل ما أخرجه أحمد وأبو داود عن عبد الله بن حنظلة الأنصارى «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيَّ أُمرَ بالْوُضُوء لِكُلِّ صَلاَة طَاهِرًا كَانَ وَغَيْرَ طَاهِرٍ، فَلَمَّا شَقَ ذَلكَ عَلَى رَسُولَ الله عَلَيَّ أُمرَ بالسَّواك عنْد كُلُّ صَلاَة ، وَوُضِعَ عَنْهُ الْوُضُوءُ إِلاَّ مَنْ حَدَث ، وَوَضِعَ عَنْهُ الْوُضُوءَ إِلاَّ مِنْ حَدَث ، وَزاد التّرمذى «أو ريح».

والمعول عليه أن سبب وجوب الطَّهارة إرادة المُحدث ما لا يحل إلا بها كالصّلاة وسجدة التّلاوة، ومنه يُعلم أن سبب وجوب الطَّهارة إرادة الصّلاة بشرط الحَدَث لقول الله تعالى ﴿ إِذَا قُمْتُمُ إِلَى ٱلصَّلَاةِ فَاعْسِلُواْ وُجُومَكُمْ ﴾: أي إذا أردتم القيام إلى الصّلاة وأنتم محَّدُثُون فأغسلوا لا القيام مُطلقًا كما هو مذهب أهل الظّاهر ولا الحَدَث مُطلقًا كما هو مذهب أهل الطّرد وفسادهما ظاهر [(٢)].

(قال) النووى [اختلف أصحابنا في الموجب للوضوء على ثلاثة أوجه: (أحدها) أنّه يجب بالحَدَث وجوبا مُوسَّعا.

(الثَّاني) لا يجب إلاّ عند القيام إلى الصّلاة.

(الثّالث) يجب بالأمرين وهو الرَّاجح عند أصحابنا (٣)].

أمّا الحَدَث المُوجِب للطَّهارة فهو الذي وُجد قبل الصّلاة أو في أثنائها وهو كلّ ناقض للطَّهارة، وإِنّما فسّره أبو هريرة رضى الله عنه بأخص من ذلك تنبيها بالأخف على الأغلظ لمّا سأله الرّجل «مَا الْحَدَثُ يَا أَبَا هُرَيْرةَ ؟ قَالَ: فُسَاءٌ أَوْ ضُراطٌ». ولأنّهما يقعان في الصّلاة أكثر من غيرهما، وأمّا باقي الأحداث المختلف فيها بين العلماء كمس الذّكر ولمس المرأة والقيء ملء الفم والحجامة فلعلّه كان لا يرى النقض بشيء منها، وقيل إنّ أبا هريرة اقتصر في الجواب على ما ذُكر لعلمه أنّ السّائل كان يعلم ما عدا ذلك.

وقد يُطلق الحَدَث على المنع المترتب على خروج الخارج وعليه يصح قولهم: رفعت الحَدَث ونويت ُ رفعه ، لأنّ الشّارع حكم بالمنع من العبادة ومدّ غايته إلى استعمال الطُّهور فباستعماله يرتفع المنع ، وبهذا يقْوى قول من قال إنّ التيمُّم يرفع الحَدَث لكون المرتفع هو المنع وهو مُرتفع بالتيمُّم ، لكنّه مخصوص بحالة أو بوقت ما ، ولا غرابة في ذلك فإنّ الأحكام تختلف باختلاف محلّها .

وقد كان الوضوء في صدر الإسلام واجبا لكلّ صلاة إذ ثبت أنّه كان مُختصًا (١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢١٨٥٧] وأبو داود [٤٨] وابن خزيمة [١/١١ رقم ١٥]. (٢) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ٢٠٩]. بوقت مع كونه رافعا للحَدَث اتّفاقا ولا يلزم من انتهائه في ذلك الوقت بانتهاء وقت الصّلاة أن لا يكون رافعا للحَدَث، ثمّ نُسخ وجوب الوضوء لكلّ صلاة ودليل ذلك حديثان:

(الأول) ما رُوى عن ابن أبى بريدة عن أبيه «أَنَّ النَّبِى عَلَيُّ كَانَ يَتَوَضَّأُ لَكُلِّ صَلاَةً فَلَمَّا كَانَ يَوْمَ الْفَتْح صَلَّى الصَّلُوات بوُضُوء وَاحد وَمُسَحَّ عَلَى خُفَيْه، فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: صَنَعْتَ شَيْئًا لَمْ تَكُنْ تَصْنَعُهُ ؟ فَقَالَ عَلَيْ عَمْدًا صَنَعْتُهُ يَا عُمَرُ (١)».

(الثّاني) ما أخرجه الحاكم من حديث بريدة «أنّ النّبِيّ عَلَيْ كَانَ يَتُوضّاً لِكُلِّ صَلاَةٍ ، فَلَمّا كَانَ عَامَ الْفَتْح صَلَّى الصَّلُوَاتِ كُلُّهَا بوُضُوءٍ وَاحد (٢)».

وفى الأحاديث دلالة على جواز فعل الصّلوات المفروضات والنّوافل بوضوء واحد ما لم يُحدث وهذا جائز بإجماع من يُعتد به، وإنّما كان استغراب عمر لما حصل منه على خلاف عادته الغالبة فإنّه كان يتوضّأ لكلّ صلاة كما جاء عند البخارى من حديث أنس رضى الله عنه قال «كَانَ النّبيُّ عَلَيْ يَتَوَضَّا عِنْدَكُلٌ صَلاة، قُلْتُ : كَيْفَ كُنتُمْ تَصْنَعُونَ ؟ قَالَ : يُجْزِىء أَحَدَنَا الْوُضُوء مَا لَمْ يُحْدَثُ (٣) ». وعن أبى أسد بن عمرو قال «سَأَلْتُ أَنَسَ بْنَ مَالك عَنِ الْوُضُوء فَقَالَ : كَانَ النَّبِيُّ يَتَوَضَّأُ لِكُلٌ صَلاَة ، وكُنا فَصَلّة ، وكُنا فَصَلّة الصَّلَق الصَّلَة المَالِق المَّلَق المَالِق المَالِق المَالِق عَنِ الْوُضُوء فَقَالَ : كَانَ النَّبِيُّ يَتَوَضَّأُ لِكُلٌ صَلاَة ، وكُنا فَصَلّة المَالِق المَالَق المَالَق المَالِق المَالَق المَالِق المَالِقُ المَ

ثم إِنَّ هَنَاكُ مَعنى آخر يقول به كثير من الفقهاء وهو أنَّ الحَدَث وصفٌ حُكمى مُقدَّر قيامه بالأعضاء على مُقتضى الوصف الحسِّى، ويُنزلون الوصف الحُكمى منزلة الحسِّى في قيامه بالأعضاء، فمن يقول إِنَّ التيمُّم لا يرفع الحَدَث يقول إِنَّ المعنى المُقدَّر القائم بالأعضاء حُكما باق لم يَزُل والمنع المترتَّب عليه زائل [(٥)].

#### (٤) ـ مـا جـاء في فضل الوضوء

لقد شرع الله تعالى الوضوء لمنافع عظيمة منها:

(أوّلا) ما هو مُحَسَّ مُشاهد من تنظيف الأعضاء الظّاهرة المعَرَّضة للأدران كغسل الوجه واليدين والقدمين ومسح الرَّأس والأُذنين، والاهتمام بالمغابن التي لا يصل الماء إليها إلا بعناية كالمضمضة والاستنشاق وتخليل أصابع اليدين والرّجلين واللّحية وتحريك الخاتم، وإكمال التنظيف كتثليث الغسل وإتمامه والإسباغ وإطالة الغرّة والتّحجيل والدّلك والسّواك.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٧ / ٢٧] وأبو داود [١٧٧]. (٢) أخرجه الحاكم [٥٦٩] وقال صحيح على شرط مسلم. (٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢١٤]. (٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٧١]. (٥) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ٢١١].

(ثانيا) ومنها ما هو معنوى يستشعر المرء من خلاله الامتثال لأمر الله تعالى والخضوع له والتذلُل إليه وقصد الإخلاص فيه بالنّية، وضبط فعل القلب بألفاظ صريحة تُعبِّر عن مدلولات الإيمان فيه، كالتّسمية في أوّل الوضوء والدُّعاء وصلاة الرّكعتين بعده، والبداءة فيه باليمين لاختصاصها بالمحاسن والطيّبات وتحقيق التَّاسَى والاقتداء بالنّبي الأكرم عَيَكُ .

(ثالثا) أنّ الوضوء طاعة مُستقلة وُقت بالصّلاة لتوقُف صحّة كلّ منهما على الآخر، وأنّه تعظيم لأمر الصّلاة التي هي من شعائر الله تعالى فمفتاح الصّلاة الطُّهور، ولا صلاة بغير وضوء، ومن المعانى السّامية التي أكَّدتها الرّوايات الصّحيحة أنّ قبول الصّلاة ومغفرة الذّنوب وتكفيرها لا يكون إلا بتمام الوضوء وإسباغه لقوله عَلَي من حديث عثمان رضى الله عنه «مَنْ أَتَمَّ الْوُضُوءَ كَمَا أَمَرَهُ اللهُ تَعَالَى، فَالصَّلَوَاتُ الْمَكْتُوبَاتُ كَفًارَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ (١)».

(رابعا) إنّ ارتباط الوضوء بالإيمان ارتباط وثيق فهو شطره كما في صحيح الحديث «الطُّهُورُ شَطْرُ الإِيمَانِ (٢) ». ولفظه عند التّرمذى «الْوُضُوءُ شَطْرُ الإِيمَانِ ». وقيل في معناه أنّ الأجر فيه ينتهى تضعيفه إلى نصف أجر الإيمان، وكما أنّ الإِيمان يجُبُ ما قبله من الخطايا فكذلك الوضوء، لأنّ الوضوء لا يصح إلاّ مع الإيمان فصار لتوقّفه على الإيمان بمعنى الشّطر، وإذا كان المراد بالإيمان في الحديث الصّلاة كما في قول الله تعالى فوما كان المرد بالإيمان في صحة الصّلاة ، فإنّ الوضوء يصير الشّطر الأوّل للإيمان مع الصّلاة، وعلى ذلك فإنّ المؤمن لا يكتمل إيمانه إلاّ إذا حافظ على وضوئه كما في قول النّبي عَلَيْ «ولَنْ يُحافظ عَلَى الْوُضُوء إلاً مُؤْمنٌ (٣)».

وَفَى مَجَالَ فَضَلَ الْوَضُوءَ ذَكِرِ البَّخَارِى قَوَلِه ﷺ «لاَ يَتَوَضَّأُ رَجُلٌ يُحْسِنُ وُصُوءَهُ وَيُصَلِّى الصَّلاَةَ حَتَّى يُصَلِّيَهَا ( \* ) ». وحدَيث عقبة المَّكلَة حَتَّى يُصَلِّيَهَا ( \* ) ». وحدَيث عقبة ابن عامر أن رسول الله عَلَيَه قال: «مَا مِنْ امْرِىء مُسَلْم تَحْضُرُهُ صَلاَةٌ مَكْتُوبَةٌ فَيُحْسِنُ وُضُوءَهَا وَخُشُوعَهَا ، إِلاَّ كَانَتْ كَفَّارَةٌ لِمَا قَبْلُهَا مِنَ الذَّنُوبِ مَا لَمْ يُؤْتِ كَبِيرَةً وَذَلكَ الدَّهُ مَ كُلُهُ وَ ) ».

وفى مجال الحثّ عليه والتّرغيب فيه قال عَلَيْ ﴿ إِنَّ أُمَّتِى يُدْعُوْنَ يَوْمَ الْقَيَامَة غُرَّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آقَارِ الْوُضُوءِ، فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ (٢) ». وقوله (١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٥٠٣] ومسلم [١١/ ٢٣١] والنّسائي [١٤٥]. (٢) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٢٨٠] ومسلم [١/ ٢٢٣] والتّرمذي [٣٥١٧]. (٣) من حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٢٢٦] والحاكم [٥٥٤] وأورده في الإرواء [٢١٤]. (٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٢٠] ومسلم [٥/ ٢٢٧]. (٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٢٨/١]. (١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٢٨]. (١) ومسلم [٥/ ٢٤٢].

عَلَّهُ من رواية أنس «إِنَّ الْخَصْلَةَ الصَّالِحَةَ تَكُونُ فِي الرَّجُلِ فَيُصْلِحُ اللهُ بِهَا عَمَلَهُ كُلُّهُ، وَطُهُورُ الرَّجُلِ لَصَلاَتِه يُكَفِّرُ اللهُ بِطُهُورِه ذُنُوبِهُ وَتَبْقَى صَلاَتُهُ لَهُ نَافِلَةً (١)». وجاء لفظه عند مسلم «مَنَّ تَوَضَّأَ هَكَذَا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَكَانَتْ صَلاَتُهُ وَمَشْيُهُ إِلَى الْمَسْجِدِ نَافِلَةً (٢)».

وفى مجال المحافظة عليه وتجديده جاء قوله على من حديث ثوبان «استقيمُوا وَلَنْ تُحْصُوا، وَاعْلَمُوا أَنَّ خَيْرَ أَعْمَالِكُمُ الصَّلاَةُ، وَلَنْ يُحَافظَ عَلَى الْوُضُوء إِلاَّ مُؤْمِن (٣)». وقوله عَلَى الْوُضُوء إِلاَّ مُؤْمِن فَغَسَلَ وَجْهَهُ وَقوله عَلَى الْمُومُنُ فَغَسَلَ وَجْهَهُ خَرَجَتْ مِنْ وَجْهِه كُلِّ خَطِيئة نَظَرَ إِلَيْهَا بِعَيْنِهِ مَعَ الْمَاء أَوْ مَعَ آخِر قَطْرِ الْمَاء، فَإِذَا غَسلَ عَدَيْه خَرَجَتْ مِنْ يَدَيْه كُلُّ خَطيئة بَطَشَتْهَا يَدَاهُ مَعَ الْمَاء أَوْ مَعَ آخِر قَطْرِ الْمَاء، فَإِذَا عَسلَ يَدَيْه خَرَجَتْ مِنْ يَدَيْه خَرَجَتْ كُلُّ خَطيئة بَطَشَتْهَا رِجْلاهُ مَعَ الْمَاء أَوْ مَعَ آخِر قَطْرِ الْمَاء، حَتَى يَخُرُجَ نَقيًا مِنَ الذُنُوب (٤٠).

والحديث يحمل الدّلالة على أنّ النّظافة المؤثّرة في جذور النّفس المسلمة تُطهّرها وتُزكّيها وتُلحقها بالملائكة وتُغيَّر كثيرا من حالتها الدَّنسية، فجعلت خاصّيتها خاصّية للوضوء الذي هو مظنّتها ودليلها وعنوانها.

(قال) ابن العربى في عارضة الأحوذى [قوله «خَرَجَتْ خَطَايَاهُ»: يعنى غُفرت، لأنّ الخطايا هي أفعال وأعراض لا تبقى فكيف تُوصف بدخول أو خروج؟ ولكنّ البارىء سبحانه لمّا أوقف المغفرة على الطّهارة الكاملة في العضو ضرب لذلك مَثَلاً بالخروج (٥)]. بمعنى الخروج الكامل منها بفضله ورحمته.

#### كيفية وضوء رسول الله ﷺ

من أجمع ما ذُكر في كيفيّة وضوء رسول الله عَلِيَّةُ :

(١) ما رواه حُمْرَانُ بْنُ أَبَانَ قال «رَأَيْتُ عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ تَوَضَّاً ، فَأَفْرَغَ عَلَى يَدَهُ ثَلاَثًا وَجُهَهُ ثَلاَثًا ، وَغَسَلَ يَدَهُ الْيُمْنَى إِلَى الْمَرْفَقِ ثَلاَثًا ، وُغَسَلَ يَدَهُ الْيُسْرَى إِلَى الْمَرْفَقِ ثَلاَثًا ، ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِه ، الْيُمْنَى إِلَى الْمَرْفَقِ ثَلاَثًا ، ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِه ، ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَهُ الْيُسْرَى ثَلاَثًا ، ثُمَّ قَالَ : رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ تَوضًا نَحُو وَضُوئِى هَذَا ثُمَّ يُصَلِّى رَكْعَتَيْنِ لاَ يُحَدَّثُ نَفْسَهُ فِيهِمَا وَضُوئِى هَذَا ثُمَّ يُصَلِّى رَكْعَتَيْنِ لاَ يُحَدَّثُ نَفْسَهُ فِيهِمَا

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو يعلى والبزّار والطُبراني في الأوسط. (٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٨/ ٢٢٩]. (٣) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٢٢٧] والحاكم [٤٥١] على شرط الشّيخين. (٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٨٩٦٩] ومسلم [٣٢/ ٤٤٤] والتّرمذي [٢]. (٥) انظر تحفة الأحوذي [ج

بشَىء إِلاَّ غَفَرَ اللهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ (١) ٤.

وفى الحديث دلالة على استحباب غسل الكفّين ثلاثا فى ابتداء الوضوء، وعلى أنّ المستحبّ تثليث الغسل، وعلى أنّ التّعليم بالفعل مطلوب لكونه أبلغ وأضبط للمتعلّم، وعلى التّرغيب فى الإخلاص فى الصّلاة، وعلى التّحذير من التفكّر فى أمور الدّنيا أثناء الصّلاة لما يترتّب عليه من حرمان الثّواب أو عدم القبول.

وعلى أنّه يُطلب صلاة ركعتين عقب الوضوء، والجمهور على أنّ تلك الصّلاة من السُّن غير المؤكَّدة وأنّها لا تُفعل في أوقات النّهى حملا لأحاديث النّهى على إطلاقها، كما دلّ أيضا على أنّ الحسنات يُذهبن السَّيئات، وعلى الحثّ على الطّاعات لأنّها وسيلة إلى حُصول الغفران والرَّحَمات، وعلى التَّرتيب بين أعضاء الوضوء لما فيه من التَّعبير (بثُمَّ المقتضية له [(٢)].

(٢) ما رواه الشّيخان وأبو داود عن عمرو بن يحيى المازنى عن أبيه أنّه قال لعبد الله بن زيد «أَتَسْتَطِيعُ أَنْ تُرِيَنى كَيْفَ كَانَ رَسُولُ الله عَلَى يَتَوَضَّأُ؟ فَقَالَ عَبْدُ الله بْنُ زَيْد: نَعَمْ، فَدَعَا بَمَاء فَأَفْرَغَ عَلَى يَدَيْه فَغَسَلَ مَرَّتَيْن، ثُمُّ مَضْمَضَ وَاسْتَنْفَر ثَلاَثًا، ثُمُّ عُسَلَ وَجْهَهُ ثَلاَثًا، ثُمَّ عُسَلَ يَدَيْه مَرَّتَيْن مَرَّتَيْن، ثُمُّ مَسَحَ رَأْسَهُ بِيَدَيْه، فَأَقْبَلَ بِهِمَا ثُمُ عُسَلَ يَديه مَرْتَيْن، ثُمُّ مَسَحَ رَأْسَهُ بِيَدَيْه، فَأَقْبَلَ بِهِمَا وَأُدْبَر، بَدَأَ بِمُقَدَّم رَأْسِهِ ثُمَّ ذَهَبَ بِهِمَا إِلَى قَفَاهُ، ثُمَّ رَدَّهُمَا إِلَى الْمَكَانِ الّذِى بَدَأَ مِنْهُ، ثُمَّ عَسَلَ رَجُلَيْه (٣)».

ويُشير الحديث إلى أن إفراغ الماء على اليدين معًا يكون في ابتداء الوضوء وأن الوضوء الوضوء وأن الوضوء الواحد يكون بعضه عرق وبعضه عرتين وبعضه بثلاث، وجواز الاستعانة في إحضار الماء من غير كراهة، وأن الاغتراف من الماء القليل للتطهر لا يُصير الماء مستعملا لقوله في رواية وهيب وغيره «ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فَعَسَلَ وَجْهَهُ». وأمّا اشتراط نيّة الاغتراف فليس في هذا الحديث ما يُثبتها ولا ينفيها، كما استُدل به على استيعاب مسح الرَّأس وعلى أنّه لا يُندب تكريره، وعلى الجمع بين المضمضة والاستنشاق من غَرْفَة واحدة [(1)].

(قال) النووى [قد أجمع المسلمون على أنّ الواجب غَسْل الأعضاء مرة مرة، وعلى أنّ الثُّلاث سُنَّة، وعلى مشروعيّة المضمضة والاستنشاق من غرفة واحدة، وعلى مشروعيّة التيامن في كلّ عضوين لا يُطلب تطهيرهما معا كاليدين والرّجلين

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ۱۹۳٤] ومسلم [۳/۲۲۳] وأبو داود [۱۰۹]. (۲) انظر المنهل العذب المورود [ج ۲ ص ۱۵]. (۳) حديث صحيح أخرجه البخارى [۱۸۵] ومسلم [۱۸ / ۲۳۵] والنّسائى [۹۷]. (٤) انظر فتح البارى [ج ۱ ص ۳۵۲].

بخلاف الكفين والأذنين فإنهما يُطهَّران معًا، وعلى مشروعية نفض اليد من الماء عند إرادة مسح الرَّأس لئلا يصير المسح غَسْلا، وعلى جواز مسح الرأس والأذُنين بماء واحد وهو قول الأكثر، وعلى أن يُطلب تقليل ماء الطهارة وعدم الإسراف فيه ولا سيّما عند غسل الرِّجلين<sup>(١)</sup>].

# من هدى رسول الله ﷺ في الوضوء

كان رسول الله عَلَى يتوضاً لكل صلاة في غالب أحواله، وربّما صلّى الصّلوات كلّها بوضوء واحد لقول أنس «كَانَ النّبيُ عَلَى يَتَوَضَّا عِنْدَ كُلِّ صَلاَة ، قُلْتُ: كَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ؟ قَالَ: يُجْزِيءُ أَحَدَنَا الْوُضُوءُ مَا لَمْ يُحْدَثُ (٢) ».

وكما بين النبى عَلَى أن فرض الوضوء مرة مرة، توضاً مرتين وثلاثا ولم يزد على ذلك، فكان التشريع أن المرة الواحدة للوجوب، وما زاد عليها يكون لتمكين الغسل والتنظيف والإسباغ، ولم يأت في شيء من الأحاديث المرفوعة في صفة وضوئه على أنه زاد على ثلاث، بل ورد عنه أنه ذم من زاد عليها عندما جاء الأعرابي يسأله عن الوضوء «فأراه ثَلاَثًا ثَلاَثًا ثُم قَالَ: هَكَذَا الْوُضُوءُ فَمَنْ زَادَ عَلَى هَذَا فَقَدْ أَساء وَتَعَدَّى وَظَلَمَ (٣)». وفيه يُطلب من المتوضيء أن يتبع الوارد فلا يزيد عليه ولا ينقص، وعلى أن من خرج عن الوارد عن النبي على وهديه فيه فقد عَرَّض نفسه للوقوع في الوبال والظلم وسوء الحال.

كما يُطلب التوسُّط والاعتدال في ماء الوضوء ، فلا يُقتِّر المرء فيه ولا يزيد على قدر الكفاية اقتداء برسول الله عَلَيْ ، إذ التَّابت عنه أنّه كان من أيسر النّاس صبًا لماء الوضوء ، وكان يُحذِّر أُمَّته من المُبالغة والإسراف فيه ، وأقام الحُجَّة على ذلك عندما أخبر أنّه سيكون في أُمَّته من يعتدى في الطُّهور لما رواه أبو داود والحاكم من حديث عبد الله ابن مغفل قال: «سَمعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: إِنَّهُ سَيكُونُ فِي هَذَهِ الْأُمَّةِ قَوْمٌ يَعْتَدُونَ في الطُّهُور وَالدُّعَاء (٤)».

والطُّهُ ورفى الحديث يحتمل أن يكون بضم الطَّاء بمعنى الفعل، فيكون المعنى: يعتدون في نفس الطُّهور بأن يتجاوزون الحدّ بالزَّيادة في الغسل أو المسح على العدد المشروع، أو بفتحها بمعنى المطهّر فيكون المعنى: يعتدون بإراقة الماء الكثير كما يفعله المُوسوسون وهذا من الإسراف والوسوسة وهي من الشّيطان.

<sup>(</sup>١) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ٧٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٢٩٥١] والبخاري [ ٢١٤] وأبو داود [ ١٧١].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن صحيح أخرجه أبو داود [ ١٣٥] وابن ماجه [ ٣٤٤] وأورده في المشكاة [٤١٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٩٦] والحاكم [٥٩٣].

والذى ثبت عن النبي على أنه كان يتوضاً بالمدر ويغتسل بالصاع لحديث عائشة رضى الله عنها «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يَغْتَسِلُ بِالصَّاعِ وَيَتَوَضَّا بِالْمُدُّ (١٠». كما ورد معنى الإجزاء بالصّاعِ والمُدَّ في حديث عَقيلَ رضى الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْ قال «يُجْزِيءُ مِن الْوُضُوءِ مُددً ومِنَ الْغُسْلِ صَاعٌ (٢٠)».

و[الصَّاعُ]: يُذكِّر ويُؤَنَّث وهو مكيال يُكال به يسع أربعة أمداد، وهو ما يُعادل خمسة أرطال عراقية وثُلُثًا رطل، أمّا [الله على الله عادل رطل وثُلُث بالبغدادي، وبالكيل نصف قدح بالمصرى [(٣)].

وروى الحاكم من حديث عبد الله بن زيد «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيُ أَتِي بِشُلُثَيِّ مُدُ فَتَوَضَّاً فَجَعَلَ يَدُلكُ ذَرَاعَيْهُ أَتِي بِشُلُثَيِّ مُدُ فَتَوَضَّاً فَجَعَلَ يَدُلكُ ذَرَاعَيْهُ (1)». وجاء عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما قال «كُنَّا نَتُوضًا رَجَالاً وَنِسَاءً وَنَغْسِلُ أَيْدِيَنَا فِي إِنَاءٍ وَاحِدٍ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ (٥)».

(قال) الحاكم [ولهذا الحديث شاهد ينفرد به خارجة بن مصعب، وأنا أذكره مُحتسبًا لما أشاهده من كثرة وسواس النَّاس في صبً الماء (٢٠). ثمّ أعقب هذا برواية أبي بن كعب عن النَّبي عَلَي قال «إِنَّ للُّوضُوء شَيْطَانًا يُقَالُ لَهُ الْوَلْهَانُ فَاحْذَرُوهُ وَاتَقُوا وَسُواسَ الْمَاء (٧٠)». وقوله «الْوَلْهَانُ»: بفتحتين مصدر: وَله يُولَهُ وَلْهَانًا، وهو ذهاب العقل والتحيَّر من شدّة الوَجْد وغاية العشق، سُمِّي بها شيطان الوضوء:

\* إِمَّا لَشَدَّة حرصه على طلب الوسوسة في الوضوء .

ه وإمَّا لإِلقائه النَّاس بالوسوسة في مهواة الحيْرة حتَّى يرى صاحبه حيران ذاهب العقل لا يدرى كيف يلعب به الشَّيطان.

أمّا قوله «فَاتَّقُوا وَسُواسَ الْمَاء»: أى هل وصل وسواسه إلى أعضاء الوضوء أم لا، وهل غسل مرّتين أو مرّة؟ وهل هو طاهر أم نجس لشدّة ملازمته له [(^^)].

والأحاديث تشير إلي مقدار الماء الذى كان يغتسل به ﷺ ويتوضّاً، فالإسراف فى الماء وسوسة يزينها الشيطان ويُهونها رخص الماء وسُهولة الحصول عليه، والأظهر أنّ الإسراف فى الماء مكروه كراهة تنزيه وهو قول الجمهور، ومحلّه ما لم يُؤدّ إلى ضرر أو ضياع مال وإلا فيحرُم الإسراف فيه ولو كان على شاطىء النّهر.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٩٣] وابن ماجه [٢١٢]. (٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٢١٩] وأورده في الصّحيحة [٢٤٤٧]. (٣) انظر معجم المصطلحات الفقهية [ج٢ ص ٣٥٣]. (٤) أخرجه الحاكم [٥٩١] وقال صحيح على شرط أخرجه الحاكم [٥٩١] وقال صحيح على شرط الشّيخين. (٢) انظر المستدرك للنيسابورى [ج ١ ص ٢٦٨]. (٧) أخرجه التّرمذي [٧٥] والحاكم [٢٩٥] وأورده الدّهبي في التّلخيص سندا ومتنا. (٨) انظر تحفة الأحوذي [ج ١ ص ٢٤٨].

#### شروط الوضوء

الشّرط ما يتوقّف عليه وجود الشّيء وهو ليس بجزء منه كالطَّهارة بالنّسبة للصّلاة، فالْمُحْدثُ وهو يتطهّر لا يُعتبر مُصلِّيا لأنّه لا يُؤدِّى جُزءا من الصّلاة، ولو صلّى وهو مُحدثُ ولم يتطهّر فصلاته باطلة لفقد شرط من شروط صحّتها وهو الطّهارة من الحَدَث أو الخَبَث.

وشروط الوضوء تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

# (الأول) ـ شروط وجوب

الواجب اصطلاحا ما يُثاب المرء على فعله ويُعاقب على تركه وهو في اللَّغة من السُّقوط وإليه يشير قول الله تعالى ﴿فَإِذَا وَجَبَّتْ جُنُوبُها ﴾ [الحجّ: ٣٦]. أي سقطت، فكأنّه الشّيء الذي سقط على المخاطب به فلزمه وأثقله كما يسقط عليه الشّيء فلا يمكن دفعه عن نفسه، أمّا الوجوب فهو اللُّزوم والتَّبات من قولهم: وَجَبَ الشَّيءُ يَجِبُ وَجُوبًا: لَزِمَ وَأَوْجَبَ الشَّيءُ يَجِبُ وَجُوبًا: الشَّيءُ وَالسَّيءَ : جعله لازما. وأوْجَبَ الشَّخْصُ: أتى بالمُوجِبَة من الحسنات فَوجَبَ الشَّخْصُ: أتى بالمُوجِبَة من الحسنات فَوجَبَتْ له الجنَّةُ.

أمّا شُروط الوجوب فهى التى تُوجب على المُكلَّفين أن يتوضَّ عوا بحيث لو فقد واحد منها لا يجب الوضوء وإن كان صحيحًا وهى أربعة:

١- البلوغ: وهو نُضج الوظائف التناسلية وصولا لسن الإلزام والتَّكليف، فلا يجب الوضوء على من لم يبلغ الحُلُم ولو كان مميّزا سواء كان ذكرا أو أنثى، لكن إن توضاً صحّ منه وأجزأه عن الواجب إذا بلغ وهو مُتوضّىء.

٢ - الحَدَث: وهو وصف شرعى يحلّ بالأعضاء يمنع من مُباشرة ما لا يجوز إلا بالطَّهارة،
 أو هو النَّجاسة الحُكميّة المانعة من الصّلاة وغيرها، فلا يجب الوضوء على مُتطهِّر قبل
 الوقت تجديده بعد دخول الوقت [(١)].

٣ - القُدرة على استعمال الماء: فلا يجب على فاقد الماء ولو حُكمًا بأن احتاجه لشُرب ونحوه، ولا على من لم يقدر على استعماله كمريض يضره استعماله، وأقطع لا يجد من يُوضُّه، ومُكْرةٌ على تركه.

٤ ـ دخول وقت الصّلاة التي لا تحلّ إلا بالوضوء أو ما يقوم مقامه، على أنّ الصّلاة تجب بدخول وقتها وجوبا مُوسَّعا فكذلك الوضوء التي لا تصحّ بدونه، ومعنى كون الوجوب مُوسَّعا أنّ للمُكلَّفين أن يُصَلُّوا أوّل الوقت ووسطه وآخره، فإذا لم يبق على

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٥٥٣].

الوقت إلا زمن يسير لا يسع إلا الوضوء والصَّلاة، فإنَّه في هذه الحالة يكون الوجوب مُضيَّقا بحيث يجب عليه أن يتوضَّأ ويُصلِّي وإذا أخَّر الوضوء والصَّلاة أثمَ، وإذا كان دُخول الوقت شرطا لوجوب الوضوء فإنَّه ليس شرطا لصحَّته، إلاَّ إذا كان المُتوضِّيء معذورًا كأن كان به سَلَس بول فإنَّه لا يصحُّ وضوءه إلاَّ بعد دُخول الوقت [(١)].

#### (الثاني) ـ شـروط صدّـة

وهي التي لو عدم واحد منها لا يصحُّ الوضوء وإن كان واجبا وهي ثلاثة:

(١) - [عدم الحائل المانع]: من وصول الماء إلى العضو الذي يُراد غسله، فإذا كان على اليد أو الوجه أو الرِّجل أو الرَّأس شيء يمنعُ وصول الماء إلى ظاهر الجلد كشمع ودُهن وعجين ومنه قذى العين وكذا الأوساخ المتجمِّدة على العضو، فإنَّ الوضوء لا يصحُّ لأنَّه محلٌ استتر بها ليس من خلقة الأصل سترا يمنع إيصال الماء إليه، ومن ذلك طلاء الأظافر فإنه مانع من وصول الماء إليها، أمَّا اللَّون وحده كالخِضَاب بالحناء مثلا فإنه لا يوثر في صحَّة الوضوء لأنَّه لا يحول دون البَشَرة ووصول الماء إليها.

(٢) - [عدم حُصول ناقض حال الوضوء]: وذلك في حقِّ غير المعذور، فلا يصحُّ الوضوء حال حُصول ما يُبطله إلّا في حقِّ صاحب العُذر كالاستحاضة وسَلَس البول، فلو غسل وجهه ويديه مثلا ثمّ أحدث فإنَّه يجب عليه أن يبدأ الوضوء من أوَّله.

(٣) - [أن يكون الماء طهورًا]: سواء نزل هذا الماء من السَّماء أو نبع من الأرض ولن يتغيَّر أحد أوصافه الثَّلاثة - وهي اللَّون والطَّعم والرَّائحة - بشيء من الأشياء التي تسلب طهوريَّة هذا الماء، وزاد [الحنابلة] في شروط الصِّحة ثلاثة أمور [(٢)]:

أحدها \_ أن يكون الماء مُباحا فإذا توضأ بهاء مغصوب فإنَّ وضوءه لا يصحُّ. والشَّاني \_ أن ينوي الوضوء فإذا لم ينو لم يصحِّ وضوءه، فالنِّية عندهم شرط لصحَّة الوضوء، وهي عند [الأحناف] سُنَّة من سُننه كها أنَّها رُكن فيه عند المالكيَّة والشَّافعية] ومن ثمّ يتبيَّن أنَّ الحنابلة وحدهم هم الذين جعلوها شرطا.

والثَّالث \_ أن يتقدَّم الاستنجاء على الوضوء فلا يصحّ الوضوء عندهم بغير ذلك.

ويُشترط عند [الشَّافعية] كذلك أن ينوي في أوَّل الوضوء ويستمرّ ناويا حتَّى يفرغ منه بحيث لو نوي الوضوء حال غَسْل وجهه فقط ثمَّ نوي بغسل يديه تنظيفها

<sup>(</sup>١) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص٥٠].

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص٥٣].

فقط، أو التبرُّد بالماء فإنَّ الوضوء لا يصحّ، ويُعبِّرون عن هذا بُصاحبة النية حُكما حتّى يفرغ من الوضوء [(١٠].

## (الثَّالثُ) ـ شروط وجوب وصحَّة معـا

1 - [الإسلام]: عند الشّافعية والحنابلة فلا يجب على الكافر لأنّه لا يُطالَب به إلاّ بعد الإسلام، ولا يصحّ منه الوضوء لتوقَّفه على النّية وهى لا تصحّ من الكافر، والإسلام عند [الحنفين] شرط وجوب فقط، فلا يجب الوضوء على الكافر لأنّه غير مُخاطب بفروع الشّريعة على المشهور عندهم، ويصحّ وضوءه قبل إسلامه لعدم توقَّفه على النّية، والإسلام عند [المالكيّة] شرط صحّة فقط، فيجب على الكافر لأنّه مُخاطَب بفروع الشّريعة على المُعتمد عندهم ولا يصحّ منه إلا بعد الإسلام لتوقَّفه على النّية ومن شرطها الإسلام.

٢-[العقل]: وهو ما يكون به التفكير وتصورا الأشياء على حقيقتها، أو هو آلة النمييز والإدراك عند الإنسان [(٢)] فلا يجب الوضوء على مجنون، ولا مصروع، ولا مُغمى عليه، ولا معتوه: وهو ما اختلط كلامه أو فَسَد تدبيره مع كونه هادئا لا يشتُم أحدا ولا يتخبط ولا يضرب، ومثل هذا تصح عبادته كالصبي لكن لا تجب عليه عند [الأحناف].

فعدم العَته عندهم من شروط الوجوب فقط لا من شروط الصّحة، فإن توضًا واحد من هؤلاء فإن وضوءه لا يصحّ، ولا يُتصوّر وقوع الوضوء منهم بحال بعدما رفع الله تعالى عنهم التّكليف في هذه الحالة من جميع الوجوه، بحيث لو فُرض ووقع منهم شيء من ذلك فإنّه لا يصحّ [(٣)].

٣ - [عدم المنافى]: من حيض خرج دمه من رحمها ونُفاس وهو الدّم الخارج مع الولد وبعده، فلا يجب الوضوء علي حائض ولا نُفساء ولا يصح منهما حال خروج الدّم منهما خلال مُدّة الحيض أو النّفاس.

قـ [بلوغ دعوة النّبى ﷺ]: بأن يعلم أنّ الله سُبحانه قد أرسله رسولا إلى النّاس كافّة كى يدعوهم إلى توحيده ووصفه بصفات الكمال والجلال، ويأمرهم بعبادته تعالى على وجه خاص، فمن لم تبلغه هذه الدّعوة فإنّه لا يجب عليه شيء من ذلك، فالوضوء لا يجب على من لم تبلغه هذه الدّعوة السّمحاء.

<sup>(</sup>١) انظر الفقه على المدّاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص٥٣].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المُصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٣٢٥] والمُفردات [ص ٣٤١].

<sup>(</sup>٣) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ٥١].

#### (الباب الثاني)

## أوّل ـ المدخل إلى فرائض الوضوء وأركانه

الفرض في اللُّغة معناه القطع والحزّ، تقول: فرضت الحبل إذا قطعته، ومعناه في الشرع الحكيم ما طُلب من المُكلّفين فعله على وجه الحتم والإلزام.

#### والفرض قسمان:

١ - [فرض قطعي]: وهو ما ثبت بدليل قطعى الثّبوت والدّلالة أى لا يحتمل التأويل،
 ويكفر مُنكره كأصل الغَسْل والمسح في الوضوء لثُبوته بدليل قطعى.

٢ - [فرض اجتهادى]: وهو ما ثبت بدليل قطعى الثُبوت ظنّى الدّلالة، أى يحتمل التّأويل، ولا يكفر مُنكره كغَسْل المرفقين والكعبين وذلك لثُبوته بدليل ظنّى.

ثم إِنّ الفقهاء قد اصطلحوا على أنّ الفرض مُساو للرُّكن، فرُكن الشّىء وفرضه شيء واحد، وفرقوا بينهما وبين الشّرط، فالفرض أو الرُّكن ما كان من حقيقة الشّىء، أمّا الشّرط فهو ما يتوقّف عليه وجود الشّىء ولم يكن من حقيقته.

والنّابت في كتاب الله تعالى من أركان الوضوء وفرائضه أربعة هي: غسل الوجه، وغسل اليدين إلى المرفقين، ومسح الرّأس كُلاً أو بعضًا، وغسل الرّجلين إلى الكعبين، وقد زاد بعض الأئمة فرائض على هذه الأربعة دون بعض عندما اعتبر [المالكيّة] النّية والموالاة والدّلك من فروضه، وقال [الشّافعية] بفرضيّة التّرتيب بين أعضائه، كما أن اتّفاق [الحنابلة] قائم مع من قالوا بوجوب التّرتيب والمُوالاة فيه.

ومدخل الحديث عن هذه الأركان مُفصَّلا يتطلّب البحث في المسائل التّالية : (1) ـ النّبة في الوضوء

جمهور العلماء على أنّ الوضوء لا بدّ فيه من نيّة فهى عمل قلبى ينتويه المُتوضِّىء في قلبه لقوله تعالى ﴿ قُلُ حُكُلُّ بَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِمِ ﴾ [الإسراء: ٨٤]. يعنى على نيّته، ولما قال نبيّنا عَلَىٰ ﴿ إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنّيَّاتِ (١ ) ﴾. دخل فيها الإيمان والوضوء والصّلاة والزّكاة والحجّ والأحكام، والسُّنَّة الماثورة في النيّة عند أهل العلم أن تكون بالقلب ولا يُنطب التلفظ بها، لأنّه لم يُنقل عن نبيّنا عَلَيْهُ ولا عن أصحابه [التلفُظ] بها لا في حديث صحيح ولا ضعيف ولا عن الأئمة الأربعة رحمهم الله تعالى.

وكيفيّة النّية أن ينوى المُتوضِّىء طاعة لا تصح إلا بالطهارة، أو ينوى الوضوء أو رفع الحَدَث، ويُشترط للنَّيَّة الإسلام، والتّمييز، والعلم بالمنوى والجزم، فلا تصحّ من

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [١] ومسلم [١٩٠٧/١٥٥] ولفظه ١٩١٤ يَدَّه.

كافر ولا مجنون ولا صبى غير مُميَّز ولا من مُتردِّد.

والنية ركن من أركان الوضوء أو هى شرط لصحّته عند من قال إن صحة الأعمال لا تكون إلا بالنية ، و[صفتها]: أن يقصد المُسلم بطهارته استباحة شىء لا يُستباح إلا بها كالصّلاة والطواف ، وإذا وجبت النية للوضوء فمحلها أن تكون مُقترنة مع أوّله فلا تجوز قبله ولا بعده ، لأنّ القصد لابدّ أن يقترن بحقيقة الفعل ، فنيّة الوضوء مع أوّل جُزء منه .

ولما كان الوضوء عبادة اشترطت فيها النية كالصّلاة لقوله على من حديث أبى مالك الأشعرى «الطّهُورُ شَطْرُ الإِيمَان (١)». والمُراد بالإِيمان فيه هيئة نفسانية مُركَّبة من نور الطّهارة والإخبات يستشعرها المُتوضَّى، ولا يكون شطر الشّىء إلا من جنسه، فإنّ الأصل المُحقّق عند أكثر العلماء أنّ الوضوء عبادة مقصودة، والعبادات لا يُتعبَّد بها إلا مع النيَّة.

لذلك سجّلت كُتب الفقه الاختلاف القائم بين الأئمّة في وجوب النّية للوضوء، ففي الوقت الذي اتفقت فيه [المالكيّة والشّافعية] على أنّها رُكن فيه اختلفوا في وقتها: فهي تصحّ قبل الشُّروع في الوضوء بزمن يسير عُرفا عند [المالكيّة] خلافا [للشّافعية] الذين قالوا إِنّه لابدّ من مُقارنتها لأوّل غسل الوجه، أمّا [الحنابلة] فالنّية عندهم شرط لصحّة الوضوء لقوله عَلَيْ «إِنَّمَا الأعْمالُ بالنّيَّات». وفيه تحقيق لاشتراط النية والإخلاص في الأعمال، وذهب [الأحناف] إلى القول بأنّ النّية سُنّة مُؤكّدة في الوضوء كما أنّها عندهم شرط في كون الوضوء عبادة، فإذا قصد المتوضّىء التبرد أو النظافة بدون نيّة الوضوء فله أن يُصلّى به وإن لم يُثَب عليه لأنّه لا ثواب إلاّ بالنّية.

وقد اختلف العلماء في تأويل حديث عمر «إنما الأعْمالُ بالنَّيات». ومعناه عند من قال [بوجوب النَية]: أنّ صحة الأعمال لا تكون إلا بالنَية، ومن لم يجعلها واجبا أو شرطا قال: إنّ ثواب الأعمال وكمالها لا يكونان إلا بالنَية، فذهبت [المالكية والشّافعية وأحمد] إلى وجوب النّية في الوضوء والغُسْل كبقيّة العبادات واستدلُوا بقوله تعالى ﴿وَمَآأُمرُوۤ اللّا لِيعبُدُوا اللّه مُخلصينَ لَهُ الدّينَ حُنفَآءَ ﴾ [البيّنة: ٥]. وقالوا: إنّ الإخلاص هو النّية لأنّه عمل من أعمال القلب وهو مأمور به، كما تدلّ الآية على أنّ كلّ مأمور به يجب أن يكون منويًا، والوضوء مأمور به فتجب فيه النّية [(٢)].

ويتأيّد هذا بما رواه أبو داود بسند صحيح عن ربيعة بن عبد الرّحمن «أَنَّ تَفْسِيرَ

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٢٢٨٠٠] ومسلم [ ٢ / ٢٢٣].

<sup>(</sup>٢) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ١٧].

حديث النّبي ﷺ لا وُضُوء لِنْ لَمْ يَذْكُرِ اسْمَ الله عَلَيْهِ أَنَّهُ: الَّذِي يَتَوَضَّأُ وَيَغْتَسِلُ وَلا يَنْوى وُضُوءًا لِلصَّلَاةِ وَلا غُسْلًا لِلْجَنَابَةِ (١)]. وغَرَض المُصنِّف بذكر هذا البيان أنّ ربيعة فَسَر الحديث بأنّ المُراد بذكر اسم الله فيه النية لا التَّسمية، وفيه دلالة على أنَّ من توضَّأ أو اغتسل غير قاصد للطَّهارة فلا وُضوء ولا غُسل لها وإن غَسَلا ظاهر أعضائها لقوله [وَلا يَنْوى]. لأنَّ النية شُرط للوُضوء والغُسْل، وإلى حمل الحديث على النَّية ذهب ابن حبيب من المالكيَّة.

وذهب [الأحناف والثّورى والأوزاعي إلى عدم وجوب النّية في الوُضوء والغُسْل وقالوا أنَّ الحديث يحمل الدِّلالة على أنَّ كمال الأعهال وثوابها يكونان بالنيّة، وسبب اختلافهم تردُّد الوضوء بين أن يكون عبادة محضة يُقصد بها القُربة فقط كالصَّلاة وغيرها، وبين أن تكون عبادة معقولة المعني كغسل النَّجاسة، ولا خلاف في أنّ العبادة المحضة مُفتقرة إلى النَّية، والعبادة المفهومة المعنى غير مُفتقرة إلى النيَّة، والعبادة المفهومة المعنى غير مُفتقرة إلى النيَّة، والعبادة المفهومة المعنى غير مُفتقرة والى النيِّة، والوضوء فيه شبهٌ من العبادتين وذلك أنَّه يجمع بين الأمرين: [العبادة والنَّظافة]. والفقه أن ينظر بأيِّها هو أقوى شبهًا فيلحق به [(٢)].

وفي قول النَّبَىِّ ﷺ [وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِيءٍ مَا نَوَيِ (٣)]: تحقيَقٌ لاشتراط الأمرين [النِّيَّة والإخلاص في الأعمال] وهو المُؤكَّد بقوله [إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ]. وقيل إنَّ العامل لا يحصل له إلَّا ما نواه، ومعني الجملة الأولى أنَّ العمل يتبع النِّيَّة ويُصاحبها.

أمَّا عن الجهر بالنَّية فقد اتَّفق الأئمَّة على أنَّه لا يشرُع الجهر بها وتكريرها بل من اعتاده ينبغي نهيه عن ذلك، كما أنَّ الجاهر بها عندهم مُستحقُّ للتَّعزير بعد تعريفه الحكم لا سيَّما إذا آذى به أحد أو كرَّره، والجهر بلفظ النِّيَّة منهيُ عنه عند الشَّافعي وسائر أئمَّة المسلمين وفاعله مُسيء، وإن اعتقده دينًا خرج من إجماع المسلمين [(٤)].

(قَالَ) ابن القيِّم في الزَّاد [ولم يكن النَّبيُّ ﷺ يقول في أوَّل الوضوء نويتُ رفع الحدَث ولا استباحة الصَّلاة لا هو ولا أحدٌ من أصحابه أبدًا ولم يُرو عنه في ذلك حرفٌ واحد لا بإسناد صحيح ولا ضعيف (٥)].

#### (٢) – التّسمية أول الوضوء

التَّسمية حكاية قول [بسم الله الرَّحمن الرَّحيم] وفيه قال الطّبري إنَّ الله تعالى

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٠٢].

<sup>(</sup>٢) انظر بداية المجتهد ونهاية المقتصد [ ج ١ ص ٦].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه أحمد [١٦٨] والبخاري [١].

<sup>(</sup>٤) انظر المنهل العذب المورود [ ج ٢ ص ١٨ ]

<sup>(</sup>٥) انظر زاد المعاد [ج ١ ص ١٩٦].

ذكْرُهُ وتقدَّست أسماؤه أدَّب نبيَّه محمَّدا عَلَى الله بتعليمه ذكر أسمائه الحُسنى أمام جميع أفعاله، وجعل ذلك لجميع خلقه سُنَّة يستنُّون بها وسبيلا يتَبعونه عليها، فقول القائل «بسم الله الرّحيم»: إذا افتتح تاليًا سورة يُنبىء عن أنّ مراده: أقْرأُ باسم الله، وكذلك سائر الأفعال(١)].

ولذلك لم يُحفظ عن نبيّنا عَلَى أنّه كان يقول في أوّل وضوئه شيئا غير التسمية ولا قول نويت وفع الحَدَث، وكلّ حديث في أذكار الوضوء الذي يقال عليه لم يقل رسول الله عَلَى منه ولا علّمه أمّته ولا ثبت منه شيء غير التسمية في أوّله، فالتسمية عند ابتداء الوضوء سُنّة مشروعة عند أكثر الأئمّة لقوله عَلَى من حديث أبي هريرة «لاصَلاَة لِمَنْ لا وضوء لَهُ، وَلا وضوء لمَنْ لَمْ يَذْكُر اسْمَ الله تعالى عَلَيْه (٢)».

والحديث يقرِّر أنَّه لا وضوء كاملٌ أو صحيح لمن لم يبدأ فيه بالتسمية، والنفى فيه محمول على نفى الكمال جمعا بين الأحاديث، ويؤيِّده قول ابن سيّد النّاس فى شرح الترمذى [قد رُوى فى بعض الرّوايات «لا وَضُوءَ كَامِلاً». فإن ثبتت هذه الزّيادة من وجه مُعتبر فلا أصرح منها فى إفادة مطلوب القائل بعدم وجوب التسمية (٣)].

ولفظ التسمية الختار هو (بسم الله والحمد الله) لقول النبي عَلَيْهُ من رواية أبي هريرة «إِذَا تَوَضَّأْتَ فَقُلْ بسْمِ الله وَالْحَمْدُ الله، فَإِنَّ حَفَظَتَكَ لاَ تَزَالُ تَكْتُبُ لَكَ الْحَسَنَاتِ حَتَّى تُحْدثَ منْ ذُلكَ الْوُضُوء (٤)». فلو أتى المتوضّىء بذكر غيرها فلا يكون مُحقِّقًا للسَّنَّة لأنّ المَشروع التَّسمية بخصوصها ولا يقوم غيرها مقامها.

وقالت الشّافعية: يُجزىء أن يقول [بسم الله] والأفضل [بسم الله الرّحمن الرّحيم] واستحباب التّسمية عند النّسائى وابن خزيمة والبيهقى ثابت بحديث أنس رضي الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْ وضع يديه في الإناء الذي فيه الماء ثمّ قال للصّحابة «تَوضَّئُوا بِسْمِ الله مُبتدئين به مُتبرّكين بقوله].

والتسمية في أوّل الوضوء واجبة عند الحسن وإسحاق بن راهويه وأهل الظّاهر ، حتّى إنّه إذا تركها المتوضىء عندهم عمدًا أعاد الوضوء تمسّكا بظاهر الحديث ، وإن كان ناسيًا أو مُتأوِّلا أجزأه ، وإذا نسى المتوضّىء الإتيان بها ثمّ ذكرها حال وضوئه سَمّى

<sup>(</sup>١) انظر المصباح المنير [ص ١٩] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٣٨١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٢٧٠٢٥] وأبو داود [ ١٠١] وابن ماجه [ ٣٢٦].

<sup>(</sup>٣) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ١٦٨].

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطّبراني في الصّغير بسند حسن وانظر مجمع الزّوائد [ج ١ ص ٢٢٥].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٢٦٣٠] والنّسائي [٧٨] وابن خُريمة [ ١٤٤].

وبنى على ذلك، أمّا الأخرس فإنه يُشير إليها وكذلك المعتَقَل لسانه، وذهب الحنفيّة والمالكيّة والشّافعية إلى أنّ التّسمية سُنّة وهو رواية عن أحمد.

(قال) في نيل الأوطار [لا يخلو هذا الباب من حَسَن صريح وصحيح غير صريح، والأحاديث تدلّ على وجوب التسمية في الوضوء لأنّ الظّاهر أنّ النّفي للصّحة لكونها أقرب إلى الذّات، وما ليس بصحيح لأ يُجزىء ولا يُقبل ولا يُعتدّ به، وإيقاع الطّاعة على وجه يترتّب قبولها وإجراؤها عليه واجب (١)].

(وبالجملة) فإنّ الجمهور على أنّ التسمية أوّل الوضوء سُنَّة أو مُستحبّة وهو الظَّاهر من مجموع الأدلَّة، كما أنّ المطلوب الاقتصار على [بسم الله] وأمّا زيادة الرّحمن الرّحيم فلم تأت بمنصوص إلاّ ما تقدّم من كلام الفقهاء، والاقتصار على الوارد عن رسول الله على أولى.

# بركة التّسمية عند الهمّ بكل فعل

للتَّسمية في حياة المؤمنين أثر إيجابي فعّال يُمثّل الترابط المتواصل بالله تعالى مع كلّ قول وفعل وحركة واتجاه، فهي الشّعار المعلن والحقيقة القائمة عند الشّروع في أعمال الطّاعة والعبادة، كما علا شأنها عندهم حتّى أصبحت رمزا يُدلّل المرء من خلاله على أنّ البدء باسم الله تعالى يُمثّل:

[ تمام الانقياد والاستسلام لأمر الله تعالى ومشيئته، وتحصيل توفيقه وبركته، وأنه سبحانه الواجد الحق الذى يستمد منه كل موجود وجوده، ويبدأ منه كل مبدوء بدأه، فباسمه سبحانه يكون كل مركة وانتهاء].

[فلا يُذكر اسمه تعالى على قليل إلا كثره، ولا على خير إلا أنماه وبارك فيه، ولا على آفة إلا أذهبها، ولا على شيطان إلا رده خاسئا مدحورا، فأعمال العبادة من وضوء، وغُسْل، وتيمُّم، وصلاة، وقراءة للقرآن، وأداء للمناسك وغيرها يكمن سر قبولها عند الله تعالى في البدء باسمه ورجاء توفيقه وهدايته، وعندما تُوظُف التسمية عند الخروج من البيت وعند دخوله، وعند ركوب وسائل الانتقال، وعند العقد والنحر والجماع، فإنها تعمل على حفظ المرء وتحصينه من شر الشيطان وكيده].

وللتسمية في أوّل الطَّعام والشَّراب وحمد الله تعالى في آخره تأثير عجيب في نفعه واستمرائه ودفع مضرّته، ورحم الله الإمام أحمد حين قال [إِذًا جَمَعَ الطَّعَامُ أَرْبُعا فَقَدْ

<sup>(</sup>١) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ١٦٠].

كَمُلَ: إِذَا ذُكِرَ اسْمُ الله في أُوله وَحُمدَ في آخرِه، وكَثُرَتْ عَلَيْه الأَيْدى، وَكَانَ منْ كَسْبِ حَلال (١)]. وَلقد سَجّل القرآنُ الكريم في كَثير من مواضعه التوجيهية هذا البيان الرّباني الذي يحض على البدء بالتسمية للدّلالة على أهميتها وتأكيدها في حياة المسلم فقال تعالى ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَٱذْكُرُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ عَلَيْهُ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ﴾ [المائدة: ٤].

ونَهَى سبحانه عن أكل ما لم يُذكر اسم الله عليه إن كان الترك للتسمية عمدًا لا نسيانا ﴿ وَلا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذْكُرِ ٱسْمُ ٱلله عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ ﴾ [الأنعام: ١٢١]. وفي سورة هود [ ٤١]: ﴿ وَقَالَ ٱرْكَبُواْ فِيهَا بِسُمِ ٱللهِ مَجْرِئَهَا وَمُرْسَلَهَاۤ إِنَّ رَبِّى لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾. وفي سورة النّمل [ ٣٠]: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمَنَ وَإِنَّهُ بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾.

ولقد صحّ عن نبينا الأكرم عَلَي أنه أمر عند إيكاء الإناء بذكر اسم الله، فإن ذكر اسم الله عند تخمير الإناء يطرد عنه الشيطان، وإيكاؤه يطرد عنه الهوام، ولذلك أمر بذكر الله في هذين الموضعين لهذين المعنيين، وتخمير الإناء تغطيته (٢)، وإيكاؤه شدّ رءوس الأواني بالخيط حتّى لا يتسرّب إليها شيء.

ويأتى دليل ذلك فى حديث جابر رضى الله عنه أن رسول الله الله قال «إِذَا كَانَ جُنْحُ اللّه الله الله الله قال «إِذَا كَانَ جُنْحُ اللّه أَوْ أَمْسَيْتُمْ فَكُفُّوا صِبْيَانَكُمْ، فَإِنَّ الشَّيَاطِينَ تَنْتَشرُ حينَئذ، فَإِذَا ذَهَبَ سَاعَةٌ مِنَ اللّيْلِ فَخَلُوهُمْ وَأَغْلَقُوا الأَبُوابَ وَاذْكُرُوا اسْمَ الله فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لاَ يَفْتَحُ بَابًا مُغْلَقًا، وَأَوْكُوا فَخُلُوهُمْ وَاذْكُرُوا اسْمَ الله، وَلَوْ أَنْ تَعْرُضُوا عَلَيْهَا شَيْعًا، وَأَطْفِئُوا مَصَابِيحَكُمْ (الله) وَلَوْ أَنْ تَعْرُضُوا عَلَيْهَا شَيْعًا، وَأَطْفِئُوا مَصَابِيحَكُمْ (الله) ».

وُجاء في رواية بلفظ «أَغْلَقْ بَابَكَ وَاذْكُرِ اسْمَ اللهُ، وَأَطْفىءْ مصْبَاحَكَ وَاذْكُرِ اسْمَ اللهُ، وَأَطْفىءْ مصْبَاحَكَ وَاذْكُرِ اسْمَ اللهُ، وَأَوْكُ سَقَاءَكَ وَاذْكُرِ اسْمَ اللهَ (٤٠)». ومن رواية أنس «اذْكُرُوا اسْمَ اللهُ وَلْيَا كُلْ كُلُ رَجُلَ مِمَّا يَلِيهَ (٥)». وقوله «إِنَّ الشَّيْطَانَ يَسْتَحَلُّ الطَّعَامَ أَنْ الشَّيْطَانَ يَسْتَحَلُّ الطَّعَامَ أَنْ لاَ يُذْكَرَ اسْمُ اللهَ عَلَيْهِ (٢٠)». وقوله عَيَنِي لَعُمَرَ بن أبى سلمة عند البخارى «يَاغُلاَمُ سَمَ اللهَ اللهَ عَلَيْهِ اللهَ اللهَ عَلَيْهِ لَهُ مَا اللهَ عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهَ اللهَ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهَ اللهَ عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْهُ اللهُ اللهَ عَلَيْهُ اللهُ اللهَ عَلَيْهُ اللهُ اللهُل

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد لابن القيّم [ج ٤ ص ٢٣٢].

<sup>(</sup>٢) ذكر العلماء أنّ للأمر بالتَّغطية فوائد منها: [الفائدتان] اللّتان وردتا في هذه الأحاديث وهما: صيانته من الشّيطان، فإنّ الشّيطان لا يكشف غطاء ولا يحلّ سقاء، وصيانته من الوباء، و[الفائدة الثّالثة]: صيانته من النّجاسة والمقذّرات، و[الرّابعة]: صيانته من الحشرات والهوامّ، فربَّما وقع شيء منها فيه فشربه وهو غافل، أو في اللّيل فيتضرّر به والله أعلم.[انظر نووي مسلم \_ ج ٧ ص ٢٠١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٦٢٣] وابن ماجه [ ٢٧٧٠].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٣٢٨٠] ومسلم [٩٧ / ٢٠١٢].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥١٦٣].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٠١٧/١٠٢] وأبو داود [٣٧٦٦].

وَكُلْ بِيَمِينِكَ وَكُلْ مِمَّا يَلِيكَ (١) ». وعن عائشة عند أبى داود مرفوعا «إِذَا أَكَلَ أَحَدُكُمْ طَعَاماً مَا فَلْيَقُلْ بِسْمِ اللهِ فَى أُوَّلِهِ وَآخِرِهِ (٢) ». وقال «مَا أَنْهَرَ اللهُ مَ وَذُكرَ اسْمُ الله فَكُلُ (٣) ». وَاللهُ مَا أَنْهَرَ اللهُ مَ وَذُكرَ اسْمُ الله فَكُلُ (٣) ». وَبِذلك يَتميز اَلْحَلال مَن الْحَرام.

وقوله ﷺ من حديث أنسَ «مَنْ قَالَ - يَعْنِي إِذَا خَرَجَ مِنْ بَيْته - بِسْمِ الله تَوُكُلْتُ عَلَى الله وَلاَ حَوْلُ وَلاَ قُوَةً إِلاَّ بِالله يُقَالُ لَهُ: كُفيتَ وَوُقيتَ وَهَدَيتَ وَتَنَحَي عَنْهُ الشَّيْطَانُ ( \* ) ». الله ولا حَوْلُ وَلاَ قُو أَنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا أَتَى أَهْلَهُ قَالَ : بِسْمِ الله اللَّهُ اللَّهُمَّ جَنْبنا الشَّيْطَانُ وَجَنَب الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا فَقُضِى بَيْنَهُمَا لَمْ يَضُرَّهُ ( \* ) ». أى لم يَضر الشيطانُ الولد في دينه أو يُسلَّط عليه ، وشكا إليه عشمان بن أبي العاص وجعًا في جسده فقال له رسول الله ﷺ «ضَعْ يُسلَّط عليه ، وشكا إليه عشمان بن أبي العاص وجعًا في جسده فقال له رسول الله ﷺ «ضَعْ يَدَكَ عَلَى الّذِي تَأْلُمُ مِنْ جَسَدكَ وَقُلْ بِسْمِ الله ثَلاثًا وَقُلْ سَبْعَ مَرَّاتٍ : أَعُوذُ بِعِزَةً الله وقُدْرَته مِنْ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأُحَاذَرُ ( \* ) ».

كَمَا قَالِ ﷺ «ستْرُ مَا بَيْنَ أَعْيُنِ الْجِنِّ وَعَوْرَات بَنِى آدَمَ إِذَا دَخَلَ أَحَدُهُمُ الْخَلاَءَ أَنْ يَقُولَ بِسْمِ اللهِ (إِذَا عَثُرَتْ بِكَ الدَّابَةُ فَلاَ يَقُولَ بِسْمِ اللهِ (إِذَا عَثُرَتْ بِكَ الدَّابَةُ فَلاَ تَقُلْ بَسْمِ اللهِ عَلَى الشَّيْطَانُ فَإِنَّهُ يَتَعَاظَمُ حَتَّى يَصِيرَ مِثْلَ الْبَيْتِ وَيَقُولُ بِقُوتِي صَرَعْتُهُ ، وَلَكِنْ قُلْ : بِسَمْ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيمِ فَإِنَّهُ يَتَصَاغَرُ حَتَّى يَصِيرٍ مِثْلَ الذَّبَابِ (^^)» .

## (٣) ـ غسل اليدين إلى الرّسغين

اليد عضو من الجسد وهى ما بين المُنْكب (٩) إلى أطراف الأصابع وهى ذات أجزاء وأسماء منها المنْكب ومنها الكف والأصابع، واليد فى القاموس: القوة و (أَيَّدَهُ) قواه كما فى قوله تعالى ﴿وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ [الذّاريات: ٤٧]. أى بقوة وهى مصدر: آدَ يَئِيدُ أَيْدًا: إِذَا قوى وتُجَمِّع على أَيَادِ وقيل: يَدى [ ١٠٠].

والكوعان تثنية كوع وهو طرف العظم الذى يلى رسْغ اليد المحاذى للإبهام وهما عظمان مُتلاصقان في السَّاعد أحدهما أدق من الآخر وطرفاهما يلتقيان عند مفْصَل الكفّ، فالذى يلى الخنصر يقال له: الكرسوع، والذى يلى الإبهام يقال له: الكوع،

(۱) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ۳۷۲ ] ومسلم [ ۲۰۲ / ۲۰۲ ] والترمذى [ ۱۸۵۷ ]. (۲) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ۳۷۲۷] والترمذى [ ۱۸۵۸ ] وابن ماجه [ ۲۲۵۹ ]. (۳) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ۲۹۲۸ ] وافقه البخارى [ ۲۰ / ۱۹۲۸ ] وابن ماجه [ ۲۲ / ۲۱۵ ] أخرجه الترمذى [ ۲۲ / ۲۱۳ ] وأبو داود [ ۹۰ ۵ ]. (۵) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ۲۱ ۱ ] ومسلم [ ۲۱ ۱ / ۲۳۴ ] والترمذى [ ۱۰۹۲ ]. (۲) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ۲۲ / ۲۰۲ ] وأبو داود [ ۳۸۹۱ ] والترمذى [ ۲۰۸۰ ]. (۷) حديث صحيح أخرجه الترمذى [ ۲۰۲ ] وابن ماجه [ ۲۰۲ ] وأورده في الإرواء [ ۲۰ ]. (۸) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ۲۲ ۲ ۲ ] وأبو داود [ ۲۹۸۲ ]. (۹) المنكبُ: مجمع عظمى العصد والكتف والكتف وجمعه: مناكب. (۱۰ ) انظر معجم المصطلحات الفقهية [ ۳ ص ۲۰۱ ] والفردات [ ص ۵۰۰ ].

أمّا الرُّسغ فهو مفصل الكَّفِّ بين الكُوع والكُرسوع [(١)].

وعلى هذا النّحو كانت حكمته سبحانه فى خلقته لليدين اللّتين هما آلتا العبد وسلاحه ورأس مال معاشه، فطوّلهما بحيث يصلان إلى ما شاء من بدنه، وعرض الكفّ ليتمكّن به من القبض والبسط، وقسم فيه الأصابع الخمسة فخص كلّ إصبع بثلاث أنامل والإبهام باثنتين، ثمّ وضع الأصابع الأربعة فى جانب والإبهام فى جانب لتدور الإبهام على الجميع، فجاءت على أحسن وضع صلحت به للقبض والبسط ومُباشرة المصالح والأعمال.

ولو اجتمع الأولون والآخرون على أن يستنبطوا بدقيق أفكارهم وضعا آخر للأصابع سوى ما وضعت عليه لم يجدوا إليه سبيلا، فتبارك من لو شاء لسواها وجعلها طبقا واحدا، إلا أنها جاءت على النحو الذى أحب الله ليتمكن العبد من أداء مصالحه وتصرفاته، فإذا بسط أصابعها كانت له طبقا يضع عليه ما يريد، وإن ضمها وقبضها تحولت إلى آلة للدفاع عن النفس، وإن جعلها بين الضم والبسط كانت مغرفة سهلة يتناول بها ما يحب تناوله، ثم ركب الأظفار على رءوسها زينة لها وغطاء ووقاية، وليلتقط بها الأشياء التي لا ينالها برأس الأصابع، ولو عدم الإنسان هذا الظفر الذي هو أقل الأشياء وأحقرها ثم ظهرت به حكة لاشتدت حاجته إليه وعظمت مشقّته بذلك [(٢)].

وإذا كانت اليد في حياة البشر هي التي تبنى وتُعمِّر، وتُسرجم فكر الإنسان إلى واقع حَى مُتحضِّر، فإنّ وظائفها التعبديَّة وفوائدها الدِّينية تزيدها رفعة ومكانة، ويتعاظم دورها بما حظيت به من شرف الطَّاعة والعبادة، فاليد هي الآلة التي تعتمد عليها كل مُفردات الوضوء في نقل الماء إليها، وتحقيق معنى الغسل لديها، فهي التي تُؤكِّد رُكنيّة الدَّلك أو شرطيّته عند إمرارها على العضو مع الماء، كما يختلف أداء اليدين لهذه الوظيفة تبعا لطهوريَّة كلّ عضو من أعضاء الوضوء.

وتغسل اليدان في الوضوء مرتين:

(الأولى) عند أوّل مُحاولة الوضوء وهو السُّنّة.

(والثَّانية) في أثناء الوضوء مع المرفقين وهو الفرض.

ويُقصد بغسلهما عند الوضوء تنظيفهما لإدخالهما في الإناء، ومُحاولة نقل الماء بهما إلى الأعضاء الأخرى لما ثبت عنه على أنه كان يبتدىء الوضوء بغسل يديه

<sup>(</sup>١) انظر الموسوعة الفقهيّة [ج ٢٧ / ص ٢٠٧].

<sup>(</sup>٢) انظر مفتاح دار السّعادة لابن القيّم [ج ١ ص ١٩٢ ـ بتصرّف].

ثلاثا إلى الرُسْغَين لما رواه أبو داود عن وضوء عثمان رضى الله عنه قال «أَفْرَغَ بيده الْيُمْنَى عَلَى الْيُسْرَى ثُمَّ غَسَلَهُما إلى الْكُوعَيْن (١)». وفي رواية حُمْرانَ بْنِ أَبَان أَنّه «تَوَضَّا فَأَفْرَغَ عَلَى كَفَيْهُ ثَلاَثَ مِرَارٍ فَغَسَلَهُمَا (٢)». وأفرغ: من أفرغت الماء إفراغاً وفرغته تفريغاً إذا على كَفَيْهُ ثَلاَث يسن عند الجمهور غسل الكفين الطّاهرتين ثلاثا في ابتداء الوضوء قبل المضمضة وإن لم يكن مُستيقظا من نوم.

وكما تُغسل اليدان في الوضوء مرّتين فإنهما تُغسلان في الأمور الحياتية مرّتان:

الأولى ـ عند الاستيقاظ من النّوم لما رواه جمع من الأثمّة الكرام عن أبي هريرة أنّ رسول الله عَلَيْ قال «إِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ منْ نَوْمه فَلاَ يَغْمِسْ يَدَيْهِ فِي الإِنَاءِ حَتَّى يَغْسِلَهَا ثَلاَثَ مَرَّاتٍ ، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لاَ يَدْرى أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ (٣) ».

وجاء في الحكمة من غُسَّل اليد إذا باتت طاهرة قولان:

(١) أنّه من خوف نجاسة تكون على اليد مثل مروريده على موضع الاستنجاء مع العرق وهو نائم، وفيه قال الشّافعي [كانوا يستجمرون وبلادهم حارة فربّما عَرق أحدهم إذا نام، فيُحتمل أن تطوف يده على الحلّ أو على بَثْرَة أو قَلْر، ومُقتضاه إلحاق من شكّ في ذلك ولو كان مُستيقظًا.

(٢) أنّ فيه إيماء إلى أنّ الباعث على الأمر بذلك احتمال النّجاسة، لأنّ الشّارع إذا ذكر حُكما وعَقَّبه بعلَّة دلّ على أنّ ثبوت الحُكم لأجلها، ومثله قوله في حديث المُحرم الذي سقط فمات فإنّه يُبعث ملبِّيًا بعد نهيهم عن تطييبه، فنبّه على علَّة النّهى وهي كونه مُحْرِمًا (٤٠).

والثّانية عند بدء الطَّعام والانتهاء منه لما جاء في المسند عن سلمان قال «قَرَأْتُ فِي التَّوْرَاة أَنَّ بَسرَكَة الطَّعَام الْوُضُوء بَعْدَه ، فَذَكَرْتُ ذَلكَ لرَسُولِ الله عَلَيْ وَأَخْبَرْتُه بِمَا قَرَأْتُ فِي التَّوْرَاة فَقَالَ: بَركَة الطَّعَام الْوُضُوء قَبْلَهُ وَالْوُضُوء بَعْدَه (٥)». ويُقصد بالبركة في الحديث: «النّماء والزّيادة» من قوله عَلَيْ «اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فيه وأَطْعِمْنا خَيْرًا مِنْهُ (٢)». ومعنى الوضوء هنا غسل اليدين إطلاقا للكلّ على الجزء مَجازا.

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٠٩].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٥٩] وأبو داود [١٠٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٧٤٣٧] والبخاري [١٦٢] ومسلم [٧٨/٨٧].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣١٨].

<sup>(</sup>٥) حديث أخرجه أحمد بإسناد حسن [٢٣٦٢٢] وأبو داود [٣٧٦١] والتّرمذي [١٨٤٦].

<sup>(</sup>٦) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٩٧٨] وأبو داود [ ٣٧٣٠].

والحكمة في غسل اليدين قبل الطعام أنّ الأكل يكون أهنا وأمراً، ولأنّ اليد لا تخلو عن التلوّث في تعاطى الأعمال، فغسلها أقرب إلى النظافة والنزاهة، ولأنّ الأكل يُقصد به الاستعانة على العبادة والطّاعة، فهو جدير بأن يجرى مجرى الطّهارة من الصّلاة فيبدأ بغسل اليدين.

والمراد من الوضوء التّاني غسل اليدين والفم من الدُّسومات العالقة بهما وفيه جاء عند أبى داود وغيره من قول النّبي عَنْ وَمَنْ بَاتَ وَفي يَده غَمَرٌ وَلَمْ يَغْسِلْهُ فَأَصَابَهُ شَىْءٌ فَلا يَلُومَنُ إِلاَّ نَفْسَهُ (١). والْغَمَرُ: الدّسَم والوَسَخ وزُهومة الطّعام، والمعنى: وصله شيء من إيذاء الهوام التى تقصده حال نومه لرائحة الطّعام التى في يده فتُؤذيه، والأولى عند ذلك غسل اليد منه بالأشنان والصّابون وما في معناهما.

و معنى بركة غسل اليدين قبل الطّعام فهى النّمو والزّيادة فيه نفسه، أمّا الغسل بعده فيتحقَّق من خلاله الزّيادة في فوائده وآثاره بأن يكون سببا لسكون النّفس وقرارها، وإقبالا على الطّاعات والحرص عليها، وتقوية للعبادات والزّيادة منها [(٢)].

## كيفية غسل الكفين

يستحبّ غسل الكفَّين إلى الرَّسغين ثلاثاً في ابتداء الوضوء مجموعتين، حتى تتوحَّد وظيفتهما في الغسل والإسباغ، وتتولَّى كلِّ منهما غسل الأُخرى ودلكها وتنقيتها لما في رواية البخارى وفَأَفْرَغَ عَلَى كَقَيْه ثَلاَثَ مرَارٍ فَغَسَلَهُ مَا (٣)». وعند أبي داود «فَأَفْرَغَ عَلَى يَدَيْه ثَلاَثَ الْإِفْراغ يكون عليهما معا.

## (Σ) ـ المضمضة والاستنشاق

تعلَّقت وظيفة الاستنشاق التعبُّدية بهذا الأنف الذى أبدعه الخالق سبحانه فى الوجه، فأحسن شكله وجمّل هيئته، وأودع فيه حاسّة الشَّم التي تُدرَك بها أنواع الروائح الطَّيبة والخبيثة والنّافعة والضّارة، بل وتعتمد عليه الدّورة التّنفسية للإنسان، ولم يجعل فى داخله من الاعوجاجات والغضون كما فى الأذُن لئلا يمسك الرائحة فيضعفها ويقطع مجراها، وجعله سبحانه مصبًّا تنحدر إليه الإفرازات الخاطية لتجتمع فيه ثمّ تخرج منه.

واقتضت حكمته سبحانه أن جعل أعلاه أدق من أسفله لتخرج منه تلك الفضلات

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٨٥٢] والترمذي [ ١٨٦٠] وأورده في صحيح الجامع [ ٦١١٥].

<sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأحودني [ج ٥ ص ٢٦١].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [١٥٩] ومسلم [٣/ ٢٢٦].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٠٦] والنّسائي [٨٥].

بسهولة، ولأنّه يأخذ من الهواء ملأه ثمّ يتصاعد في مجراه قليلا حتى يصل إلى الرّئتين وصولا لا يضرّهما، وجعل فيه منْخَرين وصل بينهما بحاجز ليكون ساترا بين ما ينحدر فيه من الإفرازات ومجرى النَّفَس الصّاعد منه فلا يتأثّر أحدهما بالآخر، فإذا نزلت الإفرازات من أحد المنفذين بقى الآخر للتنفُس، لذلك كانت حكمة استنشاق الأنف للماء واستنثاره عند كلّ وضوء، لتنظيف ما لأن منه وطرح ما فيه من علائق وإفرازات ضمانا لصحّة الإنسان وحماية لصدره من الأدران والأسقام.

ثمّ تأتى المضمضة التى ارتبطت أحكامها بهذا الفم الذى شقّه سبحانه للعبد فى أحسن موضع وأليقه به، وأودع فيه من المنافع وآلات التذوق والكلام والطّحن والقطع ما يُبهر العقول عجائبه، فجعل اللّسان الذى هو أحد آياته الدّالة عليه تُرجمانا للقلب مُبيّنا عنه مُؤدّيًا له، فهو بريده ورسوله الذى يترجم عنه ما يريد.

واقتضت حكمته أن جعل هذا الرَّسول مصونا محفوظا داخل الفم، لكونه مؤديا وظيفته إلى الخارج بخلاف تلك التى ترتبط وظائفها بالخارج كالأذن والعين والأنف، فجعلها بارزة ظاهرة لتقوم بوظائفها على أكمل وجه، فكان من كمال الدِّين وهديه أن شرعت المضمضة مع كل وضوء مُبالغة فى نظافة هذا الفم ممّا علق به من رائحة الطَّعام ووضره، وتحقيق طهارته ممّا علق باللَّثة والأسنان من بقاياه ونكهته [(١٠)].

ولمًا سجّلت الآثار الصّحيحة أنّ المضمضة والاستنشاق من سُنن الفطرة وهديها ، جاء التّشريع من نبيّنا عَلِي ليُؤكّد بفعله لهما وأمره بهما أنّهما من آكد سُنن الوضوء وفضائله:

\* لحديث لقيط بن صَبْرَة أنّ النّبي عَلَيْ قال «إِذَا تَوَضَّأْتَ فَمَضْمِضْ (٢)».

\* وحديث أبى هريرة «إِذَا تَوَضًّا أَحَدُكُمْ فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً ثُمَّ لِيَسْتَنْتُر (٣)».

وحديث عبدالله بن زيد رضى الله عنه «رأَيْتُ النَّبِيُّ عَلَّهُ مَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ مِنْ كَفُ واحدة كَفُ واحدة والاستنشاق من كف واحدة من الماء. (قال) الأزهرى [الكف الواحدة الرّاحة مع الأصابع سُمِّيت بذلك لأنّها تكف الأذى عن الإنسان].

(جاء) في الحُجَّة البالغة [لم أجد في رواية صحيحة تصريحا بأنَّ النَّبي عَلَّهُ توضَّأ

<sup>(</sup>١) انظر مفتاح دار السّعادة لابن القيّم [ج ١ ص ١٩١ - بتصرُّف].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرحه أبو داود [ 1 1 ].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه البخاري [ ١٦٢] ومسلم [ ٢١ / ٢٣٧].

<sup>(</sup>٤) من حديث أخرجه البخارى [ ١٩١] ومسلم [١٨٥ / ٢٣٥] وأبو داود [١١٩].

بغير مضمضة واستنشاق وترتيب، فهي مُتأكَّدة في الوضوء غاية الوكادة، وهما طهارتان مُستقلَّتان من خصال الفطرة ضمَّتا مع الوضوء ليكون ذلك توقيتًا لهما، ولأنَهما من باب تعهَّد المغابِن، والوصل بينهما أصحّ من الفصل<sup>(١)</sup>].

وأصل المضمضة في اللَّغة تحريك الماء بعد استيعابه جميع الفم ثمّ مجه، يقال: مضمضت الماء في فمى أي حركته فيه، أمّا معناه في الوضوء الشَّرعي فأكمله أن يضع الماء في الفم ثمّ يديره ثمّ يجه، والمبالغة فيه من السُّنَة، وأقلَها أن يجعل الماء في فمه ولا يُشترط إدارته على المشهور الذي قال به الجمهور.

والمضمضة عند بعض الْفُقهاء أن يجعل الماء في فمه ثم يمجه، وبذلك يدخل المج في حقيقة المضمضة، فعلى هذا لو ابتلع الماء لم يكن مُؤديا للسنة، والمج هو طرح الماء من الفم ومنه: (كلام تمجه الأسماع) أي تستكرهه (والْمُجَاجُ) ما يلفظه الشخص من فمه من نحو ريق أو ماء، أمّا الاستنشاق لغة فهو جذب الماء ونحوه بريح الأنف إليه، واصطلاحا إيصال الماء إلى ما لان من الأنف ثمّ استنثاره، وعند الشّافعية: هو إدخال الماء في الخياشيم بالنّفس فلو دخل الماء أنفه بغير إدخال بالنّفس لا يكون آتيا به [(٢)]. ومقصوده تطهير الأنف بالماء.

ومشروعية الاستنشاق لا تحصل إلا بالاستنثار وهو طرح الماء الذي يجذبه المتوضىء بريح أنفه بعد استنشاقه لتنظيف ما بداخله، سواء أكان الاستنثار بإعانة اليد أم بغيرها، وحكى عن مالك كراهة فعله بغير اليد لكونه أشبه بفعل الدّابة، فإذا استنثر بيده فالمستحب أن تكون اليسرى. (قال) النّووى: [قال جمهور أهل اللّغة والفقهاء: الاستنثار إخراج الماء من الأنف بعد الاستنشاق، ويدل عليه حديث عبد الله بن زيد رضى الله عنه في وصفه لوضوء رسول الله عنظة «ثُمَّ تَمَضْمَضَ واستنشر ثَلاَثُار "") ها. كما جاء قول النّبي عَظِية من حديث أبي هريرة «إذا استيقظ أحدكم من منامه فَتَوضًا، فليستنثر ثَلاثًا، فإنَّ الشيطان يبيت على خياشيمه». والخيشوم أعلى عَياش معى طام وقاق لينة في أقصى الأنف بينه وبين الدّماغ.

[ويُحتمل أن يكون قول النّبي عَلَي ﴿ وَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَبِيتُ عَلَى خَيَاشِيمه »: على حقيقته ، فإنّ الأنف أحد منافذ الجسم التي يتوصّل إلى القلب منها لا سيّما وليس

<sup>(</sup>١) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٧٥]. (٢) انظر الموسوعة الفقهيّة [ £ / ٢٦ ] وأنيس الفقهاء [ص ٥٣].

<sup>(</sup> ٣ ) انظر الموسوعة العلهية [ ٤ / ١ / ١ ] واليس العلهاء [ ص ٥٠] • [ ( ٣ ) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١١١ ] والتّرمذي [ ٤٨ ] •

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٢٩٥] ومسلم [ ٣٣ / ٣٣٨] والنّسائي [ ٩٠].

من منافذ الجسم ليس عليه غلق سواه وسوى الأُذُنين، ويحتمل أن يكون ذلك على الاستعارة فإن ما ينعقد من الغبار ورُطوبة الخياشيم قذارة تُوافق الشَّيطان(١)]

وعلى هذا فالمراد بالاستنثار في الوضوء التَّنظيف لما فيه من المعونة على القراءة بعد الاستيقاظ، لأن بتنقية مجرى النَّفس تصحُّ مخارج الحروف ويريد المُستيقظ بذلك طرد الشَّيطان، ومن معاني ذلك كما في الحُجَّة البالغة [أنّ اجتماع المُخاط والمواد الغليظة في الخيشوم سببٌ لتبلُّد الذِّهن وفساد الفكر، فيكون ذلك أمكن لتأثير الشَّيطان بالوسوسة وصدِّه عن القراءة وتدبُّر الأذكار (٢)].

وللأئمَّة في حُكم المضمضة والاستنشاق ثلاثة مذاهب:

(الأوَّل) هما سُنَّة في الوضوء عند الحنفيِّين ومالك والشَّافعي والأوزاعي واللَّيث وغيرهم لقول الله تعالى ﴿ فَأَغْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ ﴾: وموضع الدِّلالة في الآية أنَّ الله تعالى إنَّما أمر بغسل الوجه دون باطن الفم والأنف.

(الثَّانِ) أنَّ المضمضة عند أحمد في رواية ودواد الظَّاهري وابن المنذر[ سُنَّة] في الوضوء، أمَّا الاستنشاق فهو عندهم [واجب] لقوله ﷺ [إِذَا تَوَضَّأَ أَحَدُكُمْ فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً ثُمَّ لِيَنْتَفِرْ (٣)]. وفرَّقوا بينها لأنَّ المضمضة ثابتة بفعله ﷺ لا بأمره بخلاف الاستنشَاق فإنَّه ثابت بها معًا.

(الثَّالث) أنَّها [فرض في الوُضُوء والغُسْل] وبـه قال إسحـاق وهو المشهور عن أحمد لإنَّها من تمام غَسْل الوجـه فالأمر بغسله أمر بهها.

(والظّاهر) ما ذهب إليه جمهور العُلماء من أنَّ الأمر في الأحاديث محمول على النَّدب، وفي التَّرتيب بين المضمضة والاستنشاق وبين الأعضاء الأخرى ذكر الأئمَّة الكرام الأحكام التَّالية:

(١) تقديم المضمضة على الاستنشاق شرط صحَّة عند أحمد وبعض الشَّافعية وهو عند الحنفيِّين ومالك والأوزاعي والثَّوري وغيرهم مُستحبٌ.

(٢) اتّفاق الأئمَّة الأربعة والجمهور على أنّ تقديمها على غسل الوجه ليس بواجب لأنَّها من أجزائه وإنَّها يُستحبّ تقديمها عليه، لأنّ كلّ من وصف وضوء رسول الله ﷺ ذكر أنَّه بدأ بها.

<sup>(</sup>١) انظر نووي مسلم [ ج ٢ ص [١٢٩].

<sup>(</sup>٢) انظر حُجَّة اللهِ البالغة [ج ١ ص ١٧٥].

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم [٢٠/ ٢٣٧] وأبو داود [١٤٠].

(٣) كما يستحب تقديمهما على سائر الأعضاء وغير الوجه عند الأئمَّة الثَّلاثة والجمهور وهو رواية عن أحمد.

والأحاديث الكثيرة التي ذكرت تقديمها على غسل الوجه تدلُّ على أنَّه [سُنَّة] وهو مُتفقٌ عليه، والحكمة من تقديمها على الفُروض كما قال العُلماء: اختبار أوصاف الماء لأنّ لونه يُدرك بالبصر، وطعمه يُعرف بالفم، وريحه يُميَّز بالأنف، فجاء تقديمها وهما مسنُونان قبل الوجه وهو مفروض احتياطا للعبادة (١)].

كما قُدِّمت المضمضة على الاستنشاق لشرف منافع الفم وعظم وظيفته التَّعبدية والجسميَّة، كما أنَّ داخل الفم والأنف ليسا من مسمَّى الوجه في لُغة العرب لأنَّ الوجه ما تقعُ به المُواجهة، فالأمر بغسل الوجه ليس أمرا بهما ولا يُقال إنَّ إخراجهما من مُسمَّى الوجه لتسميتهما باسم خاصّ بها بل لعدم شُموله لهما، وإنَّ مُداومته ﷺ على الاستحباب كالأوامر الواردة بها جمعًا بين الأدلة.

أمّا عن كيفيّة المضمضة والاستنشاق فإنّها يحصُلان بإيصال الماء على أي صفة إلى الفم والأنف، والأفضل عند الأئمَّة الثَّلاثة الوصل بينها بأن يتمضمض من كلِّ واحدة ثمّ يستنشق منها لحديث عبد الله بن زيد وَ اللَّهُ النَّبِيَّ عَلَيْهُ مَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ مِنْ كَفِّ وَاحِد، فَعَلَ ذَلِكَ ثَلَاثًا (٢)].

أي أنَّه ﷺ جمع بين المضمضة والاستنشاق من كفٍّ واحدة ثلاث مرَّات بثلاث غَرَفات ويدلُّ عليه ما جاء في رواية عبد الله بن زيد [فَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْثَرَ ثَلَاثًا بِشَلَاثِ غَرَفَاتٍ مِنْ مَاءٍ (٣)]. وفي الحديث حُجَّة صريحة أنَّ السُّنة في المضمضة والإستنشاق أن تكون بثلاث غَرَفات.

ونُقل عن التِّرمذي قول بعض أهل العلم [أنَّ المضمضة والاستنشاق من كفًّ واحدة يُجزى، وقول الشَّافعي: إن جَمَعَهُما في كفِّ واحدة فهو جائز وإن فرَّقهُما فهو أحبُّ إلينا (٤)]. واختار الأحناف الفصل بينهما بأن يتمضمض بثلاث غَرَفات ثمّ يستنشق بثلاث أُخرى لحديث كعببن عمرو تَعْفَى [أنَّ النَّبي عَلَى تَوَضَّا وَاسْتَنْشَقَ ثَلَاثًا يَأْخُذُ لَكُلِّ وَاحِدَة مَاءً جَدِيدًا (٥)]. إلَّا أنَّ اختلاف الأئمَّة في الوصل والفصل في الأَفضليَّة لا في الجواز وعدمه، والثَّابت عن النَّبي الأكرم عَلَى أنَّه كان

<sup>(</sup>١) انظر المنهل العذب المورود (ج ٢ ص ٨].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري [١٩١] ومسلم [١٨/ ٢٣٥] والتِّرمذي [٢٨] واللَّفظ له.

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه البخاري [١٩٢].

<sup>(</sup>٤) انظر تحفة الأحودي [ج ١ ص ٩٥].

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطّبراني في الكبير ـ وانظر نصب الرَّاية [ ج ١ ص ١٧٠].

يتمضمض ويستنشق تارة بغَرْفة ، وتارة بغَرْفتين ، وتارة بثلاث ، وكان يصل بين المضمضة والاستنشاق ، فيأخذ نصف الغرفة لفمه ، ونصفها الآخر لأنفه ، أمّا الغَرْفتان والثّلاث فيمكن فيهما الوصل والفصل ، إلا أنّ الوصل كان من هدي نبيّنا عَلَيْ الله عَبْد الله بن زيد «تَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْثَرَ ثَلاَثَ غَرَفَاتِ (١)».

كما يسنَّ في المضمضة والاستنشاق:

(١) أن يكونا باليمين لحديث عَبْد خَيْر «ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ الْيُمْنَى فِى الإِنَاءِ فَتَمَضْمَضَ ثَلاَثًا وَاسْتَنْشَقَ ثَلاَثًا (٢)». وفيه الدَّلالة على أخذ الماء باليمين وللإجماع على أنَ تقديم اليمين في الوضوء سُبَّة مَنْ خالفها فاته الفضل وتم وضوؤه.

(٢) أن يكونا ثلاثا لحديث ابن أبي مُلَيْكَةَ في وصفه لوضوء عثمان رضى الله عنه قال «فَتَمَضْمَضَ ثَلاَثًا وَاسْتَنْتَرَ ثَلاَثًا (٣)». ويدلّ على ثبوت التّثليث فيهما.

(٣) مج الماء في المضمضة أي طرحه من الفم بعد إدارته.

(٤) الاستنثار باليُسرى لما جاء في حديث على «أَنَّهُ دَعَا بِوَضُوء فَتَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَنَثَرَ بِيَده الْيُسْرَى فَفَعَلَ هَذَا ثَلاَ ثَا ثُمَّ قَالَ: هَكَذَا طُهُورُ النَّبِيُّ يَالِكُ (٤)».

(٥) المبالغة فيهما لغير الصَّائم لحديث لقيط بن صَبْرة ﴿أَسْبِغِ الْوُضُوءَ ، وَخَلَلْ بَيْنَ الأَصَابِعِ ، وَبَالِغْ فِي الاسْتنْسَاق إِلاَّ أَنْ تَكُونَ صَائماً (٥) ». أى أتمه بجذب الماء إلى أعلى الأنف وبامتخاطه في كلّ مرَّة إلاّ أن تكون صائما فلا تُبالغ خشية دخول الماء من الخيشوم إلى الحلق فيفسد الصّوم ، وتعنى المبالغة في المضمضة ترديد الماء في الحلق .

## (0) ـ السّواك عند كلّ وضوء

لمّا جاءت المضمضة مُقدِّمة لفرضيّة غَسْل الوجه وتأكيدا لمقوّمات النّظافة فيه، كان لابد من الاهتمام بما في داخل الفم من لثة ولسان، والعناية بالأسنان التي هي قوام زينته وجماله، وتُهيئ طعام العبد وغذاءه، عندما جعل الله من أضراسها(٢) أرْحَاء للطَّحن، ومن أنيابها آلات للقطع، فأحْكَم أصولها، وحدَّد رؤوسها، وبينض لونها، ورتّب صفوفها، فجاءت مُتساوية مُتناسقة التَّرتيب كأنها الدُّر المنظوم.

(١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [١٨٦]. (٢) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [١١٢] والنسائى [٩٢]. (٣) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٠٨]. (٤) حديث صحيح أخرجه أجو داود [١١٨]. (٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [١١٧٧٢] وأبو داود [١١٣٣] والنسائى [٩١]. (٩) الأضْراسُ والضُّرُوسُ مفردها ضرس مُذَّكَر وقد يُؤنَّث، وهو السُّن الطَّاحنة ومنه ضرس العقل: واحد من أربعة تخرج في أقصى الأضراس بعد استكمال الأسنان، والنَّاب: جمعه أنياب وهو سنَّ بجانب الرباعية، وللإنسان نابان في كلّ فكّ. [انظر المعجم الوجيز ـ ص ٣٧٩].

وأحاط الله سبحانه هذه المنظومة بشفتين أودعهما الكثير من المنافع، وجعلهما لحما صرفا لا عَظْم فيه ولا عَصَب، ليسهل عليه فتحهما وطبقهما دون عناء، وليتمكّن بهما من ارتشاف الشَّراب، فحسن لونهما وأبدع شكلهما، وجعلهما غطاء للفم وحفظا للمعدة، وكما جعل أقصى الحلق بداية للكلام جعل من الشَّفتين ضابطا خارج الحروف والألفاظ، ولكيلا تبقى في الفم فُضالة لطعام، أو أثر لرائحة أو تكوين لصفرة، فقد قامت الأدلة عند الأئمة على استحباب التسوُّك عند كل وضوء تحقيقا لدوام نظافة الفم وطهوريّته، عندما أكّدت الرّوايات مُلازمة نبينا الأكرم عَلَيْ للسّواك فعلا وندبه إليه أمرا.

ويسأل السَّائل عن تلك العلاقة المباشرة التي أوجدتها السَّنَة بين السَّواك وبين الوضوء كما في رواية أبي هريرة عند البخارى «عنْدَ كُلِّ وُضُوء (١)». وعن على رضى الله عنه عند أحمد «مَع كُلِّ وُضُوء (٢)». وما جاء في المسند أيضا «لَّأَمَر تُهُم بالسُّواك عنْدَ كُلِّ صَلاةً كَما يَتَوضَّتُونَ (٣)». وفي لفظ لابن حبَّان «مَع الْوُضُوء عنْدَ كُلِّ صَلاةً». فمن خلال المدلولات التي تشير إليها الأحاديث يتأكّد أنّنا مأمورون بأن نكون في أعلى مراتب الطهارة، وأكمل درجات النظافة إظهارا لشرف تلك العبادة الراقية، التي نحن مُقبلون من خلالها على الله تعالى وهي الصَّلاة، فلمَّا شُرع الوضوء للصَّلاة كان السواك الواقع عنده واقعًا أيضا للصلاة ذاتها تحقيقا لمعني النظافة والطَهارة الكاملتين، وبذلك يُمكن التّوفيق بين كلّ الرّوايات، على أنّ المعول عليه أنّ السواك

كما لا يختص السُواك بالأسنان فقط بل تأتى مشروعيَّته تنظيفًا للفم كله وتطييبه، فيُستحب الاستياك في الأسنان عرضًا وفي اللُسان واللَّثة طولاً بشرط أن يكون العود ليُنا غير ضار باللَّثة، كما يسن أن يبدأ بجانب الفم الأيمن من ثناياه إلى كراسي أضراسه وسقف حلقه، وأن يبلغ بالسّواك أقاصى الفم فيخرج بلاغم الحلق والصدر.

يطلب عند كلّ وضوء وصلاة عملا بمقتضى الوارد من النّصوص.

ولمّا كان السّواك نوعًا من أنواع التطهّر المشروع للعبادة، وأمره من المؤشّرات الحسوسة في الدّين ومُتطلبات العادة، فقد استُحِبَ للصَّائم الاستياك به من غير تقييد بوقت دون وقت لما رواه عامر بن ربيعة قال «رَأَيْتُ النّبِيَّ عَلَيُّ يَسْتَاكُ وَهُو صَائِمٌ مَا لاَ أُحْصى وَلاَ أَعُدُ (٤)».

<sup>(</sup>١) أورده البخارى مُعلُّقًا [ك ٣٠ ب ٢٧ ـ قبل الحديث ١٩٣٤].

<sup>(</sup>٢) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٩٨٩٠].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٧٢٨٨].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد حسن [١٥٦١٨] وأبو داود [٢٣٦٤] والترمذي [٧٢٥].

## الفروض القر آنية الأربعة للوضوء

للوضوء فرائض تتركب منها حقيقته اتفق على ركنيتها أثمة المسلمين إجماعا بعدما ذكرتها الآية الكريمة نصًا وتعريفا في قوله تعالى ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الطَّلَوْةِ فَاعْسُلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَأَمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرَّجُكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة: ٦]. فكان أول هذه الأعضاء هو الوجه الذي جاء فَرْضُهُ الغسلُ، واليدان إلى المرفقين كذلك، ثمّ الرّأس وفرضه المسح اتفاقا.

أمّا الرَّجْلان ففرضهما الغَسْلُ دون المسح بلا منازع وهو مذهب الجمهور والكافة من العلماء، وهو الأمر الثّابت من فعل النبى عَلَيْ واللاّزم من قوله في أكثر الأحاديث، ولما بدأت الآية بتعريف فرضية غسل هذه الأعضاء الأربعة بالوجه في قوله تعالى ﴿ فَاعْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ ﴾: كان لابد من ذكر حقيقة هذا العضو وما يشتمل عليه ومقصود الغُسل فيه على النّحو التّالى:

# الفرض الأول (غسل الوجم)

الوجه في اللَّغة ما برز من بدَن الإِنسان وواجَه غَيْرَهُ به مأخوذ من المواجهة ، وهو عند العرب عضو يشتمل على جملة أعضاء ، ومحلٌّ من الجسد فيه أربع طرق للعلوم ، ولم طول وعرض ، فحدُّه في الطُّول من مبتدأ سطح الجبهة إلى مُنتهى الذَّقن ، ومن الأذن إلى الأذن في العرض ، أمّا البعض من النّاس فلا يخلو حاله من أمرين :

إِمَّا أَن يكون أصلع أو أن يكون أفرع:

(فالأوّل) هو الذى ذهب شعر مُقدَّم رأسه حتّى كأنّه خُلق بدون شعر، وهذا يغسل القدر الذى ينبت عنده شعر الرّأس غالبا وهو ما فوق الجبهة بيسير، أمّا (الأفرع) أو الأغمّ فهو الذى طال شعره حتّى نزل على جبهته، وربّما وصل عند بعض النّاس إلى قرب حاجبيه، فإنّ حُكمه فى ذلك كالأصلع بمعنى أنّه يجب عليه غسل ما فوق الجبهة بيسير.

كما جاء فى «أحكام القرآن» [إذا اكتسى الذَّقن بالشَّعر فإنَّه قد انتقل الفرضُ فيما يقابله إلى الشَّعر قطعا ونفى الزّائد عليه وهو ما استرسل من اللَحية، ويحتمل أن يكون فرضا لأنّه قد اتصل بالوجه وواجه كما يواجه فيكون فرضا غسله مثل المحه (١).

<sup>(</sup>١) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ٢ ص ٥٦٢].

ولابد في غسل الوجه من نقل الماء إليه وإمرار اليد عليه، وهو لفظ معلوم عند العرب يعبّرون به عن إمرار الماء على المغسول باليد حتّى يزول عنه ما كان يمنع من عبادة، كما أنّ تثليث غسله سُنّة قام الإجماع عليها بين الأثمّة [(١)].

ويتعلُّق بغسل الوجه المسائل التَّالية:

١- الصّحيح في غسل الوجه أن يكون باليدين معا لما رواه البخارى عن عطاء بن يسار عن ابن عبّاس رضى الله عنهما «ثُمَّ أَخَذَ غَرْفَةً مِنْ مَاء فَجَعَلَ بِهَا هَكَذَا: أَضَافَهَا إِلَى يَدهِ الأُخْرَى فَغَسَلَ بِهِمَا وَجْهَهُ (٢)». وفيه الدّليل على أنَّ غسل الوجه باليدين جميعا إذا كان بغرفة واحدة لأنّ اليد الواحدة لا تستوعبه.

٢ ـ يُكره لطم الوجه بالماء عند غَسْله وبه قالت الحنفية والمالكية والشافعية،
 ولأن كل من حكي وضوء رسول الله عَلَيْ لم يذكر فيه ضرب الوجه بالماء أو لطمه
 به، ولأن ذلك لا يتفق وكمال الغسْل المطلوب.

٣ ـ يجب غَسْل ظاهر كلّ الأنف لأنها من الوجه فإذا تَركَ جزءًا منها ولو صغيرا
 فسد وضوءه، ومن الأنف القطعة الحاجزة بين طاقتيها من أسفلها.

لا على المنافع البدء بغسل شيء من مُقدَّم الرَّاس وما يُجاوز الوجه زائدا على المفروض غسله لحديث أبي هريرة أنّ النّبي ﷺ قال «إِنَّ أُمَّتِي يَأْتُونَ يَوْمَ الْقيامَة غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الْوُضُوء، فَمَنِ اسْتَطَاعَ مَنْكُمْ أَنْ يُطيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ (٣)». وفي رواية لمسلم «فَإِنَّهُمْ يَأْتُونَ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنَ الْوُضُوءِ وَأَنَا فَرَطُهُمْ عَلَى الْحَوْضِ (٤)».

وقوله «غُرًا» جمع الأغر من الغرة وأصلها لمعة بيضاء تكون في جبهة الفرس ثمّ استُعملت في الجمال والشُّهرة والنَّضَارة، والمُراد بها هنا ذلك النُّور الكائن في وجوه أُمَّة محمَّد عَلَي فإذا ما دعوا على رؤوس الأشهاد يوم القيامة نُودوا بهذا الوصف الذي بُعثوا عليه، والجبهة وهي أشرف أعضاء الوضوء وأوّل ما يقع عليه النظر من الإنسان هي محل هذه الغرَّة التي استمدَّت وضاءتها من نور الوضوء، وقوله عَلَي كُمْ المَّد والهُ مسلم ولَكُمْ سيما لَيْسَت لأَحَد غَيْرِكُمْ (٥) على الله على أنَّ الغرَّة والتَّحجيلَ أمرٌ اختصّت به هذه الأمَّة الرَّاشدة دون سَائر الأمه.

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ٦ ص ٨٣].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٤٠].

 <sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أجمد [٩١٦٧] والبخاري [١٣٦] ومسلم [٣٥/٢٤٦].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣٩ / ٢٤٩].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٤٧/٣٧].

٥ ـ كما يُطلب تتبع المواضع التي يتجافى ويتباعد عنها الماء كتلك الغُضون التى تتمثّل فى تكاميش الوجه، أو تجاعيد بشرته، أو آثار الجروح الغائرة فيه، أو تلك التى تكون محلاً للقذى، كمُوق العين، وهو مجرى الدّمع منها أو مُقدَّمها أو مُؤخَّرها الذي يلي الأنف لحديث أبي أمامة «أَنَّ النّبي عَلَي تَوَضًا فَمَضْمَضَ ثَلاَثًا وَاسْتَنْشَقَ ثَلاَثًا وَعَسَلَ وَجُهة ثَلاَثًا وَكَانَ يَمسَحُ الْمَاقَيْنِ مِنَ الْعَيْنِ (١) ». أى يدلكهما، وفي رواية «كَانَ يَعَاهَدُ الْمَاقَيْنِ مَنَ الْعَيْنِ (١) ». أى يدلكهما، وفي رواية «كَانَ يَعَاهَدُ الْمَاقَيْنِ «مُوقُ العين طَرَفُها الذي يلي الأنف، وما يلي الأذن يسمّى لحاظا، ويقال لكلّ من الطرّفين «مُوقُ » وجمعه: آماقً .

ويُطلق هذا المُسمَّى أيضا على مجرَى الدَّمع، وقال، الطَّيبى: إِنَما يأتى مسحهما على الاستحباب مُبالغة في الإسباغ، لأنّ العين قلَّما تخلو من قذى ترميه من كحل وغيره أو رَمَص (٢) يسيل فينعقد على طرف العين، ومسح كلا الطَّرفين أحوط لأنّ العلَّة مُشتركة، لذلك يُستحب إكثار الماء في غسل الوجه لما فيه من الشَّعر والأشياء الغائرة والبارزة.

## (تخليل اللَّحية)

تخليل اللّحية يكون بتفريق شعرها من أسفل إلى أعلى باليد بعد تثليث غسل الوجه لإيصال الماء إلى ما تحتها لحديث أنس بن مالك رضى الله عنه (أنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ كَانَ إِذَا تَوَصَّا أَخَذَ كَفًا مِنْ مَاء فَأَدْخَلَهُ تَحْتَ حَنَكِه فَخَلَّلَ به لحْيَتَهُ وقَالَ: هَكَذَا أَمَرَنِى رَبِّى عَزَّ وَجَلَّ (٣) ». وَلحديث عثمان رضى الله عنه (أنَّ النَّبَى عَلَيْ كَانَ يُخَلَّلُ لَحْيَتُهُ (٤) ]. وأورد الحاكم في مُستدركه ما رُوى عن حسّان بن بلال (أنَّهُ رَأَى عَمَارَ بْنَ يُاسِر يَتُوصَّا أَفَخَلَلَ اللَّحْيَةُ فَقيلَ لَهُ: تُخَلِّلُ لحيَتَكَ ؟ فَقَالَ: وَمَا يَمْنَعُنِي وَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يُخَلِّلُ لحيْتَهُ وَأَنَى ﴾.

وظاهر قوله «إِذَا تَوَضَّأَ أَخَذَ كَفَّا مِنْ مَاء »: أنّه عَلَى كان يعمل هذا بعد فراغه من الوضوء، ويُحتمل أن يكون في أثنائه بعد غسل الوجه وهو الأقرب لأنّه من مكملاته، وكيفيّة تخليله عَلَى أن يُدخل الماء في خلال لحيته دلكا بالأصابع كما في رواية ابن عمر عند الدّارقطني والبيهقي بلفظ «كَانَ إِذَا تَوضًا عَرَكَ عَارِضَيْهِ بَعْضَ الْعَرَكِ ثُمَّ شَبَكَ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد حسن [ ٢٢٢١] والبيهقي [ ١ / ٦٧].

<sup>(</sup> ٢ ) الرَّمُصُ بفتحتين: وَسَخ أبيض يجتمع في مُوق العين إن سال فهو [غَمُص] وإن جَمُد فهو [رَمُص] يقال: رَمصَتْ عَيْنُهُ من باب طَرِبَ فهو أرمصُ. [القاموس].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٤٥] وانفرد به.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه الترمذي [٣١] وابن ماجه [٥٥٠].

<sup>(</sup>٥) أخرجه التّرمذي [ ٢٩] والحاكم [ ٠ ٤٥] وافقه الذّهبي في التّلخيص وقال صحيح.

لحْيتَهُ بِأَصَابِعِهِ مِنْ تَحْتِهَا (١)». وقوله «عَرَكَ»: أي دَلَكَ.

ورغم أنّ الأحاديث تدلّ على مشروعيّة تخليل اللّحية إِلاّ أنّ العلماء اختلفوا في حُكمه على ثلاثة أقوال:

(الأوّل) ما ذهب إليه الأئمّة الثّلاثة وأبو يوسف إلى أنّ تخليل اللّحية الكثّة التي لا تُرى منها البَشرة سُنَّة، أمّا الخفيفة فيجب غسل باطنها وظهرها.

(الثّاني) أنّ التّخليل مُستحب لضعف الأحاديث الواردة فيه فلا تنتهض دليلا على السُّنيَّـة وهو قول أبي حنيفة ومحمّد وبعض المالكيّة.

(الثّالث) ما ذهب إليه إسحاق بن راهويه وأبو ثور والحسن والظّاهرية إلى وجوب تخليلها أخذا بظاهر قوله عَلَيْكُ «هَكَذَا أَمَرَنى رَبّى». وأجاب الجمهور بأنّ الأمر فيه وفى نحوه للنّدب والاستحباب، وإنّما المأمور به وجوبا تخليل اللّحية الخفيفة.

(قال) الشُّوكانى [والإنصاف أنّ أحاديث الباب - أى باب تخليل اللّحية - بعد تسليم انتهاضها للاحتجاج وصلاحيتها للاستدلال لا تدلّ على الوجوب لأنّها أفعال، وما ورد فى بعض الرّوايات من قوله عَلَي «هَكَذَا أَمَرَنِى رَبِّى». لا يفيد الوجوب على الأُمَّة لظهوره بالاختصاص به وهو يتخرَّج على الخلاف المشهور فى الأصول: هل يعمَّ الأُمَّة ما كان ظاهر الاختصاص به أم لا؟ والفرائض لا تثبت إلاّ بيقين، والحُكم على ما لم يفرضه الله تعالى بالفريضة كالحُكم على ما فرضه بعدمها، والأخذ بالأوثق لا شك فى أولويّته لكن بدون مُجاراة على الحُكم بالوجوب (٢٠)].

# الفرض الثانى ( غسل اليدين إلى المرفقين)

وغسل اليدين إلى المرفقين من الفروض التى أكدتها الآية الكريمة فى الوضوء، وغسل اليدين إلى المرفقين من المنكب إلى أطراف الأصابع، وسقط فى الوضوء غسل ما وراء المرفق بالنّص القرآنى، والمرفق بكسر الميم وفتح الفاء هو المفصل الذى بين العَضُد والسَّاعد وسُمَّى بذلك للارتفاق به فى الاتكاء ونحوه.

والصّحيح الذي عليه أكثر العلماء أنّ المَرَافق تدخل مع اليدين في الغسل لقوله تعالى ﴿ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ وللأئمّة في تفصيل ذلك اجتهادات كثيرة:

☀ فمنهم من قال: إذا كان ما بعد ﴿إِلَى ﴾ من نوع ما قبلها دخل فيه.

<sup>(</sup>١) أورده في فيض القدير [٦٦٢٦] وقال [ أخرجه الدَّارقطني والبيهقي وصحَّحه ابن السَّكن].

<sup>(</sup>٢) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ١٧٧ - ١٧٨].

\* وقال غيره إِنَّ ﴿إِلَى ﴾: بمعنى [مع] ولأنّ اليد عند العرب تقع على الأصابع إلى الكتف فإِنّ المرفق داخل تحت مُسمًى اليد، كما أنّ قوله تعالى ﴿إِلَى ٱلْمَرَافِق ﴾: حدًّ للمتروك من اليدين لا للمغسول فيهما ولذلك تدخل المرافق في الغَسْل [(١)].

(قال) ابن العربى [إِنَّ قول الله تعالى ﴿ وَأَيْدِيَكُم ﴾: يقتضى بُطلقه من الظُّفر إلى المنكب، فلمّا قال تعالى ﴿ إلَى ٱلْمَرَافِق﴾: أسقط ما بين المنكب والمرفق وبقيت المرافق مغسولة إلى الظُّفر، وهذا كُلام صحيح يجرى على الأصول لُغة ومعنى (٢)].

ويُمكن أن يُستدل لدخولها بفعله عَلَي لما رواه مسلم من حديث أبي هريرة في صفة وضوء رسول الله عَلَي «فَغَسَلَ وَجْهَهُ فَأَسْبَغَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ غَسَل يَدَهُ الْيُمْنَى حَتَّى أَشْرَعَ فِي الْعَضُد ، ثُمَّ يَدَهُ الْيُسْرَى حَتَّى أَشْرَعَ فِي الْعَضُد (٣)». والمعنى إدخاله العَضُد فِي الْعُسْل، ووالْعَضُد»: ما بين المرفق إلى الكتف، ويتأيد هذا بما جاء عن نعيم بن عبد الله وأنَّهُ رَأَى أَبَا هُرَيْرَةَ يَتَوضَا فَغَسَل وَجْهَهُ وَيَدَيْهِ حَتَّى كَادَ يَبْلُغَ الْمَنْكَبَيْنِ (٤)». والمنكب مجمع عظمى العَضُد والكتف.

ثمّ يأتى حديث جابر أنّ رسول الله عَلَي «كَانَ إِذَا تَوَضَّأَ أَدَارَ الْمَاءَ عَلَى مرْفَقَيْه (٥)». ليُوكُد وجوب إِدخال المرفقين في غَسْل اليدين وهو مذهب الأئمّة الأربعة ، والسَّنَّة أن يتحقَّق معنى الغَسْل بصب الماء على الكف بحيث يسيل الماء من الكف إلى المرفق لكونه غاية الغَسل في قوله تعالى ﴿ وَآيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِق ﴾: فإن صب الماء على المرفق حتى سال الماء إلى الكف فإنّه لا يخلُ بصفة الوضوء إلا أنّه يكون تاركا للسننة.

ويتصل بغسل اليدين مع المرفقين ما يلى:

# (١) ـ وجوب غسل اليدين إلى العضُدين

يجب غسل اليد من أوّل أطراف الأصابع إلى نهاية عظمة الذّراع البارزة، وكذا غسل تكاميش الأصابع التى تُسمَّى بالبراجم وهى جمع بُرجمة وهى العُقَد التى فى ظُهور الأصابع، والمُراد بها هنا عُقد الأصابع ومفاصلها وغَسْلها.

# (٢) ـ إزالة ما نحت الأظفار

يُطلب من المُتوضِّىء إزالة ما تحت أظفاره من وسَخ يمنع وصول الماء إلى ما تحته حتَّى تصح طهارته، لأنّه محل من اليد استتر بما ليس من خلقة الأصل سترا يمنع إيصال الماء إلى أصل الظُفر، وهو القدر المُلتصق بلحم أصابع اليدين فإن طال الظُفر، نفسه

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ٦ ص ٨٦]. (٢) انظر أحكام القرآن [ج ٢ ص ٥٦٧]. (٣) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣٤/ ٣٤٦]. (٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٥/ ٣٤٦]. (٥) أورده في فيض القدير [٣٦٢٣] ورمز لحُسنه.

حتى خرج عن رأس الإصبع فإنه يجب غسله وإلا بطل الوضوء.

# (٣) ـ تخليـل الأصابـع

ذهب جمهور العُلماء إلى القول باستحباب تخليل أصابع اليدين مُبالغة في إيصال الماء إليها لحديث لقيط بن صَبْرَة أنّ النَّبي عَلَي قال: «إِذَا تَوَضَّأْتَ فَخَلُلْ الأَصَابِع (١)». وفي رواية «أُسْبغ الْوُضُوءَ، وَخَلُلْ بَيْنَ الْأَصَابِع، وبَالغْ في الاسْتنْشَاق إِلاَّ أَنْ تَكُونَ صَائما(٢)». والأُكمل في تخليل أصابع اليدين أن يكون بالتشبيك بينهما جاعلا ظهر إحداهما لبطن الأخرى.

# (Σ) ـ التّيامن في الغسل

كما يسنُّ غسل اليد اليُمنى قبل اليُسرى عند الشّافعية وأحمد، ويستحب ذلك عند المالكيّة وهو مشهور مذهب الحنفيّين لحديث عائشة «كَانَ رَسُولُ الله عَلَى التَّيَامُنَ مَا اسْتَطَاعَ فِي طُهُورِهِ وَتَنعُّله وَتَرَجُّله وَفِي شَأْنه كُلُه (٣)». وأجمع أهلَ العلم على أنّ تقديم اليمين في الوضوء سُنَّة من خالفها فقد فَاته الفضل وتم وضوؤه، والتّيامُن لفظ مُشترك بين الابتداء باليمين وتعاطى الشَّىء بها، ولأهمية التّيامُن في حياة المسلم فإنّنا بتوفيق من الله تعالى سنُفرد له بحثًا مهمّا ضمن سُنن الوضوء.

## (٥) \_إطالة الغرّة والتّحجيل

لما اتّفق الأئمة الكرام على أنّه يُفترض غسل جزء زائد على محلّ الفرض، استُحب غسل الذّراعين لنصف العضُدين ويسمى «التَّحْجيلُ» وهو بياض يكون فى ثلاث قوائم من قوائم الفَرس وأصله من الحجل وهو الخَلْخَال، والمراد به هنا استعارة أثر الوضوء ونوره فى الوجه واليدين والرّجلين للإنسان من البياض الذى يكون فى وجه الفَرس ويديه لحديث أبى هريرة أنّ رسول الله عَلَي قال: «أَنْتُمُ الْغُرُّ الْمُحَجَّلُونَ يَوْمَ الْقيامَة مِنْ إِسْبَاغِ الْوُصُوء، فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ فَلْيُطِلْ غُرَّتَهُ وَتَحْجِيلَهُ ( عَ) ». واستدل بعض الأئمة بهذا الحديث على أنّ الوضوء من خصائص هذه الأمّة، ويتصل بذلك:

(أوّلا) إِذَا كَانَ المتوضّيء مقطوع بعض اليد غُسَل ما بقى منها مع المرفقين، فإن كان مقطوعا من فوقهما غُسَل ما بقى منهما، وكذلك إِن كَانَ مقطوعاً ولم يبق شيء من المرفقين فلا غُسْل عليه.

<sup>(</sup>١) حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٦٦٣٣] والتّرمذي [٣٨] والنّسائي [١١٤].

<sup>(</sup>٢) حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٧٧٧٢ ] وأبو داود [ ١٤٢] وابن ماجه [٣٦٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٧٤٥٠٨] والبخاري [ ١٦٨] ومسلم [ ٦٦ / ٢٦٨].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخارى [١٣٦] ومسلم [٢٤٦/٣٤].

(ثانيا) إذا كان المتوضِّيء لابسا خاتما ضيِّقا لزمه تحريكه حتَّى يصل الماء إلى ما تحته عند الشَّلاثة، وقالت المالكيَّة: لا يجب تحريك الخاتم المُباح<sup>(١)</sup>وإن كان ضيِّقا لا يصل الماء إلى ما تحته، فإن نزعه بعد الطَّهارة لزمه غسل ما تحته إن ظنَّ أنّ الماء لم يصل إليه، أمّا المحرَّم والمكروه الضَّيِّق فيجب نقله من موضعه ليتمكَّن من دلْك ما تحته، ويكفي تحريك الواسع وإن لم تصل اليد إلى دلْك ما تحته اكتفاء بالدَّلك به، ومثل الخاتم في ذلك حَلْي المرأة من أساور وخلاخل وغيرها.

## الدكمة من تثنية الغسل وتثليثه

لمَّا كان الكثير من النَّاس لا يستوعبون غَسْل العضو في الوضوء بغَرْفة واحدة أراد رسول الله بَلِيُّ جريا مع اللُّطف بهم والأخذ لهم بأدنى أحوالهم أن يُوسِّع عليهم الأمر ويكرِّر لهم الفعل مرَّتين وثلاثا، ولذلك لم يُوفِّت الإمام مالك رحمه الله في الوضوء مرَّة ولا مرَّتين ولا ثلاثًا إلَّا ما أسبغ.

والأمر الذي يدلِّل على ذلك أنّ النَّبى ﷺ لما توضًا غسل وجهه بثلاث غَرَفات ويده بغرفتين، لأنَّ الوجه ذو غُضون ودَحرجة وأحداب فلا يسترسل الماء عليه في الأغلب من مرَّة واحدة، بخلاف الذِّراع فإنَّه مسطَّح يسهل تعميمه بالماء وإسالته عليه أكثر ممّا يكون ذلك في الوجه، وذلك يؤكِّد أنّ المراد من تكرار الغَسْل تحقيق معنى الإسباغ لا تكرار صورة الأعداد.

والحديث الذي أُخرجه البيهقي عن ابن عمر رَضِي أنَّ رسول الله ﷺ [تَوَضَّاً مَرَّة مَوَّة وَقَالَ: هَذَا وُضُوء لا يَقْبَلُ اللهُ الصَّلَاةَ إِلَّا بِله ، وَتَوَضَّاً مَرَّتَينُ مَرَّتَينُ وَقَالَ: هَذَا وُضُوءُ مَنْ يُضَاعِفُ اللهُ لَهُ الْأَجْرَ مَرَّتَينُ ، وَتَوَضَّا ثَلَاقًا ثَلَاقًا ثَلَاقًا وَقَالَ: هَذَا وُضُوءً مَنْ يُضَاعِفُ اللهُ لَهُ الْأَجْرَ مَرَّتَينِ ، وَتَوَضَّا ثَلَاقًا ثَلَاقًا ثَلَاقًا وَقَالَ: هَذَا وُضُوءً الأَنْبِيَاءِ مِنْ قَبْلِ (٢)]. يُدلِّلُ على أنَّها أعداد مُتفاوتة زائدة على الإسباغ يتعلَّق الأجر بها مُضاعفًا على حسب مراتبها.

أمَّا التَّأويل الصَّحيح لمعنى الحديث فقد أورده ابن العربي في كتابه أحكام القُرآن على النّحو التّالى:

١ - أنَّه ﷺ لما توضَّأ مرَّة مرَّة بينَ أنّ هذه المرَّة كافية لاستيفاء فرضيَّة الغَسْل في قوله ﷺ [هَذَا وُضُوءٌ لاَ يَقْبَلُ اللهُ الصَّلَاةَ إِلَّا بِهِ].

٧- ثمّ توضَّأ بغرفتين وأخبر مُضناعفة الأجر مرَّتين في كُلِّ غَرْفة أجرٌ وثواب.

<sup>(</sup>١) المُباح للرَّجل خاتم واحد من فضَّة لا يزيد على درهمين ومثله في الحُكم الحَلُىُ المُباح للمرأة، والمحرَّم للرَّجل ما كان من ذهب أو فضَّة زائدًا على درهمين أو مُتعددًا، والمكروه ما كان نحاس أو حديد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في سُننه [١/ ٨٠].

٣- وتوضأ ثلاثًا ثلاثًا وقال: [هَكَذَا الْوُضُوءُ، فَمَنْ زَادَ عَلَى هَذَا فَقَدْ أَسَاءَ وَتعَدَّى وَظَلَمَ (١)].

ثمّ يقول ابن العربي مُرتّبا النَّتائج من كلِّ غَرْفة:

[\*] فالغَرْفة الأُولى تسنُّ العضو للهاء وتُذهب عنه شعث التصرُّف: أي تمكِّن الماء منه وتُجلي عنه مظاهر الاتساخ المنتشرة عليه.

[\*] والغَرفة الثَّانية تَرْحضُ وَضَر العضو وتدحض وهجه: أي تُزيل أثر الدَّسم واللَّبن وتُطفئ حرارته.

[ُ\*] والغَرفة الثَّالثة: تُطهِّره وتُنقِّيه [(١)].

ومنه يُعلم أنّ [المرَّة الواحدة] في غَسْل العضو كافية لاستيعابه فرضيَّة الغَسْل وأنّ الله تعالى رتَّب على هذا القدر حُصول الطَّهارة، أمَّا الأصل في تثنية الغَسْل وتثليثه فإنَّه يتعلَّق بأمرين

(الأوَّل) التَّمكين من إسباغ الوضوء وتحقيق الكمال فيه.

(والثَّاني) أنَّ الأجر يترتَّب عليها مُضاعفًا على حسب مراتبها المُبيّنة.

ويتأيّد هذا بها رواه البخاري عن ابن عبّاس قال: [تَوَضَّأَ النَّبِيُّ ﷺ مَرَّةً مَرَّةً مَرَّةً أَى لَكُلِّ عضو، وفى الحديث بيان لأدنى مراتب الوضوء وأقل ما يُجزئ فيه وهو غَسْل كلِّ عضو مرّة مستوعبا، ونظيره حديث ابن عمر أنّ رسول الله ﷺ [تَوَضَّأَ مَرَّةً مَرَّةً وَقَالَ: هَذَا وُضُوءُ مَنْ لَا تُقْبَلُ لَهُ صَلَاةٌ إِلَّا بِهِ (٣)].

ويتأكّد الوضوء الوارد عن النَّبي بَيْكُ مرَّتين لكلِّ عضو بها جاء في حديث عبد الله بن زيد رَوِّكُ [أَنَّ النَّبِيَ بَكُ تُوضًاً مَرَّتَينُ مَرَّتَينُ (٤٠)]. وظاهره أنّه غَسَل كلّ عضو من الأعضاء التي يتطلَّب غسلها مرَّتين دون المسح للرِّوايات الكثيرة الصَّحيحة أنّه مسح رأسه مرَّة واحدة.

ثمّ أورد البخاري في صحيحه حديث مُران [أنّهُ رَأَى عُشْهَانَ بْنَ عَفَّانِ دَعَا بِإِنَاءٍ فَأَفْرَغَ عَلَى كَفَّيْهِ ثَلَاثَ مِرَارٍ فَغَسَلَهُهَا، ثُمَّ أَدْخَلَ يَمِينَهُ في الْإِنَاءِ فَأَفْرَغَ عَلَى كَفَّيْهِ ثَلَاثَ مِرَارٍ فَغَسَلَهُهَا، ثُمَّ أَدْخَلَ يَمِينَهُ في الْإِنَاءِ فَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ، ثُمَّ غَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثًا، وَيَدَيْهِ إِلَى الْمَوْفَقَيْنِ ثَلَاثُ مِرَارٍ اللهِ عَلَيْهِ مُنَّ عَسَلَ رِجْلَيْهِ ثَلَاثَ مِرَارٍ إِلَى الْكَعْبَيْنِ، ثُمَّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ مَنْ تَوَضَّأَ نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ لَا يُحَدِّثُ فِيهِ إِنَّا فَهُمَ مِنْ ذَنْبِهِ (٥)].

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه النَّسائي [١٤٠] وأبو داود [١٣٥] بزيادة [أَوْ نَقَصَ].

<sup>(</sup>٢) انظر أحكام القُرآن [ج ٢ ص ٥٨٢ - ٥٨٣].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه أحمد [٢٠٧٢] والبخاري [١٥٧] وأبو داود [١٣٨].

<sup>(</sup>٤) أورده في المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ١٠] وقال: رواه البيهقي والدَّراقُطني.

<sup>(</sup>٥) من حديث أخرجه أحمد [١٦٤١٦] والبخاري [١٥٨] وأبو داود [١٣٦].

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري [١٥٩] ومسلم [٣/ ٢٢٦] وأبو داود [١٠٦].

والحديث يدلُّ على تثليث الغَسْل فى أعضاء الوضوء والاقتصار فى مسح الرَّأس على مرّة واحدة، وعلى أنّه يُطلب من المتوضِّىء أن يتبع الوارد فلا يزيدُ عليه ولا ينقُص، كها يُراد بقوله [يُحدَّثُ فِيهِهَا نَفْسَهُ]: ما تسترسل النَّفس معه ويُمكن للمرء قطعه، لأنّ قوله [يُحدَّثُ] يقتضي تكسُّبًا منه، أمَّا ما يهجم من الخَطَرات والوساوس ويتعذّر عليه دفعه فذلك معفوُّ عنه، ونقل القاضي عياض عن بعضهم [أنَّ المراد من لم يحصل له حديث النَّفس أصلًا ورأسًا].

ويشهد له ما أخرجه ابن المُبارك في الزُّهد بلفظ [لمَ عُسِرِّ فِيهِما]. وردَّه النَّوى فقال: [الصَّواب حُصول هذه الفضيلة مع سريان الخواطر العارضة غير المستقرَّة، ثمّ إنّ تلك الخواطر منها ما يتعلَّق بالدُّنيا والمراد دفعه مُطلقًا، ووقع في رواية للحكيم التِّمذي في هذا الحديث [لا يُحَدِّثُ نَفْسَهُ بِشَيءٍ مِنَ الدُّنيَا]. ومنها ما يتعلَّق بالآخرة، فإن كان أجنبيًا أشبه أحوال الدُّنيا، وإن كان من مُتعلِّقات تلك الصَّلاة فلا(١)].

## الفرض الثـالـث مسح الـرأس

مسح الرَّأس فرض في الوضوء بالإجماع لوروده نصًّا في قول الله تعالى ﴿وَأَمْسَحُواْ مِسْكُمْ ﴾ وثبوته من فعله ﷺ لحديث عبد الله بن زيد رَاِّتُ وَالْنَ رَسُولَ اللهِ ﷺ مَسَحَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ فَأَقْبَلَ مِهِ وَأَدْبَرَ (٢)]. والرَّأس هي تلك الجملة التي يعلمها النَّاس ضرورة، ومنها شعر الرَّأس والأذُنان والوجه وبه الجبهة والعينان والأنف والفم، فلمّا ذكر الله تعالى منها الوجه في الوضوء وعيَّنه للغَسْل بقى باقيه للمسح، ولو لم يُذكر الله تعالى منها الوجه وسُمِّي الرَّأس رأسًا لعُلوه ونبات الشَّعر فيه، ومنه [رأس الجبل]. قال العيني: [الرَّأس مُشتمل على النَّاصية والقفا والفودين، وعن الأصمعي: الفودان ناصيتا الرَّأس كلُّ شقٌ فود وجمعه أفواد].

#### تعريف المسح

المسح شرعًا إصابة بلل غير مُستعمل عضوًا أو شعرًا سواء أكانت الإصابة بيد أم بغيرها. (قال) في المصباح [مسحتُ الشَّيءَ مُسْحًا: أمررتُ اليد عليه]، ولا يكون المسح إلَّا بإلصاق العضو الماسح وهو اليد بالعضو الممسوح وهو الرَّأس، فإذا مسحتَ الرَّأس كلَّه؛ فقد وافقت السُّنَّة، وإذا مسحتَ بعضه؛ كنتَ آتيًا بالفرض الذي تحتمله الآية ولا تنافيه، ولابدَّ أن يكون الرَّأس هو المقصود بالمسح لا ما يتَّصل به، ولهذا كلِّه تفصيل يأتي على النَّحو التَّالى:

<sup>(</sup>۱) انظر فتح البارى (ج ۱ ص ۳۱۳].

<sup>(</sup>٢) من حديث أخرجه أحمد [١٦٣٩٠] والبخاري [١٨٥].

## أولا ـ تقدير المسح

لمّا قام الاتفاق بين المالكيّة والحنابلة على فرضيّة مسح جميع الرَّأس فى الرضوء كان مسح بعضها هو الأمر المؤكد لفرضيّة ذلك عند الأحناف والشّافعية، فمسح بعض الرَّأس ولو يسيرا هو المفروض عند الشَّافعية، أمّا المقرَّد فرضه عند الأحناف فهو مسح ربع الرَّأس وهو مقدار الكفّ ويتبيّن ذلك من خلال التَّفصيل التَّالى:

1 ـ لمّا اختلف علماء الأُمَّة في القدر المفروض مسحه (قال) الحنفيّون إنّ القدر المفروض في مسح الرَّاس هو الربع لأنّ بَاءَ الإلصاق إذا دخلت على المحل تعدَّى الفعل إلى الآلة فيكون التقدير: [وامسحوا أيديكم برءوسكم] وهذا يقتضي استيعاب اليد دون الرَّاس، واستيعابها مُلصَقة بالرَّاس لا يستغرق غالبا غير الربع، فتعيّن مُرادًا من الآية ويُؤيّده قول أنس «رَأَيْتُ رَسُولَ الله عَلِي يَتَوَضَّا وَعَلَيْه عَمَامَةٌ قَطْرِيَّةٌ فَطُرِيَّةً فَادْخَلَ يَدَهُ تَحْتَ الْعِمَامَة فَمَسَحَ مُقَدَّمَ رَأُسه وَلَمَّ يَنْقُض الْعَمَامَة (1) ».

فالواجب عندهم أن يُمسح من الرَّأس قدر الكفّ كلّها، فلو أصاب كفّ يده ثمّ وضعها على رأسه من خلف أو أمام أو من أى ناحية فإنّه يُجزئه، على أنّه لا يلزم أن يكون المسح بنفس الكفّ، ومن كان شعره طويلا نازلا على جبهته أو عنقه فمسح عليه فإنّه لا يُجزئه لأنّ الفرض عندهم أن يمسح رُبع الرَّأس.

٧ - وأخذ مالك والمزنى وغيرهما بالاحتياط فأوجبوا مسح كلِّ الرَّأس عملا بحديث عبدالله بن زيد الذى رواه الجماعة «أنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ مَسَحَ رَأْسَهُ بيندَيْه، فَأَقَبَلَ بِهِمَا وَأَدْبَرَ، بَذَأ بمُقَدَّم رَأْسه، ثُمَّ ذَهَبَ بِهِمَا إِلَى قَفَاهُ، ثُمَّ رَدَّهُمَا إِلَى الْمَكَان الذى بَذَأ منهُ \* ثُمَّ رَدَّه عندهم يبدأ من الذى بَذَأ منهُ \* ثَمَّ لَا الله عندهم يبدأ من منابت شعر الرَّأس المعتاد من الأمام وينتهى إلى نقرة الْقَفَا من الخلف، ويدخل فيه شعر الصَّدغين والبياض الذى خلفه فوق وتَدى الأذنين، وكذا البياض الذى فوق الأذنين المتصل بالرَّأس.

٣ - واعتمد الشّافعيون في تقديرهم على اليقين فأوجبوا أقلّ ما يُطلق عليه اسم المسح وهو بعض الرَّأس ولو قليلا «لما صحّ» من مسحه ﷺ على ناصيته وعمامته، وهو يدلّ عندهم على الاكتفاء بمسح البعض، ولأنّ الباء الدّاخلة على مُتعدّد كما في قوله تعالى ﴿ وَٱمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ ﴾ للتّبعيض، ولا يُشترط عند الشّافعية أن يكون المسح باليد، فإذا رشّ الماء على جزء من رأسه أجزأه.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود [٧٤٧] بإسناد ضعيف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٦٦٣٨] والبخارى [١٨٥] ومسلم [١٨ / ٢٣٥].

٤ - أمّا الحنابلة فالمُعتبر عندهم مسح جميع الرّأس ومنها الأذنان فيُفترض مسحهما مع الرّأس، وهم متفقون مع المالكيّة كذلك على ضرورة مسح جميع الرّأس من منابت شعرها المعتاد إلى نقرة الْقَفَا، وإذا طال شعر الرّأس فنزل إلى العُنُق أو الكتف فإنّه لا يجب إلا مسح ما حاذَى الرّأس، أمّا ما نزل عنه فإنّه لا يجب مسحه خلافا للمالكيّة القائلين بضرورة مسح الجميع، كما خالف الحنابلة كلّ المذاهب في اعتبار الأذنين جزءا من الرّأس.

## إجمال فقمى للمسألة

لمّا اختلف العلماء في تقدير مسح الرَّأس كما قال ابن العربي في أحكام القرآن [على أحد عشر قولا جمعت بين من أخذ بالاحتياط فأوجب مسح كلّ الرَّأس، ومن أخذ باليقين فأوجب مسح ربع الرَّأس وغير ذلك، باليقين فأوجب مسح ربع الرَّأس وغير ذلك، فإنّ مُجمل هذه الأقوال يُدلِّل على أنّ اجتهاد هؤلاء الأئمة لم يخرج عن سبيل الدّلالات في مقصود الشّريعة، ولا جاوز طرفيها إلى الإفراط عندما أشير إلى أنّ للشَّريعة طرفين [(1)]:

أحدهما ـ طرف التَّخفيف في التَّكليف.

والثَّاني - طرف الاحتياط في العبادة .

فمن احتاط استوفى الكلّ ومن خفَّف أخذ بالبعض، وعلى ذلك فإنّ من قال بترجيح إيجاب مسح كلّ الرّأس من الأئمة المعتمدين قد بنى ذلك على ثلاثة أوجه:

(الأوّل) الاحتياط في المسألة.

(والثّاني) التّنظير من مُطلق اللَّفظ في ذكر الفعل وهو الغَسْل أو المَسْح، وذكر المُعلّ وهو الوجه أو الرّأس.

(والثَّالث) إِنَّ كُلُّ مِن وَصَف وضوء رسول الله عَلِيُّ ذكر أنَّه مُسَح رأسه كلُّه.

أمّا من قال بمسح بعض الرَّاس فإنّه دلّل على ذلك بمسح النّبى عَلَى على ناصيته وعمامته وفيه نص على البعض، والصّحيح أنّه نصّ على الجميع وأكّده لأنّه لو قصد البعض ما جمع عَلى بين العمامة والرَّاس، فلمّا مسح عَلى بيده على ما أدرك من رأسه وأمرَّ يده على الحائل بينه وبين باقيه أجراه مجرى الحائل من جبيرة أو خُفّ ونقل الفرض إليه لحديث المغيرة «أنَّ النَّبِيُّ عَلَى تَوَضًا فَمَسَحَ بِنَاصِيَتِهِ وَعَلَى الْعِمَامَة وَالْخُفَيْنِ (٢)».

<sup>(</sup>١) انظر أحكام القرآن [ج ٢ ص ٥٦٨ - ٥٧٠]. (٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٨١٥١].

#### ثانيا ـ كيفية الهسح

ثبت عن نبينا عَلَى فى صفة مسح الرَّاس أنَّه أقبل بيديه وأدبر، بدأ بمقدَّم رأسه ثمّ ذهب بهما إلى قفاه، ثمّ ردَّهما إلى المكان الذي بدأ منه لحديث عبد الله بن زيد «ثُمَّ مَسَحَ رأْسَهُ بيدَيْه فَأَقْبَلَ بهما وأَدْبَرَ، بَدأَ بمُقَدَّم رأسه ثُمَّ ذَهَبَ بهِما إلى قَفَاه، ثمَّ رَدَّهُما حَتَّى رَجَعَ إلى الْمَكَان الَّذي بَدأَ منهُ (١) ». وجاء عند البخاري «فَأَقْبَلَ بيدَيْه وَأَدْبَرَ بِهِمَا (٢)». وهما صحيحان متوافقان، والمقصود من الهيئة المروية عن النبي عَلَيْ في المسح تفسير الأمر، وهو أولى في التعميم وأقرب إلى التحصيل لأن ما فاته من الإقبال أدركه في الإدبار.

والبدء بمقدَّم الرَّأس في المسح هو الذي قال به مالك وذهب إليه الشّافعي وابن حنبل، كما أنّ الإجماع مُنعقد على استحباب مسح الرَّأس باليدين معًا لاستيعاب الرَّأس من جهتيها، ووصول الماء إلى جميع الشَّعر إقبالا وإدبارا، وعلى الإجزاء إن مَسَح بيد واحدة.

وقد اختُلف في كيفيّة الإقبال والإدبار على ثلاثة أقوال:

الأوّل \_ أن يبدأ بمقدَّم رأسه الذي يلى الوجه فيذهب إلى القفا(٣) ثمّ يردّهما إلى الكان الذي بدأ منه وهو مُبتدأ الشَّعر من حدِّ الوجه، وهذا هو ظاهر قوله «بَدأَ بِمُقَدَّمِ رَأْسِهِ حَتَّى ذَهَبَ بِهِمَا إِلَى قَفَاهُ (٤) ». وهو مذهب مالك والشّافعي.

الثّانى - أنّه يبدأ بمؤخّر رأسه ويمر إلى جهة الوجه ثمّ يرجع إلى المؤخّر مُحافظة على ظاهر لفظ «أقْبَلَ وَأَدْبُرَ». فالإقبال إلى مُقدّم الوجه والإدبار إلى ناحية المؤخّر.

الثّالث \_ أنّه يبدأ بالنّاصية ويذهب إلى ناحية الوجه ثمّ يذهب إلى جهة مؤخّر الرّأس ثمّ يعود إلى ما بدأ منه وهو النّاصية [(٥)].

ومُقتضى الصّفة الثّالثة أنّه بدأ بمقدَّم الرَّأس غير ذاهب إلى قفاه بل إلى ناحية وجهه، والظَّاهر أنَّ هذا من العمل الخيَّر فيه وأنّ المقصود من ذلك تعميم الرَّأس بالمسح. (قال) النَّووى [قوله «ثُمَّ مَسْحَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ»: هذا مُستحب باتّفاق العلماء،

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أحمد [١٦٣٨٣] والبخاري [١٨٥] ومسلم [١٨٥/ ٢٣٥].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخارى [١٩٢].

<sup>(</sup>٣) الْقَفَا: مُؤخّر العُنق يُذكّر ويُؤنَّث وجمعه: اقفاء وأقفية.

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٣٥٣].

<sup>(</sup>٥) النّاصية: جمعها نواصى وهى شعر مُقدَّم الرَّاس إذا طال، أو هى ما يبرُز من الشُّعر فى مُقدَّم الرَّاس فوق الجبهة ويُسمَّى مكانه أيضا، وقد ذُكرت النَّاصية بأكثر من معنى فى أربع آيات من كتاب الله تعالى.

فإنه طريق إلى استيعاب الرّاس ووصول الماء إلى جميع شعره(١)].

#### ثالثـا ـ عدد مرات المسح

جمهور العلماء على أن مسحة واحدة مُستوعبة وكاملة تُجزىء للفرضية وبه قال الله عن عبد الله بن أبى أوفى قال «رأيْتُ أبو حنيفة ومالك وأحمد مُستدلِّين بما أخرجه ابن ماجه عن عبد الله بن أبى أوفى قال «رأيْتُ رَسُولَ الله عَلَيُّ وَمَسْحَ رَأْسَهُ مَرَّةً (٢)». وبما رواه أبو داود عن عبد الرّحمن ابن أبى ليلى قال «رأيْتُ عَليًّا رَضَيَ الله عَنهُ تَوضًا فَغَسَلَ وَجْهَهُ ثَلاَثًا، وَغَسَلَ ذِرَاعَيْهِ ثَلاَثًا، وَمَسْحَ برأسه وَاحِدةً ثُمَّ قَالَ: هَكَذَا تَوَضًا رَسُولُ الله عَليً (٣)».

(قال) أبو داود في السُّن [ وأحاديث عثمان رضى الله عنه الصِّحاح كلها على أنَّ مسح الرَّأس مرَّة ، فإنَّهم عندما ذكروا الوضوء ثلاثًا قالوا فيها ووَمَسَحَ رَأْسَهُ ». ولم يذكروا عددا كما ذكروا في غيره (٤٠) ] .

والصحيح عند ابن القيم أن رسول الله عَلَيْ لم يُكرر مسح رأسه بل كان إذا كررغَسْل الأعضاء أفرد مسح الرّأس هكذا جاء عنه صريحا ولم يصح عن النّبي عَلَيْ خلافه (٥)]. ويتأيد هذا بالأحاديث الصحيحة التي تُبيّن أنّ رسول الله عَلَيْ كان يمسح رأسه مرّة واحدة وهو ما ذهب إليه جمهور المُسلمين كمالك وأبي حنيفة وأحمد في المشهور عنه.

(قال) في الفتاوى [والمسح لا يُسن فيه التّكرار كمسح الخُّف والمسح في التّيمَّم ومسح الجُّف والمسح في التّيمَّم ومسح الجبيرة، وإلحاق المسح بالمسح أولى من إلحاقه بالغَسْل، لأنّ المسح إذا كرر كان كالغَسْل، وما يفعله النّاس من أنّه يمسح بعض رأسه بل بعض شعره ثلاث مرّات خطأٌ مُخالف للسُّنة المُجمَع عليها من وجهين:

(الأوّل) - من جهة مسحه بعض رأسه فإنّه خلاف السُّنّة باتّفاق الأئمّة.

(الثّانى ـ ومن جهة تكراره فإنّه خلاف السُّنَّة على الصّحيح ومن يستحبّ التّكرار ـ كالشّافعى وأحمد فى قول ـ لا يقولون: امسح البعض وكرّره؟ بل يقولون امسح الجميع وكرّر المسح.

ولا خلاف بين الأثمّة أنّ مسح جميع الرّأس مرّة واحدة أوْلي من مسح بعضه ثلاثا، بل إذا قيل إنّ مسح البعض يُجزىء وأخذ رجلٌ بالرّخصة كيف يُكرّر المسح، ثمّ المسلمون

 <sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ١٢٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٣٤١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١١٥].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود مُدرجًا بالحديث [١٠٨].

<sup>(</sup>٥) انظر زاد المعاد لابن القيّم [ج ١ ص ١٩٣].

مُتنازعون في جواز الاقتصار على البعض وفى استحباب تكرار المسح، فكيف يعدل إلى فعل لا يجزئ عند أكثرهم ولا يستحبّ عند أكثرهم، ويترك فعل ما يُجزئ عند جميعهم وهو الأفضل عند أكثرهم (١)].

وذهب الشَّافعي وعطاء وأكثر العترة إلى أنه يستحب التَّثليث في مسح الرَّأس، واحتجُّوا بها رواه مسلم وأبو داود عن عثهان صَفِّة [أَنَّ النَّبِيَ ﷺ تَوَضَّا ثَلَاثًا ثَلَاثًا (٢)]. بالقياس على بقية الأعضاء، إلَّا أنّ الأئمَّة أشاروا إلى أنّ حديث التَّثليث الذي يستدلُّ به الشَّافعي حديث مُجمل، وأنّ المسح في الرِّوايات الصَّحيحة لم يتكرَّر، فيَختصُ تشليث الوضوء المذكور في الحديث بالأعضاء المغسولة.

أمّا المسح فإنّه مبني على التّخفيف الذى يقتضي عدم الاستيعاب، فلا يُقاس المسح على الغسل المُراد منه المُبالغة في الإسباغ، ولو أنّ العدد قد اعتبر في المسح لصار في صورة الغسل؛ إذ حقيقة الغسل هي جريان الماء على العضو المغسول.

ومن أقوى الأدلَّة على عدم تكرار المسح الحديث المشهور الذي صحّحه ابن خزيمة وغيره من طريق عبد الله بن عمرو في صفة الوضوء: [فَمَنْ زَادَ عَلَى هَذَا فَقَدْ أَسَاءَ وَتَعَدَّى وَظَلَمَ (٣)]. وهذا كلُّه يدلّ على أنّ الزِّيادة في مسح الرَّأس على المرّة غير مُستحبَّة، ويُحمل ما ورد من الأحاديث في تثليث المسح -إن صَحَّت - على إرادة الاستيعاب بالمسح لا أنَّها مَسَحات مُستقلَّة لجميع الرَّأس جمعًا بين هذه الأدلَّة.

## رابعًا ـ هل يُطلب تجديد الماء لمسح الرأس؟

تضمَّنت كتب السُّنَّة الرِّوايات الكثيرة والصَّحيحة التي تُدلِّل على تجديد الماء لطُهُور كلِّ عضو من أعضاء الوضوء ومنها الرَّأس، لما رواه عبد خير عن أمير المؤمنين على رَوِّكَ فِي صفة وضوء النَّبِيِّ عَلَيْ قال: [ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ الْيُمْنَي فِي الْإِنَاء فَعَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثَ مَرَّات إِلَى الْمِرْفَقِ، فَعَسَلَ يَدَهُ الْيُمْنَى ثَلَاثَ مَرَّات إِلَى الْمِرْفَقِ، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ الْيُمْنَى فِي الْإِنَاء حَتَّى غَمَرَهَا بِالْمَاء، ثُمَّ رَفَعَهَا بِمَا حَمَلَ مِنَ الْمَاء، ثُمَّ مَسَحَهَا بِيَدِهِ الْيُسْرَى، ثُمَّ مَسَحَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ كِلْتَيْهِمَ مَرَّةً (٤)].

لذلكُ ذهب أكثرَ العُلَماء إلى وجوب تجديد الماء لمسحَ الرَّأْسَ قياسًا على بقية أعضاء الوضوء لحديث عبد الله بن زيد رَفِي [أنَّهُ رَأَى رَسُولَ اللهِ ﷺ فَذَكَرَ وَضُوءَهُ قال:

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوى لابن تيمية [ج ٢١ ص ١٢٦-١٢٧].

<sup>(</sup>٢) من حديث أخرجه مسلم [٩/ ٢٣٠] وأبو داود [١١١] وابن ماجه [٣٣٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٣٥] وابن ماجه [٣٤٤] والنَّسائي [١٤٠]

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه أحمد [١١٣٣] والنَّسائي [٩١].

وَمَسَحَ رَأْسَهُ بِمَاءٍ غَيْرِ فَضْلِ يَدَيْهِ وَغَسَلَ رِجْلَيْهِ حَتَّى أَنْقَاهُمَا (١)]. وجاءت رواية أحمد بلفظ [رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ بَيْلِيُ تَوَضَّأَ يَوْمًا فَمَسَحَ رَأْسَهُ بِهَاءٍ غَيْرِ فَضْلِ يَدَيْهِ (٢)].

#### ذامسا ـ حكم مسح الرأس عند الأنـزع والأفـرع

لمّا علّق الله سُبحانه عبادة الغَسْل بالوجه وباقي الأعضاء؛ خصَّ عبادة المسح بالرَّأس التي مُنزلتها من الأحكام كمنزلتها من الأبدان، والرَّأس وإن كان هو العضو المعلوم من الإنسان فإنَّ مُسمَّاه يُطلق على الشَّعر النَّابت عليه بلفظه كما في قوله تعالى ﴿ فَإِنَّ أَحْمِرْ رُزُونَا السَّيْسَرَ مِنَ الْهَدِي وَلا تَحْلِقُواْ رُونُوسَكُمْ حَتَّىٰ يَبِلُغَ الْهَدَى مَحِلْدُ ﴾: في قوله تعالى ﴿ فَإِنَّ أَحْمِرُ رُزُونَا السَّيْسِ مَن النَّبي بَيْكُ المَدَى وقول النَّبي بَيْكُ المَدَى وقول النَّبي بَيْكُ [احْلِقُ رَأْسَكَ (٤)]. والحلق إنَّما هو في شعر الرّأس.

ولما كان الثّابت عند العُلماء أنّ جميع الرّأس أصل في إيجاب عمومه، وكانت الجبهة خارجة عنه بالسُّنّة وإن كانت منه بالحقيقة والخلقة؛ كان لابدٌ من الإشارة إلى حُكم مسح الرّأس عند كلّ من إنحسر شعر رأسه أو بعضه، (فالأصلعُ) مَن سقط شعر مُقدَّم رأسه أو وسطه، و(الأنزعُ) منْ زال شعر مُقدَّم رأسه عمّا فوق الجبين [٥]، أمّا (الأقرعُ) فهو الذي ذهب شعر رأسه من آفة أو مرض، والحُكم الأظهر عند هؤلاء أن يمسحوا من الرّأس مقدار العادة على القول بالتّعميم.

أمَّا (الأفرعُ) الذي كثر شعره وطال حتَّى نزل على جبهته وربَّما وصل عند بعض النَّاس إلى قُرب حاجبيه؛ فحُكمه مسح جزء من الشَّعر المُلتصق بنفس الرَّأس عند الشَّافعية وليس الزَّائد على الجبهة أو القفا، وإذا طال شعر الرَّأس فنزل إلى العُنق أو الكتف فإنَّه لا يجب إلَّا مسح ما حَاذى الرَّأس بخلاف المالكيَّة الذين قالوا بضرورة مسح الجميع.

#### 

<sup>(</sup>٣) أورده المناوى فى فيض القدير [٣٨٩٧] وحسَّنه. (٤) من حديث أخرجه البخارى [١٨١٤] ومسلم [٣٨٩٨] ومسلم [١٨١٨] وأبو داود [١٨٦٠]. (٥) الجبين وجمعه أجبُن: ما بين منبت الشَّعر والحاجبين.

وعندما تميزت المرأة عن الرّجُل باسترسال الشّعر والضّفائر اختلفت آراء العلماء في كيفيّة مسحها للرّأس.[فمنهم من أوجب مسح جميع شعر المرأة لانتقال الفرض إليه، ومنهم من قال بمسح ما يُوازى الفرض من مقدار الرّأس(١)].

و (جاء) في اليخارى قول ابن المسيَّب [الْمَرْأَةُ بِمَنْزِلَة الرَّجُلِ تَمْسَحُ عَلَى رَأْسهَا (٢)]. كما نُقل عن الإمام أحمد قوله [يكفى المرأة مسح مُقدَّم رأسها، ولمّا سُئل كيف تمسح المرأة ومَن له شعر طويل كشعرها؟ قال: إِن شاء مسح كما رُوى عن الرَّبيع - وذكر الحديث ـ ثمّ قال هكذا: ووصَعَ يَدَهُ عَلَى وسَط رأسه ثمّ جرَّها إلى مُقدَّمه ثمّ رفعها فوضعها حيث بدأ منه ثمّ جرّها إلى مُؤخِّره (٣)].

والوصف الذى ذكره الإمام أحمد لمسح رأس المرأة هو ترجمة ما روته الربيع بنت مُعَوِّذ بن عفراء قالت وأنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ تَوَصَّا عَنْدَهَا فَمَسَحَ الرَّأْسَ كُلَّهُ مِنْ قَرْنِ الشَّعْرِ ، كُلَّ نَاحِيَة لمُنْصَبِّ الشَّعْرِ ، لاَ يُحَرِّكُ الشَّعْرَ عَنْ هَيْئَته (٤)». والقرن أعلى الرَّأس، إذ لو مَسَح مَن أسفل للزم تغيَّر الهيئة وقد قالت «لاَ يُحَرِّكُ الشَّعْرَ عَنْ هَيْئَته».

وقوله «كُلَّ نَاحِية»: أى فى كلّ ناحية من نواحى الشَّعر مُستوعبا مسح الرّاس طُولا وعرضًا مُنتهيًا فَى المسح لُنصب الشَّعر، والمُنصب هو المكان الذى ينحدر إليه الشَّعر وهو أسفل الرّأس من كلّ ناحية، وهو مأخوذ من انصباب الماء وهو انحداره من أعلى إلى أسفل، والمُراد أنّه كان يبتدىء المسح من أعلى مُنتهيًا إلى أسفله ولا يُحرِّك شعره عند المسح، يفعل ذلك فى كلّ ناحية على حدة، (قال) ابن رسلان [وهذه الكيفية مخصوصة بمن له شعر طويل، إذ لو ردّ يده عليه ليصل الماء إلى أصوله لانتفش ويتضرّ رصاحبه بانتفاشه وانتشار بعضه (٥)].

### سابعا ــهل يُجزىء غسل الرأس عن مسحها؟

المسح هو الأمر المتعبَّد به في الشّريعة مع الرّأس، فإذا غَسَل المُتوضِّى، رأسه بدلا من مسحها فإِنّه لم يخرج عن المعنى المطلوب في إيصال الفعل إلى المحلّ وتحقيق التّكليف في التّطهير، ورغم استيفاء الغاسل لما رتّبه عليه الشّرع الشّريف بتعميم الرّأس بالماء، فإنّ حُكم من غَسل رأسه بَدَل مسحها كان الإجزاء مع الكراهة عند أكثر الأئمّة،

<sup>(</sup>١) انتظر أحكام القرآن [ج ٢ ص ٥٧٥].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى مُعلَّقًا قبل رقم [ ١٨٥].

<sup>(</sup>٣) انظر المنهل العذب المورود [ج٢ ص ٥٩].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود بإسناد حسن [١٢٨].

<sup>(</sup>٥) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ٥٨].

والفارق بينهما أنّ المسح عبارة عن إمرار اليد على الممسوح خاصّة، وهو في الوضوء عبارة عن إيصال الماء إلى الآلة الممسوح بها، والغَسْل عبارة عن إيصال الماء إلى المناء إلى المغسول وهذا معلوم من ضرورة اللِّغة [(١٠)].

فإن فَعَل المُتوضِّىء ذلك فإن الغَسْل يُجزئه عند الشّافعية لكنّه يكون قد أتى بخلاف الأوْلَى وهو مكروه عند الحنابلة لكنّه يُجزىء عن المسح بشرط إمرار اليد على الرَّأس، وقالت الحنفية والمالكيّة بكراهته لأنّ الله تعالى أمر بالمسح لا بالغَسْل فقال ﴿ وَآمْسَحُواْ بِرُءُ وسِكُمْ ﴾.

## ثامنًا ـ مشروعية مسح الأذنين

خلق الله سبحانه أذن الإنسان في أحسن صورة وأبلغها في حصول المقصود منها، باعتبارها آلة السّمع والتَّلقي وجعلها رسوله وبريده المُبلِّغ إليه، وخصَّها بغضون واعوجاجات تمسك الهواء، وجوَّفها كالصَّدَفة لتستقبل الأصوات الدّاخلة إليها فتكسر حدّتها ثمّ تُؤدِّيها إلى الصِّماخ، ومن هنا يستبين للمُسلم حكمة مسح الأذنين بالماء عند كل وضوء ليمنع وصول مُكوِّنات الدُّهون الشَّمعية إليها ويحول دون تراكمها فيها [(٢٠)].

وإذا كان الاختلاف قد قام حول علاقة الأذنين بالرَّاس أم بالوجه ومشروعية مسحهما بماء الرَّاس أم بغيره، فإنّ الحقيقة تُقرِّر وجود هذا الارتباط الحُكمى القائم بين الأذنين والرَّأس بعدما أكَّدت الأدلة الصَّريحة أنّ النَّبى عَيِّكَ مسحهما عند وضوئه، وبيّن أنّهما يُسحان كما تُصح الرَّأس لكونهما مُضافين إليه شرعًا ومُرتبطين به حُكما لقوله عَيِّكَ عند مالك والنسائى «فَإِذَا مَسَحَ برَأْسه خَرَجَت الْخَطَايَا مِنْ رَأْسه حَتَّى تَخْرُجَ مِنْ أُذُنَيْهُ (٣)». وفي خروج الخطايا من الأذنين بمسح الرّأس دليل على أنّهما من الرّأس كنص الحديث.

كما قام الدَّليل على أنَّ مسح الأُذنين من السُّنَة الفعليّة عندما توضَّا رسول الله عَلَيْ فمسح ظاهرهما وباطنهما مرّة واحدة كما في رواية المقدام بن معديكرب «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ تَوَضَّا فَمَسَحَ برأُسه وَأَذُنيْه ظَاهرَهما وبَاطنهما». وزاد هشام في رواية الوليد «واَدْخُلُ أَصَابِعَهُ فِي صَمَاخُ أَذُنيْه (٤)». وقول ابن عبّاس رضى الله عنه (١) انظر أحكام القرآن [ج ٢ ص ٩٧٥]. (٢) انظر مفتاح دار السّعادة [ج ١ ص ١٩٠]. (٣) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٩١٩، ١] والنّسائي [٣٠١] ومالك [٢٠]. (٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٩١٩ وابن ماجه [٣٦٩]. والصّماخُ: قناة الأذن التي تُفضي إلى طبلتها، أو هو النّقب الذي تدخل فيه رأس الأصبع إلى الأذن وجمعه أصمخة [انظر المصباح المنير - ١٣٧].

«أَنَّهُ رَأَى رَسُولَ الله عَلَى يَتَوِضَّا \_ فَذكر الحديث كلَّهُ ثَلاَثًا ثَلاَثًا حتَّى قال \_ وَمَسَحَ برأْسه وَأَذُنَيْه مَسْحَةً وَاحِدَةً (١) . وفيه دليل على غَسْل الأعضاء ثلاثًا ثلاثِا ومَسْح الرّاسَ مرّة واحدة .

ويتصل بمسح الأذنين ما يلى:

1 ـ اتفاق الأثمة الشّلاثة على أنّ مسح ظاهر الأذنين وباطنهما من سُن الوضوء، بخلاف الحنابلة الذين قالوا بوجوب المسح لكونهما من الرّأس لما جاء عن أبي أمامة عند أبي داود «تَوَضَّا النَّبِيُّ عَلِيُّ فَغَسَلَ وَجْهَهُ ثَلاَثًا، ويَدَيْه ثَلاَثًا، ومَسَح برأُسه وقَالَ: الأذُنَانِ مِنَ الرَّأْسِ (٢)». وأخرجه ابن ماجه بلفظ «الأذُنَانِ مِنَ الرَّأْسِ وَكَانَ يَمْسَحُ الْمَاقَيْنِ (٣)». و«الْمُوقُ»: طَرَف العينين ممّا يلي الأنف وهو مجرى الدَّمع وجمعه: آماق.

٧ - يسنُ عند الأثمة الثّلاثة مسحهما بماء جديد لحديث عبد الله بن زيد كَرْفَكَ وفيه (فَأَخَذَ لَأَذُنيه مَاء خلاف الْمَاء الَّذِي أَخَذُهُ لِرَأْسِه (٤) ». ويُسنُ عند الأحناف مسحهما ولو بماء الرّأس لحديث ابن عبّاس رضى الله عَنه في صفة وضوء النّبي عَلَيْهُ (وَمَسَحَ بِرَأْسِهِ وَأَذُنيه مرةً وَاحِدَةً (٥)».

٣ ـ يسن عند الجمهور مسح باطنى الأذنين بالسبابتين وظاهرهما بالإبهامين لرواية ابن عبّاس «ثُمَّ مَسَح برأسه وأذنيه باطنهما بالمُسبَّحتين وظاهرهما بإبهاميه (٢)». والأفضل في كيفية المسح أن يُدخل المُتوضيء أطراف سبابتيه داخل الأذنين ويضع إبهاميه خلفهما ويُثنى إصبعيه السبابة والإبهام ويُديرهما حتى يتم مسحهما ظاهرا وباطنا، وإذا مسحهما بأى كيفية أخرى أجزاه.

ك \_ يُطلَب مسح الأُذُنين باليدين معًا حيث لا يُستحب البداءة فيهما باليُمني ولأنّ مسحهما معًا أيسر وأهون على المُتوضّيء.

٥ ـ يُستحب مسح الصَّدغين في الوضوء وهو ما بين العين والأَذُن ويُطلق على الشّعر المُتدلّي على هذا الموضع ومسحه مشروع تكميلا لمسح الرّأس ودليله حديث الرّبيّع بنت مُعود «رَأَيْتُ النّبِي عَلَي يَتوَضَّأ فَمَسَحَ رَأْسَهُ وَمَسَحَ مَا أَقْبَلَ مِنْهُ وَمَا أَدْبَرَ وصدُغَيْه وأَذُنَيْه مَرَّةً وَاحدَةً (٧)».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ۳٤٩٠] وأبو داود [۱۳۳]. (۲) حديث صحيح أخرجه أبو داود [۱۳۳] وائترمذى [۳۷]. (۳) حديث حسن أخرجه ابن ماجه (۳۲۳] وأورده في المشكاة [۲۱3] والصّحيحة [۳۲]. (٤) أخرجه البيهقى في سُننه [۱/ ۳۵] وقال إسناده صحيح. (٥) من حديث صحيح أخرجه النّسائى [۱۰۱] وأبو داود [۱۳۳] والدّارمى [۲۹۷]. (۲) من حديث حسن أخرجه النّسائى [۲۰۱]. (۷) أخرجه أحمد بإسناد حسن [۲۰۹] وأبو داود [۲۲۹] والتّرمذى [۳٤].

#### الفرض الرابع

#### (غسل الرجلين إلى الكعبين)

لمّا قال تعالى ﴿ وَالمّسَحُواْ بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ﴾ : ذهب جميع الفقهاء من أهل الفتوى في الأعصار والأمصار إلى أنّ مراد الله تعالى في الآية الكريمة هو غَسْل القدمين مع الكعبين، فلا يُجزىء مسحهما، ولا يجب المسح مع غَسْلهما، ولم يثبت خلاف هذا عن أحد يُعتد به في الإجماع، فعَسْل القدمين مع الكعبين هو الأمر النّابت من [فعل] النّبي عَلَيْ في أكثر من رواية واللازم من [قوله] في أكثر من حديث صحيح صريح.

أمًا [الفعل]: فالذى ثبت بالنقل المُستفيض المُتواتر عن أمناء العلم والدِّين فى هذه الأُمَّة أنَّ رسول الله عَلَي داوم على غَسْل الرِّجْلين فى الوضوء، وتوافرت الأحاديث عن صحابته الكرام فى حكاية وضوئه عَلَي وكلُها تصرّح بالغَسْل، ولم يأت فى شىء منها عن المسح إلاَّ ما ذُكر فى مسح الخقين.

وأمّا [القول]: فقد جاء أمره ﷺ بغسل الرّجلين في أكثر من حديث لقول عبد الله بن عمرو «تَخَلَفَ عَنَّا رَسُولُ الله ﷺ في سَفْرَة ، فَأَدْرَكَنَا وَقَدْ أَرْهَقَنَا الْعَصْرُ ، فَجَعَلْنَا نَتُوصًا أُونَمْ سَحُ عَلَى أَرْجُلنَا فَنَادَى بِأَعْلَى صَوْتَه : وَيْلٌ للأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ مَرَّتَيْن أَوْ ثَلَاثًا وَنَمْ سَحُ عَلَى أَرْجُلنَا فَنَادَى بِأَعْلَى صَوْتَه : وَيْلٌ للأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ مَرَّتَيْن أَوْ ثَلَاثًا وَ وَيْلٌ للأَعْرَاقِيب مِنَ النَّارِ (٢)». ولمّا رأى عَلَي الشّهَا فَقَالَ «بَطْنَ الْقَدَم يَا أَبَا فَقَالَ : وَيْلٌ للْعَرَاقِيب مِنَ النَّارِ (٢)». ولمّا رأى عَلَي الضّرير يتوضّا فقال «بَطْنَ الْقَدَم يَا أَبَا الْهَيْثُم (٣)» أَى اَعْسَلَ بطن القدم واعتن بمرور الماء عليه وتعميمه لتحقيق طهارته ، ثمّ النَّار واية المسند لتجمع بين أهميّة غَسْل العقب وبطن القدم كما في قوله عَلَيْ «وَيْلٌ للأَعْقَاب وبُطُون الأَقْدَام مِنَ النَّار يَوْمَ الْقيَامَة (٤)».

كما روى مسلم عن أبى هريرة «أنَّهُ رَأَى قَوْمًا يَتَوَضَّئُونَ مِنَ الْمطْهَرَة فَقَالَ: أَسْبِغُوا الْوُضُوءَ، فَإِنِّى سَمعْتُ أَبَا الْقَاسِمِ يَقُولُ: وَيْلٌ لَلْعَرَاقِيبِ مِنَ النَّارِ (٥٠)». وجاء عند النسائى بلفظ «وَيْلٌ لِلْعَقِبِ مِنَ النَّارِ (٢٠)». والمطهَرة: كلَّ إِناءَ يكون موضعا لماء التَّطهُر،

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٦٠ ] ومسلم [ ٧٧ / ٢٤١ ] وأبو داود [ ٩٧ ] .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٩٠٦] وأورده في صحيح الجامع [٧١٣٤].

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطُّبراني في الكبير وانظر التّرغيب [ج ١ ص ١٧٠].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٧٦٣٦ ] وأورده في صحيح الجامع [٧١٣٣].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٤٢/٢٩].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٦٥] والنّسائي [ ١١٠].

والعراقيب جمع عُرقوب بضم العين في المُفرد وفتحها في الجمع، وهي من الإِنسان وتر غليظٌ فوق عقبيه وهما مؤخّر القدم، والمعنى: ويل لمن تسامحوا في غسل الرِّجلين حتى أنّهم لم يُدخلوا العقب فيه.

ومن ذلك يُعْلَم أنّ فرض الوضوء هو غَسْل الرِّجلين مع الكعبين باتفاق الأئمة وأكثر أهل العلم والصَّحابة والتَّابعين الذين قرأوا قوله تعالى ﴿وَٱمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ﴾ بنصب الأرجل عطفًا على الوجوه، فكان الكعبان وهما العظمان النَّاتان عند مفصل القدم الحدَّ الشرعى المطلوب للعَسْل، ومدلول الآية ذاتها يُعضُد ما ذهب إليه الأثمة الأربعة وغيرهم من أهل السُّنَة والجماعة في مُواجهة الاختلاف الذي قام حول مسألتين:

الأولى - مقصود الآية بين غسل الرُّجْلَين ومسحهما.

النَّانية . تعريف الكعبين وحقيقة موقعهما من الفرضيّة فيها.

فالمسألة الأولى تتعلق بالأوجه الشّلاثة التي جاءت في قراءة قوله تعالى ﴿ وَٱرْجُلَكُمْ ﴾ رَفْعًا ونَصْبًا وخفْضًا، فمن قرأ بالنّصب جعل العامل [اغسلوا] وبني على أنّ الفرض في الرّجُلين الغَسْل دون المسح وهو مذهب الجمهور والكافّة من العلماء، وهو الثّابت من فعل النّبي على وقوله، ثمّ إنّ الله تعالى حدّهما في الآية الكريمة بقوله ﴿ إِلَى اللهُ تعالى خدّهما في الآية الكريمة بقوله ﴿ إِلَى الْكَرِّبَةُ فِي كِما قَال في اليدين ﴿ إِلَى الْمَرَافِق ﴾ فدل ذلك على وجوب غسلهما بلا خلاف بين العلماء.

كما قضت السُّنَة بأنّ النَّصْب يُوجب العطف على الوجه واليدين ودَخَل بينهما مسح الرَّأس وإن لم تكن وظيفته كوظيفتهما لأنّه مفعول قبل الرِّجلين لا بعدهما، فذُكر لبيان التَّرتيب لا ليشتركا في صفة التَّطهير، ثمّ تأتي قراءة الخفض لتبيّن أنّ الرِّجْلَين يُمسحان حال الاختيار على حائل وهما الخُفَّان، فعطف بالنّصب مغسولاً على مغسول ، وعطف بالخفض ممسوحاً على محسوح [(١)].

فإذا كانت الآية الكريمة قد جاءت مُجملة في الرِّجلين (٢) باعتبار احتمالها للْغَسْل

<sup>(</sup>١) انظر أحكام القرآن [ج ٢ ص ٥٧٨].

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾: مُفردها رِجُل وجمعها: أَرْجُلٌ [مُؤنَثة] من أصل الفخذ إلى القدم وتنقسم إلى قسمين: [الأوّل]: من أوّل القدم إلى الرُّكبة ويشتمل على (مُشط القدم) وعروق ظهره وفيه الأصابع الخمسة، و(القدم): مُؤنَثة وتُذكّر وجمعها: أقدام، وهى ما يطأ الأرض من رِجل الإنسان من قول الله تعالى ﴿ فَتَرِلَّ قَدَمٌ مُ بَعَدُ ثُبُوتِهَا ﴾ [النّحل: ٩٤]. و(الْعقبُ): مُؤخّر القدم وجمعه أعقاب مُؤنّنة، ويعلوه (العُرقوب): وجمعه: عَراقيب، وهو وتَدَّ غليظ فوق العقب، ثمّ (الكعب): وهو كلّ ما ارتفع وعلا وهو العظم النّاشز عند مُلتقى السّاق والقَدَم، وتبدأ السّاق من فوق الكعب وهي مُؤنّنة وجمعها: سيقان،

والمسح، فإنَّ فعل رسول الله عَلَيْ الدَّائم وبيانه المُستمر الذى وقع منه لهذا الفعل طول حياته يُوَكِّد وُجوب الغَسْل دون غيره، وإن كانت الآية غير مُجملة فقدورد في السُّنة الأمر الصريح بالغَسْل وُرودًا ظاهرًا لا لَبْس فيه مُتضمَّنًا تخليل أصابع الرَّجْلَين، وتعاهد العقبين، وباطن القَدَمين، وإطالة التَحجيل، وإسباغ غسلهما، ولا علاقة لهذا كله بالمسح وإنما يستلزم الغسْل بلا مُنازع.

(قال) في الحُجَّة البالغة [ولا عبرة بقوم تجارت بهم الأهواء فأنكروا غَسْل الرِّجْلين مُتمسِّكين بظاهر الآية، فإنه لا فرق عندى بين من قال بهذا القول وبين من أنكر غزوة بدر أو أُحُد مما هو كالشَّمس في رابعة النّهار(١)].

أمّا المسألة الثّانية فقد كان التَّعارُض فيها واضحا عندما أكد جمهور أهل السُّنَة والجماعة أنّ الكعبين المُحدَّدين للغَسْل في الآية الكريمة هما العظمان النّاتئان في جنبي الرّجْل بلا خلاف، في حين قالت الإمامية وكلُّ من ذهب معها إلى وجوب المسح: أنّ الكعب المُراد في الآية هو عظم مُستدير موضوع تحت عظم السَّاق حيث يكون مفصل السّاق والقَدَم، وهذا أمر مردود عليه من عدَّة وجوه [(٢)]:

[الأوّلِ]: لو كان الكعب كما ذُكر عند من قال بالمسح لكان الحاصل في كلّ رِجْلٍ كعبًا واحدًا، ولكان ينبغي أن يُقال [وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكِعَابِ].

اً الثّاني]: أنّ العظم المُستدير الموضوع في المفصل والمُسمَّى عندهم بالكعب شيء خَفي لا يعرفه إلاّ المُشرِّحون والأطبّاء، أمّا العظمان النّاتئان في طَرَفي السّاق فإنّهما محسوسان ومعلومان لكلّ مُكلَف، ومناط التّكاليف العامّة يجب أن تكون أمراً ظاهراً لا أمراً خفيًا.

[الثّالث]: توافُق السُّنَّة مع المعنى فى تعريفها بالكعب فيما رُوى عن النَّعمان ابن بشير أنّ رسول الله عَلَيْ قال «وَالله لَتُقيمُنَّ صُفُوفَكُمْ أَوْ لَيُخَالفَنَّ الله بَيْنَ قُلُوبكُمْ، قَالَ: فَرَأَيْتُهُ بِرُكْبَتِهِ، وَكَعْبَهُ بِكَعْبِهِ (٣٠)».

ما بين الرُّكِبة والقَدَم. قال تعالى ﴿فَلَمَّا رَأَتَهُ حَسِبَتْهُ لُجُّةٌ وَكَشَفَتْعَن سَاقَيْهَا﴾ [النمل: ٤٤]. ثمّ الرُّكبة وجمعها : رُكَب موصّل أسفل الفخذ بأعلى السَّاق.

[الشّاني]: من أول الفخذ إلى العَجُر ويشتمل على (الفخذ) وجمعه أفخاذ مؤنّفة: ما بين الرُّكبة إلى الوَرِك، ثمّ (الوَرِك، ثمّ (الوَرِك، ثمّ المُعلَد، ثمّ تأتى (الكُعبرة) في أعلى رأس الفخذ من الأمام وجمعها كعابر، ثمّ (الألية) وهي تراكم من الشّحم على أعلي رأس الفخذ من الخلف، ثمّ يأتي (العَجُر) وجمعه أعجاز، وهو الجزء الخلفي في نهاية السّلسلة الفُقَّارية، وعجُر الشّيء مُؤخّره.

<sup>(</sup>١) انظر حجُّهُ الله البالغة [ج ١ ص ١٧٥].

<sup>(</sup>٢) انظر أحكام القرآن [ج ٢ ص ٥٧٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٨٣٤٢ ] وأبو داود [ ٦٦٢ ] وابن حبًّان [ ٢١٧٦ ].

أمّا [الرّابع]: فهو الأوفر لغة في تعريف الكعب الذي هو في لغة العرب: مأخوذ من العُلُو والارتفاع ومنه سُمِّيت الكعبة بذلك، وقد يُستعمل في الشَّرف والجد تشبيها ومنه الحديث «وَالله لاَ يَزَالُ كَعْبُك عَاليًا». كما أنّ كلّ ناتىء عندهم كعب، وسُمِّيت المرأة كاعبا لنتوء ثديها [(١)].

واستكمالاً للجانب البحثى في المسألة وكما قال الأئمة الكرام فإن القول في دخول الرّجْلين في الكعبين كالقول في دخول المرافق في الوضوء سواء بسواء ، لأن الكعب في السّاق ، كما أن المرفق في العَضُد ، وكلّ واحد منهما هو في غير المذكور منهما ؛ فإذا غَسَل المسلم السّاعد إلى المرفق فالمرفق آخر العَضُد ، وإذا غَسَل القَدَم إلى الكعبين ، فالكعبين ، فالكعبين ، قالكعبين ، السّاقين [(٢)].

ويتعلَّق بغَسْل الرِّجْلَين إلى الكعبين ما يلى:

#### ا \_غسل الرجلين إنقاؤهما

البدء في غَسْل الرِّجْلَين باليمين من السُّنَّة باتفاق تحقيقا لفضيلة التَّيامُن فيه، أمّا تكرار الغَسْل ثلاث مرّات فالفقهاء لا يرون هذا العدد في الرِّجْلَين كما في غيرها من الأعضاء لما رواه أبو داود ومسلم عن عبد الله بن زيد في صفة وضوء النبي عَلَيْ قال «فَغَسَلَ رِجْلَيْهِ حَتَّى أَنْقَاهُمَا (٣)». ولم يذكر عددا، واستدلُّوا به على أنّ الغَسْل لا يتقيّد بعدد، وأكدوا من جهة المعنى أنّ قُرب القَدَمين من الأرض والمشى عليها وتعرضها للأوساخ والأدران يحمل الأمر فيها على مجرَّد الإنقاء وإزالة ما عليها من غير اعتبار لعدد مرّات الغَسْل لما رُوى عن يزيد بن أبى مالك عن معاوية يُريهم وضوء رسول الله عَنَوَضَا ثَلاَتُا وَغَسَلَ رَجْلَيْهِ بِغَيْرِ عَدَد (٤)».

### ٢ ـ تخليل أصابع القدمين

يسن في الوضوء تخليل أصابع القدمين لما رواه مسلم عن عاصم بن لقيط عن أبيه أن رسول الله على قال: «إِذَا تَوضَأْتَ فَأَسْبِغِ الْوُضُوءَ وَخَلَلْ بَيْنَ الأَصَابِعِ (٥)». كما يشرع هذا التَّخليل بخنصر اليد اليُسرى بادئًا بخنصر رجله اليُمني خاعًا بخنصر رجله اليُسرى لقول المستورد بن شدًّاد «رأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَي تَوضًا فَخَلَلَ بخنصر رجله اليُسرى لقول المستورد بن شدًّاد «رأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَي تَوضًا فَخَلَلَ

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ٦ ص ٩٧] والمطلع [ص ٦٦].

<sup>(</sup>٢) انظر أحكام القرآن [ج ٢ ص ٥٨٠].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٩ / ٢٣٦] وأبو داود [ ١٢٠].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٢٥].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٤٢] وابن ماجه [٣٦٧] والنسائي [ ١١٤].

أَصَابِعَ رِجُلَيْهِ بِخِنْصَرِهِ (¹)». كما جاء قوله عَلَيْ في رواية التّرمذي «إِذَا تَوَضَّأْتَ فَخَلُلْ بَيْنَ أَصَابِعِ يَدَيْكَ وَرِجْلَيْكَ(<sup>٢)</sup>».

ثمّ يأتى قوله ﷺ عند ابن ماجه «إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاة فَأَسْبِغ الْوُضُوءَ، وَاجْعَلِ الْمَاءَ بَيْنَ أَصَابِع يَدَيْكَ وَرِجْلَيْكَ (٣)». ليُؤكّد أنّ تخليل الأصابِع من تمام إسباغ الوضوء. (قال) في شرح التّرمذي [من سُن الوضوء تخليل أصابع الرّجْلين في غسلهما، وهذا إذا كان الماء يصل إليها من غير تخليل، فلو كانت الأصابع مُلتفَّة لا يصل الماء إليها إلا بالتّخليل فحينئذ يجب التّخليل لا لذاته لكن لأداء فرض الغسل (٤٠)].

والتخليل نوع من الدُلْك يتحقَّق بإمرار اليد على العضو ومرسه بها، ويُباشر المُتوضِّىء التَّخليل بخنْصَر اليُسرى لأنَّ دلْك أصابع الرِّجلين ليس من الأعمال الشريفة التي تُباشر باليمين، وإذا كان الاهتمام بنظافة ما بين أصابع القَدَمين قد تأكَّد من خلال تخليلها، فلابد وأن يمتد ذلك إلى باطن القَدَمين وما تحت الأظافر وما فوق رءوس الأصابع حتى تُنقَى وتُنظَف وتُطهر.

#### العقام العقبين بالغسل

كما يُطلب تعاهد العقبين بالعَسْل لاتفاق الأئمة على أنّ ترك لُمعة في مُؤخِّر قَدَم المُتوضِّىء مُخلِّ بالطَّهارة، الأمر الذي جعل رسول الله عَلَّ يُحدُّر القوم لمّا رآهم عقب وضوئهم ومؤخْر أقدامهم تلمع وتظهر يُبوستها لمّا لم يُصبها الماء فقال «وَيْلٌ للأَعْقَاب مِنَ النَّار - أَسْبغُوا الْوُضُوءَ (٥)».

وإنّما خصَّ الأعقاب بالذِّكر لأنّها السّبب في الحديث، ولأنّها هي التي يتساهل النّاس فيها غالبًا، والحديث يدلُّ على وجوب تعميم أعضاء الوضوء المفروض غُسْلها، وعلى أنّ ترك لُمعة منها مُخلِّ بالطهارة، ثمّ تأتى رواية أحمد ومسلم «وَيْلٌ للْعَرَاقيب منَ النَّارِ (٢)». وهي جمع عُرقوب وهو العصب الموثّق خلف الكعبين لتؤكّد اتّساع مساحة الغَسْل في هذا الجزء من القَدَم فيبطُل قول من يكتفي بالتّطهير فيما دون ذلك.

وأكثر الأئمة والفقهاء على القول باستحباب إطالة غَسْل الرِّجْلين إلى ما يعلو الكعبين لحديث إطالة الغِرَّة والتّحجيل حيث تبلغ الحلية من المؤمن حيث يبلغ الوضوء

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه الترمذي [ ٠ ٤ ] وابن ماجه [ ٣٦٥] وأبو داود [ ١٤٨ ] بلفظ ، يَدلُّكُ،.

<sup>(</sup>٢) حديث حسن أخرجه التّرمذي [٣٩].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن صحيح أخرجه ابن ماجه [٣٦٦] وأورده في الصّحيحة [١٣٠٦].

<sup>(</sup>٤) انظر تحفة الأحودي [ج ١ ص ١١٤].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [١٦٥] ومسلم [٢١/٢١] وأبو داود [٩٧].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٨٤٠٠٨] ومسلم [٢٤٢/٢٩] وابس ماجه [٣٧٠].

لذلك اقتضت السُّنَة أن يغسل المتوضّىء أكثر من المطلوب في تحديد الوجه والمرفقين والكعبين من غير زيادة في العدد، إذ نحن الغر المحجَّلون علينا أن نلقى رسول الله عَلَيْ بغرة كبيرة وأن نوسع من دائرة المطلوب في الغسل حتى تتحقَّق هذه الصَّفات الوضيئة الميمونة في أُمَّته عَلَيْ .

# ثانيا ـ أحكام تكميلية متصلة بفقهية الوضوء وأركانه أـ الترتيب في غسل الأعضاء

كلُّ من حَكى وضوء رسول الله ﷺ حكاه مُرتَّبًا على نسق الآية الكرية، فلم ينقل عنه ﷺ أنه لم يتوضًا إلا مُرتَّبًا مُتواليًا لم يخلّ به مرة واحدة، وعندما نظر الأئمة فى حُكمية هذا الترتيب ذهب الحنفيون ومالك والقورى إلى القول بأنه سُنَّة مُؤكدة على الصّحيح وليس بواجب واستدلُوا بقوله تعالى ﴿فَاعْسُلُواْ وُجُوهَكُم ﴾: فأمر بغسل الأعضاء الشّلاثة ومسح الرَّاس وعَطَف بعضها على بعض بالواو وهى لا تقتضى الترتيب، كما أنّ وضع المسوح بين مغسُولين لا يدل على أنّ الترتيب فرض بل فائدته الدّلالة على استحباب التّرتيب، ويتأيّد وجوب التّرتيب في الأركان عند الشّافعي وأحمد من خلال وجوه أربعة:

١ - بأنّه ﷺ لم يتوضّأ إلا وضوءا مُرتّبًا ولو لم يجب لتركه في وقت بيانًا للجواز كما في التثليث.

٢ - وبما صح من قوله عَلَي « إِبْدَأُو بِمَا بَدَأُ الله به (١)». وقد رواه أحمد هكذا بلفظ الأمر ورواه مسلم بصيغة الخبر بلفظ «أَبْدَأُ بِمَا بَدَأُ الله به (٢)». وجاء عند النسائى بلفظ «نَبْدَأُ بِمَا بَدَأُ الله به ورد في الحج ، فالعبرة بعموم الله ضوء وإن كان قد ورد في الحج ، فالعبرة بعموم الله فظ لا بخصوص السبب .

٣ - وبأنّه سُبحانه ذَكر ممسوحًا بين مغسولات وتفريق المتجانس لا ترتكبه العرب إلا لفائدة وهي هنا وجوب الترتيب لا ندبه بقرينة الأمر في الخبر المذكور.

٤ ـ ولأن العرب إذا ذكرت متعاطفات بدأت بالأقرب فالأقرب، فلما ذكر فيها الوجه ثم اليدين ثم الرأس ثم الربخين دلت على الأمر بالترتيب.

### ٢ ـ الموالاة في تطمير الأعضاء وغسلها

كما يُطلب التَّتابُع في غسل الأعضاء من غير تراخ بين أبعاضه ولا بفصل فعل

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أحمد [١٥١٨١].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٤٧ / ١٢١٨] والنّسائي [٧٩٧٠] ومالك [٨١٨].

ليس منه، بأن يُطهِّر العضو اللاّحق قبل جفاف السَّابق مع اعتدال الزَّمان والهواء، وهو ما يعرفه العلماء بالموالاة في تطهير الأعضاء وغسلها.

ولمّا ذكر الله تعالى أعضاء الوضوء وترتيبها وأمر بغسلها مُعقّبة لزم أن تكون مفعولة مجموعة كجمعها في الآية ، فذهب أحمد والأوزاعي وابن أبي سلمة من المالكية والشّافعي في القديم إلى وجوب الموالاة مُطلقًا ، وقيّد مالك الوجوب فيها بالذّكر والقُدرة لما رُوى عن خالد مَعْدَان عن بعض أزواج النّبي عَنِي «أَنْ رَسُولَ الله عَنِي رَأَى رَجُلا يُصلّي وَفي ظَهْرِ قَدَمه لُمْعَةٌ قَدْرُ الدِّرْهَمِ لَمْ يُصبْها الْمَاءُ فَأَمَرهُ النّبي عَنِي أَنْ يُعيدَ الْوضوء والصّلة إن صلى به ، وعلى مشروعية وضوئه بدون غسل يجب عليه إعادة الوضوء والصّلاة إن صلى به ، وعلى مشروعية الموالاة في الطّهارة .

# ٣ـ إمرار اليد على العضو دلكا مع الماء

الدّلك هو إمرار اليد على العضو المغسول مع الماء وقصده تمكين الماء من العضو المغسول وإسباغه، وهو واجب في الوضوء والغُسْل عند مالك وأصحابه والمزني من أصحاب الشّافعي مُستدلِّين بقول النّبي عَلَي لعائشة رضى الله عنها في الغُسْل «أدلكي جَسَدَك بيدك (٣)». والأمر فيه للوجوب ولما ورد في حديث عبد الله بن زيد «أَنَّ النَّبِي عَلَيْ تَوَضَّا فَجَعَلَ يَقُولُ: هَكَذَا يَدلُك (٤)». وحديث المستورد بن شدّاد قال «رأَيْتُ رَسُولَ الله عَلَي إِذَا تَوضَاً يَدلُك أَصَابِعَ رَجْلَيْه بِخنْصَرِه (٥)».

وذهب الحنفيون والشّافعية وأحمد إلى أنّ الدَّلك سُنَة من سُنن الوضوء لعدم التّصريح به في أكثر العلماء على القول بالمحافظة

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح أخرجه أحمد [۱۰٤٣٤] وأبو داود [۱۷۵]. (۲) من حديث صحيح أخرجه مسلم [۲٤٣/۳۱] وأحمد [۲۲٤٢] . (٤) أخرجه مسلم [۲٤٣/۳۱] وأحمد إ٢٤٣٦] وأحمد بإسناد صحيح [۱۲۹۳] والتّرمذي [٤٠] وفيه ودلك ، بدلا من «يَدْلُكُ».

على الدَّلك ليكون وضوء المرء على البراءة المُتيقَّنة، ومع اختلاف النَّظر في حُكم كلّ من الترّتيب والمُوالاة والدَّلك من حيث الفرضيَّة أو التَّأكيد وثبوت ذلك أو عدم ثُبوته فإنَّ الكلُّ يطلبها استجابة لقول الله تعالى ﴿ وَمَا عَاتَلَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَكَمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَكُمُ عَنّهُ فَأَتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧]. فباسم الفرض: تُطلب جزمًا، وباسم السُّنَة: تُطلب تأسيًا واقتداءً، وباسم الخُروج من الخلاف والإجماع على الصِّحة تُؤدَّي اتِّباعا. واستكما لا لمنهج التَّعريف بالأحكام نُورد فيما يلي:

مُلخَّصا توضيحيا لما تقدَّم من أركان الوضوء وفروضه

(أوَّلا) - اتَفق الأئمَّة على الفرائض الأربعة المذكورة في القُرآن الكريم وهي غسل الوجه، وغسل اليدين إلى المرفقين، ومسحُ الرَّأس كلَّا أو بعضا، وغسل الرِّجلين إلى الكعبين، ولم يزد [الأحناف] عليها شيئا خلافا للأئمَّة الثَّلاثة، ثمّ إنَّم اختلفوا في حدِّ الوجه: فقال [الثَّلاثة] إنَّه يبتدىء من منابت شعر الرَّأس المعتادة وينتهي إلى آخر الذَّقن لمن ليست له لحية، وإلى آخر شعر اللَّحية لمن له لحية ولو طالت.

أمَّا [الأحناف] فقالوا: إنَّ حدَّ الوجه من منابت شعر الرَّأس المعتادة إلى آخر الذَّقن، ومن كانت له لحية نازلة عن جلد الذَّقن فإنَّه لا يجب غسلها، ووافقوا [المالكية والحنابلة] على أنَّ ما تحت الذَّقن لا يجب غَسْله.

(ثانيا) - اتّفق [الأحناف والشَّافعية] على أنّ البياض الذي فوق وتدَي الأُذنين من الوجه يجب غسله، خلافًا [للهالكيَّة والحنابلة] الذين قالوا: إنَّ البياض المذكور من الرَّأس فيُمْسَح ولا يُغْسَل، كها اتَّفق [الثَّلاثة] على أنّ الأُذنين ليستا من الوجه، وخالفهم [الحنابلة] وقالوا: إنَّها من الوجه ويجب غَسْلها بالماء.

ثالثا - اتَّفق [المالكيَّة والحنابلة] على أنّ مسح جميع الرَّأس فرض، وقال [الأحناف والشَّافعية] أنَّ المفروض مسح بعض الرَّأس أمَّا مسحها جميعها فهو سُنَّة، إلَّا أنّ المفروض عند [الشَّافعية] مسح بعض الرَّأس ولو يسيرًا، وقال [الأحناف] بمسح رُبع الرَّأس وهو مقدار كفِّ اليد.

(رابعا) - اتَّفق [المالكيَّة والشَّافعيَّة] على أنّ التّرتيب بين أعضاء الوضوء ليس بفرض بل هو سُنَّة، فيصعُ غسل اليدين مثلا قبل غسل الوجه وهكذا، وخالف [الشَّافعية والحنابلة] في ذلك وقالوا: إنّ التّرتيب في غسلِ أعضاء الوضوء فرض.

(خامسا) - اتَّفق [المالكيَّة والشَّافعية] على أنَّ النَّية فرض فيه ولكنَّهما اختلفا

فى وقتها، فقال [المالكيّة] إِنّها تصح قبل الشُّروع فى الوضوء بزمن يسيرعُرفًا، أمَّا [الشّافعية] فقالوا: لا بدّ أن تاكون عند البدء فى غَسْل الوجه أو أوّل فرض إِن تعذّر غسل الوجه، وقال [الخنابلة] أنّ النّية شرط لا فرض، وقال [الأحناف] إِنّها سُنّة.

(سادسًا) اتّفق [الأحناف والشّافعية] على أنّ [الفَوْرَ] وهو غَسْل العضو قبل أن يجُفّ العضو الذي قبله سُنَّة لا فرض، واتّفق [المالكيّة والحنابلة] على أنّ الفَوْرَ فرض (١٠)].

# -- الجدول البيساني لأزكان الوضوء وفروضہ حند الأئدّة الأربعة

| الحنابلة                          | الشافعيــة              | المالكية           | الحنفيــة                | بيــان الرُّكن                   |
|-----------------------------------|-------------------------|--------------------|--------------------------|----------------------------------|
| شرط صحّة                          | رُكــن                  | ,<br>رُکــن        | سُنَّة مُؤكَّدة          | (١) ـ النّيــة                   |
| فرض ومعه<br>المضمضة<br>والاستنشاق | فرض                     | فـرض               | فرض                      | (٢) ـ غسل الوجه                  |
| فسرض                              | فرض                     | فرض                | فـرض                     | (٣) غسل اليدين<br>مع المرفقيـن   |
| فسرض                              | يفترض مسح<br>بعض الرّأس | فرض                | يفترض مسح<br>رُبع الرّأس | ( \$ ) مسح الرّأس                |
| فرض                               | فسرض                    | فرض                | فرض                      | (٥) غسل الرُّجُلين<br>مع الكعبين |
| فـرض                              | فسرض                    | ِسُـنّة<br>مُؤكّدة | سُنَّة مُؤكَّدة          | (٦) التّرتيب                     |
| سُــنَّة                          | سُـنّة                  | فرض للقادر         | سُـنّة                   | (۷) الدُّلْـك                    |
| سُنّة                             | سُــنّة                 | فسرض               | سُـنَّة                  | (٨) المُسوالاة                   |

<sup>(</sup>١) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ٢٢ - ٣٣].

# (البابالثالث) سنُن الوضوء)

إذا كان الإتيان بالفرض أو الركن من العوامل المؤثّرة في صحَّة العمل وقبوله باعتباره جُزءا ذاتيًا له وأداؤه مطلوب طلبا جازما ليُثاب على فعله، فإنّ السّنن تأتى مُكمِّلة له في تمامه، مُحقِّقة له في ثوابه، ويُضرب [بغَسْلِ الرَّجْلين] مثلاً لذلك عندما يكون حدّ الفرض فيهما غَسْلهما إلى الكعبين كنص الآية الكريمة.

إِلاَّ أَنَّه ثبت عن رسول الله عَلَى الله عَلَه أنَّه زاد مع هذا الغَسْل عدَّة أمور منها:

- (١) أنَّه ﷺ بدأ بغَسْل الرِّجْل اليُمني قبل اليُسِري ويُسمَّى هذا [بالتَّيامُن].
  - (٢) وأنّه زاد غَسْل الرِّجْلَين إلى ما بعد الكعبين ويُسمَّى [بالتّحجيل].
  - (٣) وأنَّه استوعب الماء بين أصابع القدمين دلكًا ويُسمَّى [بالتَّخليل].

وما جاءت هذه السُّن إلا ليأتي الفرض على وجهه الأكمل وحظه الأوفر باعتبارها جزءا منه داخلا فيه، وهي من السُّن التي واظب عليها رسول الله عَلَيْ من غير لزوم ولا إنكار على تاركها.

ولقد اختلفت آراء العلماء في معانى السُّنَّة والمندوب والمستحبّ والفضيلة، فمنهم من قال إِنَّها ألفاظ مُترادفة بمعنى واحد: وهو ما طلب الشَّارع فعله من غير تحتيم ولا إلزام، أو هو المطلوب فعله شرعًا من غير ذمّ على تركه مُطلقًا، ومنهم من قال إنّ السُّنَة غير المندوب والمستحبّ لأنّ طلبها آكد، ومنهم من قسَّم السُّنَة إلى مُؤكَدة وغير مُؤكَّدة وقال: إن ترك السُّنَة المؤكَّدة يُوجب العقاب بالحرمان من شفاعة النبى عَلَّ يوم القيامة وإن كان تاركها لا يُعذَّب بالنّار.

وإذا كنّا قد أشرنا في بداية الفصل الثّاني بشيء من التفصيل إلى حُكم التسمية، وغَسْل اليدين إلى الرُّسغين، والمضمضة والاستنشاق، واستحباب السَّواك عند كلّ وضوء وصلاة، فإنّه يتبقَّى من الحديث عن أحكام الوضوء وتطبيقاته العمليّة الإشارة إلى بعض السُّن والمستحبّات ذات العلاقة العمليّة به والتي نورد تفصيلها على النّحو التّالى:

## (أولًا ) ـ السُّن الدَّاخلة في الوضوء

وتتضمّن المسائل التّالية:

إسباغ الوضوء، والبداءة بتطهير مُقدَّم الأعضاء، وتثنية الغسل وتثليثه، وإطالة الغرَّة والتَّحجيل، وترك لطم الوجه وغيره من الأعضاء، وتخليل اللّحية كثيفة الشّعر، وتعاهد الساقين وغيرهما من غضون الوجه بزيادة الغَسْل، وتخليل أصابع اليدين والرِّجْلَين، ومسح

الأُذنين ظاهرا وباطنا، ومسح الصُّدغين، والتّيامُن في غسل الأعضاء، ويأتي تفصيل بعضها على النّحو التّالي:

#### (۱) ـ إسبانح الوضوء

إسباغ الوضوء إتمامه على الوجه الأكمل، ويتحقَّق بإتيان فروضه وسننه تامتين غير ناقصة، يقال: أسبغت الوضوء: أتممتُه. والشّىء السّابغ هو الكامل الوافى، وأسبغ الله عليه النّعمة أتمّها ومنه قوله تعالى ﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظُهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ وأسبغ الله عليه النّعمة المّها ومنه قوله تعالى ﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظُهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ [لقمان: ٢٠]. وجاء معنى الإسباغ في كثير من توجيهات النّبي عَلِي والتي تحض المسلم على أن يُتقن وضوءه ويُحسنه ويأتى به مُستجمعا لفرائضه وسننه ومندوباته منها:

ا ـ ما رواه أبو هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على قال «ألا أُخْبرُكُمْ بِمَا يَمْحُو الله على قال «ألا أُخْبرُكُمْ بِمَا يَمْحُو الله على الْمَكَارِهُ (١)». أى إتمامه وتكميله وتعميم الأعضاء حال ما يكره استعمال الماء فيه لنحو شدة برد أو غيره، فإذا أسبغ المرء وضوءه في شدة البرد وصار ذلك له عادة استصحب تلك النية أيضا في شدة الحرر.

٢ ـ وحديث عقبة بن عامر رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال «مَا منْ مُسْلَمٍ يَتَوَصَّا فَيُسْبِعُ الْوُصُوءَ، ثُمَّ يَقُومُ فِى صَلاَته فَيَعْلَمُ مَا يَقُولُ، إِلاَّ انْفَتَلَ وَهُو كَيَوْمَ وَلَدَتْهُ أُمَّهُ (٢٠)». وجاء عند النسائى بلفظ «فَأَحْسَنَ الْوُصُوءَ».

ولمّا أبصر رسول الله عَلَي هؤلاء القوم عقب وضوئهم ومُؤخّر أقدامهم تلمع وتظهر يُبوستها إذ لم يُصبها الماء، ربّما لكونهم قريبي عهد بالإسلام وأحكام الطّهارة فيه، فتساهلوا في غَسْل أرجلهم لغلّبة ظنّهم أنّ للأكثر حُكم الكلّ، أو أنّ هذا قد وقع منهم حين العجلة بالوضوء لصلاة العصر، فلم يعلموا بعدم إصابة الماء لهذه المواضع منها فقال: «وَيْلٌ للأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ، أَسْبِغُوا الْوضُوءَ (٣)». و[ألْ] في الأعقاب للعهد والمعهود الأعقاب التي لم تُغسل في الوضوء ويلحق بها ما يُشاركها في ذلك من بقيّة أعضاء الوضوء.

وعندما يأتي تأكيد الإسباغ في الحديث عامًا والوعيد خاصًا، فإنّ ذلك يُدلّل على أنّ التّقصير الذي حصل في الرّجْلين قد قابله هذا الوعيد الخاص بالتّعذيب بالنّار عندما لم يُصب الماء تلك اللّمعة التي كانت في الأعقاب. (قال) في الحُجّة البالغة

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١١ / ٢٥١] والنّسائي [١٤٣] والتّرمذي [٥١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٧٣٢٦] وأبو داود [١٦٩] والنّسائي [١٥١].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٦٨٠٩ ] ومسلم [ ٢٢ / ٢٤١ ] والنّسائي [ ١١١ ] .

[والسِّرُ في قوله [وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ]: أنَّ الله تعالى لما أوجب غَسْل هذه الأعضاء اقتضى ذلك أن يحقِّ معناه، فإذا غسل بعض العضو ولم يستوعبه كلَّه لا يصحُّ أن يُقال: أنّ العضو قد غُسل! وإنَّما تخلَّلت النَّار في الأعقاب لأنّ تراكُم الحَدَث والإصرار على عدم إزالته خصلة مُوجبة للنَّار، والطَّهارة مُوجبة لتكفير الخطايا والنَّجاة من النَّار، فإذا لم يتحقَّق معنى الطَّهارة في العضو وخالف حُكم الله فيه كان ذلك سببًا في أن يظهر تألُّم النَّفس بالخصلة المُوجبة لفسادها من قِبَل هذا العضو والله أعلم (١)].

ثمَّ يأتِ الأمر من رسول الله بَكِي بالإسباغ بعدما هدَّد بالوعيد مَنْ قصَّر في تعميم أعضاء الوضوء بالماء، وذلك لا يكون إلَّا في ترك واجب من الواجبات، فلمَّا فُهم ذلك من الوعيد أكدَّه بقوله بَكِي [أَسْبِغُوا الْوُضُوء (٢)]. فجاء الأمر بالإسباغ تأكيدًا عامًّا يشمل الرِّجْلين وغيرهما من أعضاء الوضوء لأنَّه لا لم يقل أسبغوا الرِّجلين.

ويعنى قوله على فيها أورده المناوي من حديث أبي مالك الأشعري [إِسْبَاغُ الْوُضُوءِ شَطْرُ الْإِيهَانِ (٣)]. إكهاله بإيصال الماء فوق الغبرَّة إلى ما تحت الحَنك طُولا، ومن الأُذُن إلى الأُذُن عَرْضا، مع المُبالغة في الاستنشاق والمضمضة وإيصال الماء إلى فوق المرفق والكعب مع كلِّ من أصابع اليدين والرِّجْلين والدَّلك والتَّثليث، وفيه يجعل رسول الله على [إسباغ الوضوء] مُعادلًا لشطر الإيهان أي شُعبة ثابتة وأصيلة منه وتقريره: أنَّ الإيهان يُطهِّر خَبَث الباطن والوصف يُطهِّر الظَّاهر فكان في معياره نصفا له.

#### ماذا لو ترك المتوضى، قدر لمعة لم يصبها الماء

قام الاختلاف بين العُلماء على أنَّ من ترك جُزءًا ولو قليلا من أعضاء وضوئه بدون غَسْل هل يجب عليه إعادة الوضوء أو يُكمل غَسْل ما تركه منه؟، فمنْ ذهب إلى الإتمام دون الإعادة استدلَّ بها أخرجه أبو داود وأحمد عن أنس رَوْفَى أنَّ رجُلا جاء إلى النَّبي بَيْ وقد توضَّأ وترك على قدمه مِثْل موضع الظُّفْر، فقال له رسولُ الله بيَ [ارْجِعْ فَأَحْسِنْ وُضُوءَكَ (٤)]. أي أكمله بغَسْل ما تركته.

فهذا الرَّحل تركُ على ظهر قدمه مقدار موضع [الظُّفْر] كما جاء في رواية الدَّارقُطني، والظُّفْر من الإنسان معروف فأمره ﷺ بغَسْل ما تركه، واستدلَّ بالحديث أيضا من قال إنَّ المُوالاة ليست بواجبة وهم الحنفيَّة والشَّافعي في الجديد وقالوا لو كانت المُوالاة واجبة لقال رسول الله ﷺ للرَّجل [ارْجِعْ فَأَعِدْ وُضُوءَكَ] لأنَّه

<sup>(</sup>١) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص١٧٦]. (٢) قطعة من حديث أخرجه مسلم [٢٤١ / ٢٤١] وأبو داود (٩٧). (٣) أورده في فيض القدير [٩٦٦] وقال بصحَّته. (٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٦٤٢٦] وأبو داود [١٧٣] وابن ماجه [٥٤٥].

عَلَيْكَ مبعوث لبيان أمور الشّريعة والإسيّما في موضع الحاجة إلى البيان، وإنّما قال «أُحْسِنْ وُضُوءَكَ». وإحسان الوضوء إكماله وذلك لا يكون إلاّ في أمر معتدّ به، وغاية ما في الباب أنّه لا يجوز له أن يصلّى بذلك الوضوء حتّى يُكمله، وقوله للرّجل «ارْجِعْ»: لا يدلّ على الإعادة وإنّما قال ارجع ليرجع ويمسّ ذلك الموضع بالماء.

أمّا من قال بوجوب الموالاة وعدم التّفريق في أعمال الوضوء فقد احتج بحديث خالد بن معدان «أَنَّ النَّبِيَ عَلِي أَى رَجُلاً يُصَلِّي وَفي ظَهْر قَدَمه لُمْعة قَدْر الدَّرْهَم لَمْ يُصبْهَا الْمَاءُ، فَأَمَرهُ النَّبِي عَلِي آنْ يُعيدَ الْوُصُوءَ وَالصَّلاَةُ ( ) ». ويُعضده ما رواه مسلم عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه «أَنَّ رَجُلاً تَوضًا فَتَركَ مَوْضِعَ ظُفْر عَلَى قَدَمه فَأَبْصَرهُ رَسُولُ الله عَلَى فَقَالَ: ارْجع فَأَحْسِن وصُوءكَ ، فَرَجَع ثُم صَلَّى ( ) ». واللَّمَعة بضم رسولُ الله عَلَى فَقَالَ: ارْجع فَأَحْسِن وصُوءكَ ، فَرَجَع ثُم صَلَّى ( ) ». واللَّمَعة بضم اللام وجمعها: لُمَع هي بياض أو سواد أو حُمرة تبدو من بين لون مختلف ، وهي في الأصل البُقعة من الكبّ ، ويقال هي قطعة من النّبت أخذت في اليبس ، وفي اصطلاح الفقهاء الموضع الذي لم يُصبه الماء في الوضوء والغُسل .

فأمّا الأمر بإعادة الصّلاة فظاهر لأنّه صلَّى بلا طهارة تامّة ، وأمّا إعادة الوضوء: فعند من يقول بوجوب الموالاة فظاهر أيضا ، وعند من يرى عدم وجوبها فمن أجل أن تقع صلاته بعد ذلك بطهارة مأتى بها على وجه الكمال للاحتياط في العبادة ، أمّا الإحسان المقصود في حديث أنس رضى الله عنه فإنّه أراد به عندهم [ابتداء الوضوء] وبه قال القاضى عياض والأوزاعى واللّيث وقتادة والشّافعي في القديم وأحمد في رواية ، واستدلُّوا به على وجوب الموالاة حيث قال «أحْسنْ وضُوءَكَ».

(قال) الخطابي [في هذا الحديث دلالة على أنّه لا يجوز تفريق الوضوء وذلك لأنّه قال «ارْجِعْ فَأَحْسِنْ وُضُوءَكَ». وظاهر معناه إعادة الوضوء في تمام، ولو كان تفريقه جائزا لأشبه أن يقتصر فيه على الأمر بغسل ذلك الموضع، وكان يأمره بإمساسه الماء في مقامه ذلك، وأن لا يأمره بالرّجوع إلى المكان الذي يتوضّأ فيه (٣)]. والحديث يدلّ على وجوب تعميم الأعضاء بالغسل في الوضوء وأنّ من ترك جُزءا يسيرا ولو جاهلا أو ناسيًا لمّا يجب تطهيره لا تصح طهارته وهذا مُتَّفق عليه.

#### (٢) ـ البدء بتطمير مقدّم الأعضاء

يستحبّ للمتوضّىء أن يبدأ بغسل أول الأعضاء عُرفا كأعلى الوجه وأطراف الأصابع ومُقدّم الرأس عند المالكيّة وبعض الحنفيّين، وقالت الحنبليّة إنّه سُنّة اقتداء

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٧٥] وابن ماجه [٢٥٥]. (٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٤٣]. (٢) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٥٥].

بالنَّبى عَلَيْكَ ، ولأنّ الله جعل المرافق والكعبين غاية الغَسْل فتكون منتهى الفعل [(١)]. وقالت الشّافعية: يُسنُ ما ذُكر في الوجه والرّأس مُطلقا وفي اليدين والرّجُلين إن اغترف الماء بيده ، أمّا من توضّأ من صُنبور أو إبريق أو وصَّأة وغيره بدأ في اليدين من الكعبين.

## (٣) ـ إطالة الغرَّة والتَّحجيل

الغرَّة في الأصل بياض في جبهة الفَرَس ثمّ استُعملت في الجمال والشُهرة وطيب الذِّكرَ، والمُراد بها هنا غَسْل شيء من مقدَّم الرَّاس وما يُجاوز الوجه زائداً على المفروض غَسْله، والتّحجيل بياض يكون في ثلاث قوائم من قوائم الفَرَس وأصله من الحجل وهو الخلخال، والمُراد بها هنا غَسْل ما فوق المرفقين والكعبين بأن يغسل الذراعين لنصف العضد والرّجلين لنصف السَّاقين، ويتأيّد هذا بما رواه مسلم من حديث نُعيم ابن عبد الله قال «رأيْت أبا هُريْرة يَتَوضاً: فَعَسلَ وَجْهه فَأسْبعَ الْوُضُوء، ثُمَّ عَسلَ يَدَه النَّمني حَتَّى أَشْرَع في الْعَضُد، ثُمَّ مَسَحَ رأسه السَّاق، ثُمَّ عَسلَ رَجْلَه الْيُسْرَى حَتَّى أَشْرَع في الْعَضُد، ثُمَّ مَسَحَ رأسه السَّاق، ثُمَّ عَسلَ رَجْلَه الْيُسْرَى حَتَّى أَشْرَع في السَّاق، ثُمَّ عَسلَ رَجْلَه الْيُسْرَى حَتَّى أَسْرَع في السَّاق، ثُمَّ عَسلَ رَجْلَه الْيُسْرَى حَتَّى أَسْرَع في السَّاق، ثُمَّ عَسَلَ رَجْلَه الْيُسْرَى حَتَّى أَسْرَع في السَّاق، ثُمَّ عَسَلَ رَجْلَه الْيُسْرَى حَتَّى أَسْرَع في السَّاق، ثُمَّ عَسلَ رَجْلَه الْيُسْرَى حَتَّى أَسْرَع في السَّاق، ثُمَّ قَالَ: هَكَذَا رَأَيْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يَتَوضاً (٢)».

وفى الحديث تصريح باستحباب تطويل الغرَّة ويكون بغسل شيء من مُقدَّم الرَّأس وما يُجاوز الوجه زائدا على الجزء الذى غَسَله لاستيقان كمال الوجه، أمّا التّحجيل فهو غَسْل ما فوق المرفقين والكعبين، والزّيادة على ما ذكر فهى مُستحبّة عند غير المالكيّة لحديث أبى هريرة مَوَّ المُعَينُ أنّ النّبى عَلَيْ قال «إِنَّ أُمَّتِي يُدْعُونَ يَوْمَ الْقيَامَة غُرًا مُحَجَّلِينَ مِنْ آشَار الْوُضُوء، فَمَن اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتُهُ فَلْيَفْعُلْ (٣)». أى فليطل مُحَجَّلينَ مِنْ آشَار الْوُضُوء، فَمَن استَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتُهُ فَلْيَفْعُلْ (٣)». أى فليطل الغرَّة والتَّحجيل، واقتصر على أحدهما لدلالتها على الأخرى، ولأن محل الغرَّة أشرف أعضاء الوضوء وأوّل ما يقع عليه النّظر من الإنسان.

واختلف العلماء في القدر المستحب من التطويل في التّحجيل فقيل المستحب الزّيادة إلى العَضُد والسَّاق، وهو ما صرّح باستحبابه جماعة من السّلف وأكثر الشّافعية والحنفيّة، وقالت المالكيّة: يُكره غَسْل ما زاد عمَّا لا يتمّ الواجب إلاّ به لقوله عَلَّ «مَنْ زَادَ عَلَى هَذَا فَقَدْ أَسَاءَ وَظَلَمَ». وتأوَّلُوا إطالة الغرَّة والتّحجيل بإدامة الوضوء، ويردّ على هذا فعل أبى هريرة رضي الله عنه في حديث أبى حازم قال «كُنْتُ خَلْفَ أَبى هُريْرة وهُو يَتَوضَّأ للصَّلاة، فَقَلْتُ لَهُ يَا أَبَاهُرَيْرة أَبى هَذَا هَذَا

<sup>(</sup>١) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ٧٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣٤ / ٢٤٦] وافقه البخاري [١٣٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٩١٦٧] ومسلم [٧٤٦/٣٥].

الْوُضُوء ؟ قَالَ: سَمِعْتُ خَليلى عَلَيْ يَقُولُ: تَبْلُغُ الْحِلْيَةُ مِنَ الْمُؤْمِنِ حَيْثُ يَبْلُغُ الْوُضُوءُ (١)». والمراد بَالحلية التَّحجيل، وفي الحديث معنى ما ترجم له من فضل الوضوء، لأنّ الفضل الحاصل بالغرة والتّحجيل من آثار الزّيادة على الواجب ورواية مسلم صريحة في الاستحباب فلا تعارض بالاحتمال [(٢)].

# (Σ) ـ ترك لطم الوجه وغيره من الأعضاء

ترك لطم الوجه وغيره من الأعضاء أمر مستحبّ عند الجمهور، لأن كلّ من وصف وضوء النبى على لله يذكر أنه ضرب وجهه بالماء لما ذكره سعيد بن منصور عن النّخعى قال [لم يكونوا يلطمون وجوههم بالماء في الوضوء]. وجوز بعضهم ذلك وقالوا: يستحبّ للمتوضيّء ضرب الوجه بالماء لما في حديث على قال «يابْن عَبَّاس ألا أريك كَيْف كَانَ يَتَوضَّ أُرسُولُ الله عَلَى [الحديث] وفيه: ثُمَّ تَمضْمَضَ واسْتَنْشَر، ثُمَّ أُريك كَيْف كَانَ يَتَوضَّ أُرسُولُ الله عَلَى [الحديث] وفيه: ثُمَّ تَمضْمَضَ واسْتَنْشَر، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَيْهِ فِي الإِنَاء جَمِيعًا فَأَخَذَ بَهِمَا حَفْنَةً مِنْ مَاء فَضَرَبَ بِهَا عَلَى وَجْهِه (٣)».

وذكره ابن حبّان تحت ترجمة [استحباب صك الوجه بالماء للمتوضّىء عند غسل الوجه]: (وأجاب) الجمهور: بأنّ الحديث مُتكلَّمٌ فيه وعلى فرض صحَّته فيُحمل الضّرب أو الصّكُ فيه على صبّ الماء وإفاضته على الوجه جمعا بين الأحاديث، ولأنّ لطم الوجه بالماء لا يتّفق وحقيقة الكمال.

# (0) ـ التَّبا مُن فى غسل الأعضاء

تقديم اليمين في الوضوء والغُسل والتّيمَّم من سُن الهدى الثَّابتة عن رسول الله عَلَيْهُ لِحديث عائشة رضى الله عنه الشّيخين «إِنْ كَانَ رَسُولُ الله لَيُحبُ التَّيمَّن في طُهُورِه إِذَا تَطَهَّر ( \* ) ». وقوله عَلَيْهُ من حديث أبى هريرة رضى الله عنه «إِذَا لَبسْتُمْ وَإِذَا تَوصَّأْتُمَ فَابْدَءُوا بِمَيامَنكُمْ [بأيامنكُم] ( \* ) ». والأيامن جمع أيمن وهو خلاف الأيسر ، ويدلّ عليه قوله عَلَيْهُ لمن عَسَّلْن ابنته «ابْدَأْنَ بِمَيامِنها وَمَواضِع الْوُضُوء منْها ( \* ) ». والميامن جمع ميمنة ، وفيه استحباب التّيامُن في عسل الميّت كاستحبابه في عَسل الحيّ لشرف أعضاء الوضوء على باقي البدن .

وهذه الأحاديث تُرسى قاعدة مُستمرة في الشَّرع تقوم على استحباب البدء بغسل (١) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٨٨٢] ومسلم [ ٤٠ / ٢٥٠] والنّسائي [ ١٤٩]. (٢) انظر فتح الباري [ ج ١ ص ٢٨٥]. (٣) من حديث حسن أخرجه أبو داود [ ١١٧]. (٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٦٤] ومسلم [ ٢٦ / ٢٦٨] وأبو داود [ ٤١٤]. (٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٢٦٣٨] وأبو داود [ ٢١٤٨]. (٥) أخرجه أحمد إسناد صحيح والبخاري [ ١٢٥٨] وأبو داود [ ٢٢١٧]. (٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٢٧١٧٦].

اليمين قبل اليسار من كلّ عضوين لا يسن تطهيرهما معًا كاليدين والرِّجْلَين، أمّا ما لا يُستحبّ فيه التَّيامُن وهو الأذنان والكفَّان والخدَّان فيطهُران دفعة واحدة، فإن تعذّر ذلك كما في حقّ الأقطع ونحوه قُدِّم اليمين، فاليد اليُمني مُقدَّمة على اليُسرى في مُباشرة أعضاء الوضوء باعتبارها أداة نقل الماء إلى الفم والأنف، وغَسل اليُمني إلى المرفق مُقدَّمة على اليُسرى كذلك، لإجماع العلماء على أنّ تقديم اليُمنى على اليُسرى من اليدين والرِّجْلَين في الوضوء سُنَّة ثابتة لو خالفها المرء المسلم فاته الفضل وصحّ وضوءه.

والبدء باليمين في غسل أعضاء الطَّهارة سُنَّة عند الشَّافعي وأحمد ومُستحبَّ عند المَّالَكيَّة وهو مشهور مذهب الحنفيين لثبوت مواظبة النبي عَلَيُّ عليه لقول عائشة رضي الله عنها «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيُّ يُحبُّ التَّيَامُنَ مَا اسْتَطَاعَ في طُهُورِهِ وَتَنعُّله وَتَرجُّله وَفي شَأْنه كُلِّه (١)». ثم يتفرع الحديث عن تيامُن المسلم في شأنه كلِّه (١)». ثم يتفرع الحديث عن تيامُن المسلم في شأنه كلِّه من خَلال العنوان التالي:

# التيا مُن في حياة المسلم وظيفة تعبُّدية

التَّيامُن لفظ مُشترك يجمع بين ثلاثة أمور:

(الأوّل) الابتداء باليمين.

(الثّاني) تعاطى الشّيء باليمين.

(الثَّالث) التَّبرُّك بقصد اليمين.

ويأتى التَّيامُن عند الأئمَّة على جهة النّدب والترغيب لكونه من باب تشريف اليمين على الشّمال باعتبارها الأقوى في الأداء، والأسبق للأعمال، والأمكن في الأشغال، ولمّا اختصّ الله تعالى أهل الجنّة باليمين وشرّفهم به ونسبهم إليه واصطفاهم بخلاله من بين خلقه في العالمين، استحبّ رسول الله عَلَيْ التيامن في كلّ شيء استبشارا بالجنّة وأهلها وتأكيدا لهدى الفطرة في حياة المؤمنين الصّادقين:

\* فأصحاب اليمين كما في القرآن هم جمهور أهل الجنّة ﴿فَأَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَآ الْصَحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَآ أَصَحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ ﴾ [الواقعة: ٨]. وأصحاب اليمين هم الذين سيحاسبون حسابا يسيرا بلا شدّة أو عناء: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَلَبُهُ بِيمِينِهِ ۞ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞ وَيَنقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴾ [الانشقاق: ٧ - ٩].

\* وأصحاب اليمين هم أهل الرّحمة وأهل المغفرة، فلا يُرتهنون بأعمالهم يوم

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٥٠٥٨] والبخاري [١٦٨] ومسلم [٦٦٨ / ٢٦].

القيامة كباقى النّاس، وإنّما يتجاوز الله تعالى عن ذنوبهم وسيّئاتهم ﴿ كُلُّ نَـفْس بِمَا كَسَبَتْرَهِينَهُ ﴿ كُلُ نَـفْس إِبِمَا كَسَبَتْرَهِينَهُ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

والمعنى اللَّغوى لكلمة [ يمين] وكذلك مُشتقًاتها يشمل أمورا عديدة طيّبة كاليُمن والبَركة والقُوَّة والشِّدة كما في لسان العرب [اليُمن هو البركة وأنّه خلاف الشُّوْم، يقال: فلان يُتيمن برأيه أي يُتبرك به (١) ]. وقال ابن قُتيبة [ إِنّما قام اليمين مقام القُوّة لأنّ قوّة كلّ شيء في ميامنه] - وقد أورد السيوطي عدّة معان لليمين والشّمال فقال الميمنة فيُحتمل أن تكون مُشتقّة من اليُمن وهو ضدّ الشُّوْم، وتكون المشأمة من ناحية اليمين والمشأمة من ناحية الشّمال]. وذكر في موضع الشوّم، أو تكون الميمن مأخوذ من اليُمني وذلك راجع إلى طريق الحقّ، والشّمال راجع إلى طريق الباطل، وطريق الحقّ واحد وطُرق الباطل مُتعددة (٢)].

وكلمتى الشّمال واليّسار مُترادفتان لمعنى واحد على نقيض اليمين، والقرآن الكريم عندما تكلّم عن نقيض اليمين ذكر كلمة [الشّمال] ولم يذكر اليسار. [فاليمين] وما نسب إليها وما اشتُقَّ منها محمود لغة ودينا وشرعا، و[الشّمال] على نقيض ذلك كما ذلّ عليه الكتاب العزيز وبيّنته السُّنَّة المطهّرة، كما أنّ اختصاص اليمين بالأعمال الشّريفة والأحوال النظيفة يأتى ترجمة تطبيقيّة لتلك الآداب المعبِّرة عن مكارم الأخلاق وقيمها الأصيلة في الإسلام، وتحقيقا لأفضليّة اليمين وصيانة لقدرها في رمزيّة إيمانيّة تدلّل على الاقتداء والاتباع في حياة النّاس كما أحبّه رسول الله على الدين ربّه وشرعه.

وأهل الإيمان يُنسبون إلى اليمين كذلك، فكان من معانى اليمين تلك التعبيرات التى تحمل الدّلالة على سير صاحبها في طريق الإيمان ولقاء الله تعالى عليه بصدق ويقين مثل: اليُمن والتّيامُن، ومن هنا جاء التّعبير عنهم بما حملته الآيات من مُسمَّى مُتميًز بأنّهم [أصحاب اليمين]. وهو المُسمَّى الذي تعدَّد ذكره في كتاب الله تعالى لأكثر من [ستّ مرّات] تكريما لأهله وتذكيرا بمكانتهم في الآخرة عند الخالق جلّ وعلا.

فأصحاب اليمين هم أهل الفضائل الذين تميّز منطقهم بالصّواب وملبسهم بالاقتصاد ومشيهم بالتواضع، إنّهم هؤلاء الذين غضُوا أبصارهم عمّا حرّم الله عليهم، ووقفوا أسماعهم على العلم النّافع لهم، حتَّى نُزِّلت أنفُسُهم منهم في البلاء كالتي نُزِّلت في الرّخاء، ولولا الأجل الذي كتب الله عليهم ما استقرّت أرواحهم في أبدانهم طرفة عين شوقا إلى التّواب وخوفا من العقاب.

لقد عُظم الخالق في أنفسهم وصغر ما دونه في أعينهم، فهم والجنّة كمن قد رآها

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب لابن منظور [ج ص ٩٦٧]. (٢) انظر معترك الأقران [ج ٣ ص ٤٨٤].

فهم فيها مُنعَّمون، وهم والنّار كمن قد رآها، فهم فيها مُعذَّبون، قلوب محزونة، وشُرور مأمونة، وأجساد نحيفة، وحاجات خفيفة، ونفوس عفيفة، صبروا أيّاما قصيرة أعقبتهم راحة طويلة، تجارة مُربحة يسَّرها لهم ربّهم، أرادتهم الدُّنيا فلم يريدوها، وأسرتهم ففَدَوْا منها أنفسهم.

أمّا اللّيل فصافُون أقدامهم تالين قرآن ربّهم تعالى، يرتّلونه ترتيلا، يحزنون به أنفسهم ويستثيرون به دواء دائهم، إذا مرّوا بآية فيها تشويق ركنوا إليها طمعا، وتطلّعت نفوسهم إليها شوقًا، وظنّوا أنّها نُصب أعينهم، وإذا مروا بآية فيها تخويف أصْغُوا إليها مسامع قلوبهم حتى ظنّوا أنّ زفير جهنّم وشهيقها في أصول أذانهم، فهم حانون لأوساطهم، مُفترشون لجباههم وأكفّهم وأطراف أقدامهم يطلبون إلى الله تعالى في فكاك رقابهم.

أمّا النّهار فهم الحُلماء العلماء الأبرار الأتقياء الذين براهم الخوف برى الأقلام، عندما ينظر النّاظر إليهم يحسبهم مرضى وما بالقوم من مرض، لقد خالطهم أمر عظيم فهم لا يرضون من أعمالهم القليل، ولا يستكثرون الكثير، فهم لأنفسهم متّهمون ومن أعمالهم مُشفقون، إذا زُكِّى أحدهم بقول خاف ممّا يُقال له فيقول: أنا أعلم بنفسى من غيرى والله عزّ وجل أعلم بى من نفسى لنفسى، اللَّهم لا تُوَاخذنى بما يقولون، واجعلنى أفضل ممّا يظنُّون، واغفر لى ما لا يعلمون.

فمن علامة أحدهم أن ترى له قُوَّة فى دين، وحزمًا فى لين، وإيمانا فى يقين، وحرصا فى علم، وعلما فى حلم، وقصدا فى غنى، وخشوعا فى عبادة، وتجمَّلا فى فاقة، وصبرا فى شدَّة، وطلبا فى حلال، ونشاطا فى هُدى، وتحرُّجا عن طمع، يعمل الأعمال الصّالحة وهو على وجَل ، يُمسى وهمُّه الشُّكر، ويُصبح وهمُّه الذِّكر، يُمسى حذرا، ويُصبح فرحا: حذرا لما حُذَّر من الغفلة، وفرحا بما أصاب من الفضل والرَّحمة، قرَّة عينه فيما لا يرقل، وزهادته فيما لا يبقى، يمزج الحلم بالعلم، والقول بالعمل.

تراه قريبا أمله، قليلا زلله، خاشعا قلبه، قانعة نفسه، منزورا أكله، سهلا أمره، حريزا دينه، ميّتة شهوته، مكظوما غيظه، الخير منه مأمول، والشّر منه مأمون، إن كان في الغافلين كُتب في الذّاكرين، وإن كان في الذّاكرين لم يكتب من الغافلين، يعفو عمّن ظلمه، ويعطى من حرمه، ويصل من قطعه، بعيدا فحشه، لينا قوله، غائبا مُنكره، حاضرا معروفه، مُقبلا خيره، مُدبراً شرَّه، في الزّلازل وقور، وفي غائبا مُنكره، وفي الرَّخاء شكور: ﴿ وَأَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ ﴾ وَعَلَيْمِينِ مَا أَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ وَ وَالْحَادِ فَي وَمَاءٍ مَّسْكُوبٍ ﴿ وَطَلِّ مَّمْدُودٍ ﴿ وَأَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ وَ وَنَكَمَهُ وَكِيرَةٍ ﴿ وَالْمَحْدُ وَ وَمَاءً مَّسْكُوبٍ ﴿ وَوَلَا مَمْدُودٍ ﴿ وَمَاءً مَّسْكُوبٍ ﴿ وَوَلَا مَمْدُودٍ ﴿ وَالْمَحْدُ وَالْمَاهُ وَمَاءً مَّسْكُوبٍ ﴿ وَوَلَا مَمْدُودٍ ﴾ وَطَلْحٍ مَّنضُودٍ ﴿ وَطَلِّ مَّمْدُودٍ ﴾ وَمَاءً مَّسْكُوبٍ ﴿ وَوَلَا مَا مُدَادِ اللهِ وَقَالَا مَا مُدَادٍ ﴾ وَالرَّعِ اللهُ وَقَالَمُ مَا اللهُ وَقَالَمُ اللهُ وَقَالَمُ اللهُ وَقَالَ مَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَالَعُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَالْمُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْلُ اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الل

لا مَقْطُوعَةِ وَلا مَمْنُوعَةِ ﴿ وَفُرُسُ مَّرْفُوعَةٍ ﴾ إِنَّا أَنشَأْنَاهُنَّ إِنشَآءَ ﴿ فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَارًا ﴾ والواقعة: ٢٧ ـ ٣٨].

ثمّ يأتي الحديث عن استوظاف اليمين مفصَّلا على النّحو التّالى:

# (١) ـ فعل الشَّىء وتعاطيـه باليمين

أمّا فعل الشّىء وتعاطيه باليمين فيدل عليه حديث أم المؤمنين حفصة رضى الله عنها قالت «أَنَّ النَّبِيُ عَلَّ كَانَ يَجْعَلُ يَمِينَهُ لطَعَامِهِ و شَرَابِهِ و تَيَابِهِ، و يَجْعَلُ شَمَالَهُ لَمَا سُوَى ذَلَك (١)». وجاء في المسند عن عائشة بلفظ «أَنَّ النَّبِيَ عَلِي كَانَ يُحبُّ التَّيَمُّنَ فِي الْوُضُوء وَالتَّرَجُّلِ وَالانْتعَال (٢)». وأخرجه النَّسائي بلفظ «كَانَ رَسُولُ يُحبُّ التَّيَمُّنَ فِي الْوُضُوء وَالتَّرَجُّلِ وَالانْتعَال (٢)». وأخرجه النَّسائي بلفظ «كَانَ رَسُولُ اللهُ عَلَي يُحبُّ التَّيمُّن في جَمِيع أُمُورِه (٣)». والروايات كلها تُبيِّن أنّه عَلَي لم يَأْلُ جَهَدا في تحقيق التّيمُّن في شأنه كله.

ويترجم ذلك ما رواه أبو داود عن عائشة بلفظ «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ يُحِبُّ التَّيمُّنَ مَا اسْتَطَاعَ في شَأْنِه كُلُه (٤)». وفي قوله «مَا اسْتَطَاعَ»: تنبيه على المحافظة على ذلك ما لم يمنع مانع. (قال) النّووى [القاعدة المُستمرّة في الشَّرع أنّ ما كان من باب التّكريم والتّشريف كلبس الثّوب، والسّراويل، والنّعال، ودخول المسجد، والسّواك، والاكتحال، وتقليم الأظفار، وقص الشّارب، وترجيل الشّعر وهو مشطه، ونتف الإبط، وحلق الرَّأس، والسَّلام من الصَّلاة، وغَسْل أعضاء الطّهارة، والخروج من الخلاء، والمُصافحة، والأكل والشُّرب، واستلام الحجر الأسود، وغير ذلك ممّا هو في معناه يستحب التَّيامُن فيه (٥)].

وقوله فى الحديث «وَفى شَأْنه كُلِّه»: يُبيِّن إِجمالا أنّ النَّبى ﷺ كان لا يترك ذلك سَفَرًا ولا حَضَرًا ولا فى فراغه ولا شُغله ونحو ذلك، وتأكيد الشّأن فى قوله «كُلِّه»: يدلّ على التّعميم، لأنّ التَّأكيد يرفع الجاز فيمكن أن يُقال أنّ حقيقة الشّأن ما كأن فعلا مقصودا، وما يستحبّ فيه التَّياسُر ليس من الأفعال المقصودة بل هى إمّا متروكة وإمّا غير مقصودة.

وفي الإِشارة إلى قولها رضى الله عنها في الحديث «يُحِبُّ التَّيَامُنَ مَا اسْتَطَاعَ فِي

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٢].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٦٦ / ٢٦٨ ] والتّرمذي [٦٠٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٥٨٥٤] والنّسائي [ ٧٧٤].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٤١٠] والنسائي [ ٥٢٥٥].

<sup>(</sup>٥) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ١٦٣].

طُهُورِه وَتَنَعُّله وَتَرَجُّله وَفي شَأْنه كُلِّه»: (قال) الطّيبي [وكأنه ذكر التّنعُّل لتعلُّقه بالرِّجل، والتّرجُّل لتعلُّقه بالرَّأس، والطُّهور لكونه مفتاح أبواب العبادة، فكأنه نبه على جميع الأعضاء فيكون كبدل الكلّ من الكلِّ(١)]. ويُستفاد من الحديث استحباب البدء بشقّ الرَّأس الأيمن في التّرجُّل والغَسْل والحلق، ولا يُقال هو من باب الإزالة فيبدأ فيه بالأيسر، بل هو من باب العبادة والتّزيُّن.

وتفصيل المجمل في هذه المسألة يأتي على النّحو التّالى:

(١) كان رسول الله عَلَيْ يستحبّ ترجيل شعر الرَّأس واللَّحية لقول عائشة رضى الله عنها «أَنَّهُ كَانَ يُعْجِبُهُ التَّيَمُّنُ مَا اسْتَطَاعَ فِي تَرَجُّلِه وَوُضُوئِه (٢)». والتيمُّن في التّرجيل أن يبدأ بالجانب الأيمن وأن يفعله باليد اليُمني، والتّرجيل تسريح شعر الرَّأس واللَّحية ودهنه وهو من النّظافة التي ندب الشّرع إليها.

(٢) كما ثبت من قول النبي عَلَي وفعله أنه كان يبدأ لباسه باليمين لحديث أبي هريرة «إِذَا لَبِسْتُمْ وَإِذَا تَوَضَّأْتُمْ فَابْدَءُوا بِأَيَامِنكُمْ (٣)». وفي رواية حفصة رضي الله عنها «كَانَ يَجْعَلُ يَمِينَهُ لِطَعَامِهِ وَشَرَابِهِ وَثَيَّابِهِ (٤)». وفي رواية «كَانَ إِذَا لَبِسَ قَميصًا بَدَأَ بِمَيَامِنَه (٥)».

(٣) وكان ﷺ إِذَا لبس نعله ابتدأ باليمين وأمر بذلك كما فى حديث أبى هريرة «إِذَا انْتَعَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأُ بِالْيَمِينِ، فَإِذَا انْتَزَعَ فَلْيَبْدَأُ بِالشِّمَالِ، لِيَكُنِ الْيُمْنَى أَوَّلَهُمَا تُنْعَلُ وَآخِرَهُمَا تُنْزَعُ (٢) ».

ووجه الابتداء بالشمال عند الخلع أنّ الانتعال كرامة لأنّه وقاية للبدن، فلما كانت اليُمنى أكرم من اليُسرى بُدىء بها وأُخُرت فى الخلع لتكون الكرامة لها أدوم وحظُها من الفضل أكثر. (قال) ابن عبد البرّ [من بدأ بالانتعال فى اليُسرى أساء لمخالفة السُّنَّة ولكن لا يحرم عليه لبس نعله، ونقل عياض وغيره الإجماع على أنّ الأمر فى الحديث للاستحباب(٧)].

(\$) وكان النبى عَلَى لا يُصافح أصحابه إلا باليمين لحديث عبد الله بن هشام قال «كُنّا مَعَ النّبِي عَلَى وَهُو آخِذٌ بِيدِ عُمَر بْنِ الْخَطّابِ(^)». وفيه الدّلالة على أنَ (١) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٢٤٤]. (٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٩٨] ومسلم [٢٦٨/٢٧]. (٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٨٦٣٧] وأبو داود [٤١٤١] وأورده في صحيح الجامع [٧٨٧]. (٤) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٢]. (٥) أخرجه في صحيح الجامع [٧٨٧]. وأورده في المشكاة [٣٤٠٤]. (٦) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٥٥٥] ومسلم [٧٧٧]. وأبو داود [٤٣٣]. (٧) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٤٣٤]. (٨) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٩٧٤].

الأخذ باليد في المصافحة يستلزم التقاء صفحة اليد بصفحة اليد غالبا لجواز وقوع الأخذ باليد من غير حصول المصافحة، ولذلك ورد عن ابن مسعود قوله عند الترمذي «منْ تَمَام التَّحيَّة الأَخْذُ بَالْيَد (١)».

وأخرج ابن المبارك في كتاب البر والصّلة من حديث أنس رضي الله عنه «كَانَ النّبيُّ عَلِيهُ إِذَا لَقِيَ الزّجُلَ لاَ يَنْزِعُ يَهَ وَتَى يَكُونَ هُوَ الّذِى يَنْزِعَ يَدُهُ، وَلاَ يَصْرِفُ وَجُهُهُ عَنْ وَجُهِه حَتَّى يَكُونَ هُو الَّذِى يَصْرِفُهُ (٢) ». وقد أخرج أحمد وأبو داود والتّرمذي عن البراء رفعه «مَا مِنْ مُسْلَمَيْنِ يَلْتَقيَان فَيَتَصَافَحَان إِلاَّ غُفرَ لَهُمَا قَبْلَ وَالتّرمذي عن البراء رفعه «مَا مِنْ مُسْلَميْنِ يَلْتَقيَان فَيَتَصَافَحَان إِلاَّ غُفرَ لَهُمَا قَبْلَ أَنْ يَتَفَرَّقَا (٣) ». وفي رواية أبي داود «وَحَمدًا الله وَاسْتَغْفَرَاهُ». كما يستحب أن يبدأ بمصافحة من على أقصى اليمين أوّلا ثم من هو على يمينه، وهكذا كما جاء في الحديث «الأَيْمَنَ فَالأَيْمَنَ (٤) ».

هذا ويتّصل بالصافحة أمران:

(الأوّل) حُكم المصافحة باليدين وفيه أخرج البخارى في صحيحه قوله [وصافَحَ حَمَّادُ بْنُ زَيْد ابْنَ الْمُبَارَك بيَديَهُ (٥)]. ثم أورد في أوّل الباب قول ابن مسعود رضي الله عنه «عَلَّمَنِي رَسُولُ الله عَنْهُ - وَكَفِّي بَيْنَ كَفَيْه - التَّشَهُّدَ كَمَا يُعَلِّمُنِي السُّورَةَ مِنَ اللهُ عَنْه «عَلَّمَنِي رَسُولُ الله عَنْه وَكَفِّي بَيْنَ كَفَيْه »: أي أنّه عَلَى أخذ كفّه بكفيّه الشّريفتين، الْقُرْآن (٢)». وقوله «وكفي بين كفيه »: أي أنّه على الأخذ باليدين ويأتي ذلك مُبالغة في المصافحة وذلك مُستحب عند العلماء.

(الثّاني) تقبيل اليد بعد المصافحة وهو من الأمور الختلف فيها، فأنكره مالك وأنكر ما رُوى فيه، وأجازه آخرون واحتجُّوا بما ذكره الأبهرى «أنّ أبا لُبابة وكعب ابن مالك وصاحبيه قبَّلوا يد النّبى ﷺ حين تاب الله عليهم». «وقبّل زيد بن ثابت يد ابن عبّاس حين أخذ ابن عبّاس بركابه». وجاء من طريق أبى مالك الأشجعي قال «قُلْتُ لابْنِ أبى أوْفَى نَاولْنى يَدَكَ النّبي بَايَعْتَ بِهَا رَسُولَ الله عَلَيْ فَنَاولْنيها فَقَبَّلْتُهَا». وفيه قال الأبهرى [وإنّما كرهها مالك إذا كانت على وجه التّكبُّر والتّعظُم،

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي بإسناد ضعيف [ ٢٧٣٠].

 <sup>(</sup>٢) أورده في فتح البارى [ج ١١ ص ٥٨].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٨٤٥٦ ] وأبو داود [ ٢١٢٥ ] والتّرمذي [ ٢٧٢٧ ].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٦١٢] ومسلم [٢٠٢٩].

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخارى معلَّقًا بعد رقم [ ٦٢٦٤].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٦٢٦٥] ومسلم [٥٩/٢٠٤].

وأمّا إِذَا كانت على القُربة إلى الله لدين الرَّجل أو علمه أو شرفه فإِنّ ذلك جائز. (قال) النّووى [تقبيل يد الرّجل لزُهده وصلاحه أو علمه أو شرفه أو صيانته أو نحو ذلك من الأمور الدّينية التى لا تُكره بل تستحبّ، فإِن كان ذلك لغناه أو شوكته أو جاهه عند أهل الدُّنيا فمكروه شديد الكراهة [(١)].

(٥) كما جاءت الأحاديث التى دلّت على استحباب الأكل والشُّرب باليمين وكراهة ذلك بالشّمال، وكذلك كلّ أخذ وعطاء إذا لم يكن هناك عُذر من مرض أو جراحة تمنع اليمين من ذلك، لما رُوى عن ابن عمر أنّ رسول الله عَنِي قال «إِذَا أَكَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَأْكُلُ بيمينه، وَإِذَا شَرِبَ فَلْيَشْرَبْ بِيَمينه، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْكُلُ بشماله ويَشْرَبُ بشماله (الله عَنَا الله الله الله عَنَا الله الله عَلَى الله الله وكُلُ بيمينك وكُلْ ممَّا يَليك (٣)».

ويدلُّ على وجوب الأكل باليمين ورود الوعيد في الأكل بالشّمال لما في صحيح مسلم من حديث سلمة بن الأكوع «أَنَّ رَجُلاً أَكَلَ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَيِّ بشمَاله، فَقَالَ: كُلْ بيمنيكَ إِلَّ قَالَ: لاَ أَسْتَطَعْتَ، مَا مَنَعَهُ إِلاَّ الْكَبْرُ، قَالَ: فَمَا رَفَعَهَا إِلَى فيه (٤) ». وجاء عَند أحمد بلفظ «فَمَا وَصَلَتْ يَمينُهُ إِلَى فَمه بَعْدُ».

كما ثبت النّهى عن الأكل بالشّمال وأنّه من عمل الشّيطان لما جاء فى حديث جابر عند مسلم «لاَ تَأْكُلُوا بالشِّمال فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْكُلُ بِالشِّمال (٥)». ومعناه عند الطِّيبى كما فى الفتح [لا تأكلوا بالشّمال فإن فعلتم كنتم من أولياء الشّيطان، فإنّ الشّيطان يحمل أولياء على ذلك، وقد جاء فى حديث حُذيفة «أَنَّ الشَّيْطَانَ يَسْتَحِلُّ الطَّعَامَ أَنْ لاَ يُذْكَرَ اسْمُ الله عَلَيْه (٢)». واستحلاله يكون برفع البركة من ذلك الطّعام إذا لم يُذكر اسم الله عليه، وقد صَرّح ابن العربى بإثم من أكل بشماله واحتج بأنّ كلّ فعل يُنسب إلى الشّيطان حرام [(٢)].

(٦) كما تأكَّد حرص النّبي عَلَي على التَّيامُن في أُموره كلّها حتّي في الاكتحال لرواية الطّبراني عن ابن عمر «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَيْ يَكْتَحِلُ فِي عَيْنِهِ الْيُمنِي ثَلاَثَ مَرَّاتٍ

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١١ ص ٥٩ - ٦٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٥٧٧] ومسلم [١٠٥/ ٢٠٢١] وأبو داود [٣٧٧٦].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٣٧٦] ومسلم [ ١٠١ / ٢٠٢٢] وأبو داود [ ٣٧٧٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٦٤٥١] ومسلم [٧٠١/ ٢٠٢١] والدّارمي [ ٢٠٣٢].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٠٤ / ٢٠١٩] وابن ماجه [٢٦٦٣] والصّحيحة [٣ / ٢٣٩].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٠١٧/١٠٢] وأبو داود [٣٧٦٦].

<sup>(</sup>٧) انظر فتح البارى [ج ٩ ص ٤٣٣].

والْيُسْرى مَرَّتَيْنِ (١)». وفيه دليل على أنّه كان يكتحل فى عينه اليُمنى ثلاثا وفى اليُسنى ثلاثا وفى اليُسرى اثنين فيبدأ باليُمنى لشرفها، وتفاوته بين العينين لتكون الجملة وترا، فإنّ للوتر فضلا عن الزّوج لأنّ الله سبحانه وتر يحبّ الوتر.

فلا ينبغى أن يخلو فعل العبد من مُناسبة لوصف من أوصاف الله تعالى، ولذلك استُحبّ الإِيتار فيه، وإنّما لم يقتصر على الثّلاث وهو وتر لأنّ اليُسرى لا يخصُها إلا بواحدة، والغالب أنّ الواحدة لا تستوعب أصول الأجفان بالكحل، وإنّما خصّ اليُمنى بالثّلاث لأنّ التّفضيل لابدّ للإِيتار فيه، واليُمنى أفضل فهى بالزّيادة أحقّ [(٢)].

وقوله «قَدْ شيبَ بِمَاء»: أى مُزج بالماء وإنّما كانوا يمزجونه بالماء لأنّ اللّبن يكون عند حلبه حارًا فكانوا يمزجونه بالماء لذلك. (قال) النّووى [والحكمة في شوبه أن يبرد أو يكثر أو للمجموع، وإنّما نُهي عن شوبه إذا أراد بيعه لأنّه غشّ (٥)]. وقد كان رسول الله عَلَيْ يدفع بفضل سُؤْره إلى من على يمينه، فإن كان مَنْ على يساره أجل رُتبة قال للذي على يمينه: السُّنَّةُ أن تُعطى فإن أحببت آثرتَهُم [(٢)].

وعن سهل بن ساعد السّاعدى «أنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ أَتَى بِشَرَابٍ فَشَرِبَ مِنْهُ وَعَنْ يَمِينِهِ غُلاَمٌ وَعَنْ يَسَارِهِ الأَشْيَاخُ، فَقَالَ للْغُلاَمَ: أَتَأْذُنَ لَيَ أَنْ أُعْطَى هَوُلاَء؟ فَقَالَ الْغُلاَمُ: وَالله يَا رَسُولَ الله في يَده (٧)». الْغُلاَمُ: وَالله في يَده »: أي وضعه فيها، وقد جاء في مُسند أبي بكر بن أبي شيبة أنّ هذا الغلام هو عبد الله بن عبّاس، ومن الأشياخ خالد بن الوليد رضى الله عنه، وكأنّ الغلام قد استوظف تيامنه في الحُظوة بنصيبه من سؤر رسول الله عَلَيْهُ ونيله هذا الشّرف

<sup>(</sup>١) أخرجه الطُّبراني [٣/١٩] وأورده في الصّحيحة [٦٣٣].

<sup>(</sup>٢) انظر إحياء علوم الدّين للإمام الغزالي [ج ٢ ص ٢٥٣].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٦١٩ ] ومسلم [ ١٢٤ / ٢٠٢٩] وأبو داود [ ٣٧٢٦].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٠٢٩/ ٢٠].

<sup>(</sup>٥) انظر نووى مسلم [ج ٧ ص ٢٢١].

<sup>(</sup>٦) انظر إحياء علوم الدّين للإمام الغزالي [ج٧ ص ١٣١].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٦٢٠] ومسلم [٧٦٧ / ٢٠٣٠].

الذى لم يستطع أن يتنازل عنه لغيره رغم استئذان رسول الله على منه.

(قال) النّووى [في هذه الأحاديث بيان هذه السُّنَة الواضحة وهو مُوافق لما تظاهرت عليه دلائل الشّرع من استحباب التّيامُن في كلّ ما كان من أنواع الإكرام، وفيه: أنّ الأيمن في الشّراب ونحوه يُقدَّم وإن كان صغيرا أو مفضولا، لأنّ رسول الله على أبي بكر رضي الله عنه، وأمّا تقديم الأفاضل والكبار فهو عند التساوى في باقى الأوصاف ، ولهذا يُقدِّم الأعلم والأقرأ على الأسنّ النّسيب في الإمامة والصّلاة (١٠)].

(٨) وتحقيقا للقاعدة التى أقرها الشّارع الحكيم ﷺ فى قوله فى الحديث «الأَيْمَنُ فَاللَّهُ مَنُ اللَّهُ عَلَيْهُ فَاللَّهُ مَنَ البّاب لمن يكون فى أقصى اليمين ثمّ الله عنه الله فالذى يليه وهكذا .

(٩) ولا تطيب الصَّدَقَة إِلاَ إِذَا أُخرِجت باليمين لما جاء في الصّحيح عن نبينا عَلَيْهُ «وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ بِصَدَقَة فَأَخْفَاهَا حَتَّى لاَ تَعْلَمُ شَمَالُهُ مَا تُنْفَقُ يَمِينُهُ (٢)». وفي رواية «مَا صَنَعَتْ يَمِينُهُ (٣)»: وكَأَنَّه قَصَد في هذا مَن حَملها بنفسه وأخرَجها بيده، فَإِذَا ما خرجت الصَّدَقة بيمين صاحبها طيّبة مُطيَّبة وقعت في يمين الله تعالى كذلك لقوله عَند البخاري «مَنْ تَصَدَّقَ بِعَدْل تَمْرَة مِنْ كَسْب طَيِّب، وَلاَ يَقْبَلُ اللهُ إِلاَّ الطَّيِّب، فَإِنَّ اللهُ إِلاَّ الطَّيِّب، فَإِنَّ اللهُ يَتَقَبَّلُهَا بيمينه، ثُمَّ يُربِّيهَا لصَاحبه كَمَا يُربِّي أَحَدُكُم فَلُوهُ حَتَّى تَكُونَ مِثْلَ فَإِنَّ اللهُ يَتَقَبَّلُهَا بيمينه، ثُمَّ يُربِّيهَا لصَاحبه كَمَا يُربِّي أَحَدُكُم فَلُوهُ حَتَّى تَكُونَ مِثْل قيمتها الْجَبَل (٤)». وفَى رَوايَة سُهيل «إِلاَّ أَخَذَهَا بِيَمِينِه». وعَدْل التّمرة: أي بمثل قيمتها والْفَلُوةُ: كلّ فطيم من ذات حافر.

(قال) عياض [لمّا كان الشّىء الذى يرتضى يتلقّى باليمين ويُؤخذ بها، استعمل فى مثل هذا واستعير للقبول لقول القائل [تَلَقَّاهَا عَرَابَةُ بِالْيَمِينِ] أى هو مُؤهَّل للمجد والشّرف وليس المراد بها الجارحة، وقيل: المراد يمين الذي تُدفع إليه الصّدقة، وأضافها الله تعالى إضافة ملْك واختصاص لوضع هذه الصّدقة في يمين الآخذ لله تعالى، فكنى عن قبول الصَّدقة وعن تضعيف أجرها بالتّربية (٥)].

(١٠) ولمّا كانت اليُمني هي المنفقة فهي [اليد العُليا] كما أخبر بذلك ابن

<sup>(</sup>۱) انظر نووی مسلم [ج۷ ص ۲۲۰].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٤ / ١ ] ومسلم [ ٩١ / ١٠٣١] والتّرمذي [ ٢٣٩١].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [ ٥٣٩٥].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٨٣٦٣] والبخاري [١٤١٠] ومسلم [٦٣ / ١٠١٤].

<sup>(</sup>٥) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ٣٢٨].

عمر عن رسول الله عَلَى «الْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَد السُّفْلَى، الْيَدُ الْعُلْيَا الْمُعْطِيَةُ وَالْيَدُ السُّفْلَى عَمْرِ قَالَ «كُنَّا نَتَحَدَّتُ السُّفْلَى يَدُ السَّائُلُ وَيؤيّده ما رواه ابن أبى شَيبة عن ابن عمر قال «كُنَّا نَتَحَدَّتُ أَنَّ الْعُلْيَا هِيَ الْمُنْفَقَةُ». وجاء في رواية البخارى «الْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَدِ السُّفْلَى، فَالْيَدُ الْعُلْيَا هِيَ الْمُنْفَقَةُ ، وَالسُّفْلَى هي السَّائِلَةُ (٢)».

( 11 ) و كان من هدى النبى عَلَيْ التختُم فى اليمين لما رواه الترمذى عن عبد الله بن نوْفَل قال «رَأَيْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ يَتَخَتَّمُ فى يَمينه وَلاَ إِخَالُهُ إِلاَّ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللهُ عَلِيْ يَعَيْنَهُ وَلاَ إِخَالُهُ إِلاَّ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللهُ عَلِيْ لَبِسَ خَاتَمَ يَتَخَتَّمُ فِى يَمينه (٣)». وجاء عند مسلم من حَديث أنس «أَنَّ رَسُولَ الله عَلِيُ لَبِسَ خَاتَمَ فَضَّة فِي يَمِينَهِ فَصَّ حَبَشَى "، كَانَ يَجْعَلُ فَصَّهُ ممَّا يَلى كَفَّهُ (٤)».

وفى الحديث إشارة إلى أنَّ الخنصر من اليد وهى التى تلى الكفّ، وعلى أنّ السُّنَة جعل خاتم الرّجل فى الخنصر، قالوا: والحكمة فى كونه فى الخنصر أنّه أبعد من الامتهان فيما يُتعاطى باليد لكونه طرفًا، ولأنّه لا يُشغل اليد عمّا تتناوله من أشغالها بخلاف غير الخنصر، ويُكره للرّجل جعله فى الوسطى والتى تليها لهذا الحديث وهى كراهة تنزيه، وأمّا الحُكم فى المسألة عند الفقهاء فأجمعوا على جواز التختّم فى اليمين وعلى جوازه فى اليسار ولا كراهة فى واحدة منهما [(٥)].

(۱۲) وكان رسول الله عَلَيْ يضطجع على شقّه الأيمن عندما ينام وهو ما أخبرت به أُمُّ المؤمنين عائشة لمّا قالت «كَانَ النَّبِيُّ عَلَى شَقّه الأَيْلِ إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً، فَإِذَا طَلَعَ الْفَجْرُ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ خَفيفَتَيْنِ، ثُمَّ اصْطَجَعَ عَلَى شقّه الأَيْمَنِ حَتَّى يَجِيءَ الْمُؤذَنُ فَيُوْذَنَهُ (٢) ». وفى رواية للبراء «كَانَ رَسُولُ الله عَلَي قَلَ أَرَادَ أَنْ يَنَام تَوسَد يَمينَهُ، ويَقُولُ: اللَّهُمُ قنى عَذَابَكَ يَوْمَ تَبْعَثُ عَبَادَكَ (٧) ». وقوله «تَوسَّد يَمينَهُ»: أَى ينام عليها ويجعلها كالوسادة له وهو ما يأتى بيانه فى رواية أبى داود عن حفصة أمّ المؤمنين قالت «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَي كَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَرْقُدَ وَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى تَحْتَ خَدّه ثُمَّ يَقُولُ: اللَّهُمُ قنى عَذَابَكَ يَوْمَ تَبْعَثُ عَبَادَكَ، ثَلاَثَ مَرَّات (١٠)». ثمّ يأتى أمره عَنَ مَا يُعَتَى عَذَابَكَ يَوْمَ تَبْعَثُ عَبَادَكَ، ثَلاَثُ مَرَّات (١٠)». ثمّ يأتى أمره عَنْ عَبَادَك اللَّهُمُ قنِي عَذَابَكَ يَوْمَ تَبْعَثُ عَبَادَك ، ثَلاَثُ مَرَّات (١٠)». ثمّ يأتى أمره عَنْ الله عَلَي الله عَلِي الله عَلْمَا عَدَابَكُ يَوْمَ تَبْعَثُ عَبَادَك ، ثَلاَثُ مَرَّات (١٠)». ثمّ يأتى أمره عَنْ الله عَلْمَ الله عَلْمَا عَنْ المَّوْمَ اللهُ مُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَ الْمَالَ عَلَى الْمَالَةُ عَلَيْهُ الْمَالَةُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٥٧٢٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٤٢٩ ] ومسلم [ ٩٤ / ١٠٣٣ ] وأحمد [ ٤٣٤٤ ].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ١٧٤٢] وأبو داود [ ٢٢٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٦٦ / ٢٠٩٤] وأبو داود [ ٢٦١٦] والتّرمذي [ ١٧٣٩].

<sup>(</sup>٥) انظر نووى مسلم [ج٧ ص ٣٢٢].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٦٣١٠] ومسلم [ ١٢١ / ٧٣٦].

<sup>(</sup>٧) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٨٣٨٤] والتّرمذي [ ٣٣٩٩].

<sup>(</sup>٨) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٦٣٤٢] وأبو داود [٥٠٤٥] واللَّفظ له.

للبراء بذلك في قوله «إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ فَتَوَضَّأُ وُضُوءَكَ لِلصَّلاَة ثُمَّ اضْطَجِعْ عَلَى شَقِّكَ الأَيْمَن (١)». وكان لحكمة النّوم على الجانب الأيمن فوائد منها:

- \* أنه أسرع إلى الانتباه.
- \* وأنّ القلب مُتعلِّق إلى جهة اليمين فلا يثقل النَّوم.
- \* وأنَّها الهيئة التي نصِّ الأطبَّاء على أنَّها الأصلح للبدن.

ويستحبّ في ذلك أن يبدأ بالاضطجاع على الجانب الأيمن ساعة ثمّ ينقلب إلى الأيسر، لأنّ الأوّل سبب لانحدار الطّعام، والنّوم على اليسار يهضم لاشتمال الكبد على العدة [(٢)].

## (۲) ـ التبرُّک بقصد اليمين

إنّ السُّلوك الإسلامي المتمسّك بهدى السُّنَة ليُوكِّد في كلْ توجُّهاته أنّ التزام المسلم باليمين في مقاصده الإيمانيّة تبرُّكا بقصده وتحصيلا لفضله وإعمالا للأسوة الحَسنة فيه، إنّما يمثّل الدّلالة على كمال التّسليم لأمر الله تعالى والسّير على نهج نبيه الأكرم عَلَي قولا وفعلا، وتحقيقا لذلك كانت مشروعيّة دخول المسجد باليمين، والصّلاة في ميامن الصّفوف، واستحباب يمين الإمام، ووضع اليُمني على اليُسرى في الصّلاة، والسّلام على اليمين خروجا منها، والتّسبيح على أنامل اليُمنى، وغيرها من الأمور التي استحبّ قصدها تبرُّكا باليمين واقتداء بسيّد المرسلين محمّد عَلَيْها.

ولقد جاء في كلّ هذه المواضع أحاديث صحيحة تُفصّل ما أجملته تلك العبارات الوضيئة كما في حديث عائشة رضى الله عنها «مَا اسْتَطَاعَ». احترازا عمّا لا يستطاع فيه التّيمُّن شرعا كدخول الخلاء والخروج من المسجد، كما أنّ فيه إشارة إلى شدَّة الحافظة على التّيامُن من قولها «في شَأْنه كُلُه» تحقيقا للمنهج الذي ارتضاه رسول الله عَلَيْ للهذه الأمّة الخاتمة والتي نأتي ببعضها على الوجه التّالى:

(١) يستحب تقديم اليُمني على اليُسرى عند الدّخول إلى المسجد لما جاء في رواية البخارى «وكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَبْدأ بِرِجْله الْيُمني فَإِذَا خَرَجَ بَدأَ بِرِجْله الْيُسْرَى (١)». وعن أنس رضى الله عنه قال «من السّنّة إِذًا دَخَلْتَ الْمَسْجِدَ أَنْ تَبْدأ بِرِجْلِكَ الْيُمْنَى، وَإِذَا خَرَجْتَ أَنْ تَبْدأ برِجْلِكَ الْيُمْنَى، وَإِذَا خَرَجْتَ أَنْ تَبْدأ برِجْلِكَ الْيُمْنَى، وَإِذَا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٦٣١١] ومسلم [٥٦ / ٢٧١٠] وأبو داود [٤٨ ٥٠].

<sup>(</sup>۲) انظر فتح البارى [ج ۱۱ ص ۱۱٤].

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخارى مُعلَّقُتا قبل رقم [٢٦].

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم بإسناد صحيح [٩٠٠] وأورده في الصّحيحة [٧٤٧٨].

(٢) كما دلّت الأحاديث على أفضليّة ميامن الصّفوف على مياسرها، كما يستحب أن يبدأ الصّف من على يمين الإمام لقوله على من حديث عائشة رضي الله عنها «إِنَّ الله وَمَلاَئكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى مَيَامِنِ الصُّفُوفُ (١)». أى إِنّ الله عزّ وجلّ ينزّلُ رحمته على من كَان جهة اليسار، وكذا من كَان جهة اليسار، وكذا من كَان جهة اليسار، وكذا الملائكة تستغفر لمن كان في يساره، وفي هذا الملائكة تستغفر لمن كان في يساره، وفي هذا دلالة على أفضليّة ميامن الصّفوف على مياسرها، ويتأيّد هذا بما جاء عند مسلم من حديث البراء قال «كُنًا إِذَا صَلَيْنَا خَلْفَ رَسُولَ الله عَلَي أُحْبَبْنَا أَنْ نَكُونَ عَنْ يَمينه، يُقْبِلُ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ الشّريف عند التّسليم.

( \$ ) كما يسن عند الحنفيّين والشّافعي وأحمد والجمهور وضع اليد اليُمني على اليُسرى حال القيام في الصّلاة ولو حُكما كقعود العاجز والقعود في النّفل:

\* لَحْدَيْثُ وَائِلُ بِن حَجْرِ قَالَ «رَأَيْتُ النَّبِيُّ عَلِيْهِ إِذَا كَانَ قَائِمًا فِي الصَّلاَة قَبَضَ بِيَمِينِهِ عَلَى شِمَالِهِ (٥)». وعند مسلم «ثُمَّ وَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى الْيُسْرَى (٢)».

\* وعن ابن مسعود «أَنَّهُ كَانَ يُصلِّى فَوَضَعَ يَدَهُ الْيُسْرَى عَلَى الْيُمْنَى فَرَآهُ النَّبِيُّ عَلَّ فَوَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى الْيُسْرَى (٢)».

(٥) ولا تتم الصّلاة إلا بالتّسليم مرّة إلى اليمين وأُخرى إلى اليسار لحديث ابن مسعود رضى الله عنه قال «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيُّ كَانَ يُسَلِّمُ عَنْ يَمينه وَعَنْ شَمَاله حَتَّى يُرَى بَيَاضُ خَدِّهِ (١٨)». وجاء قوله عَلَى عَند مسلم «إِنَّمَا يَكْفِي أُحَدَكُمْ أَنْ يَضَعَ يَدَهُ عَلَى فَخِذِهِ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٧٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخِرجه مسلم [ 27 / 9 ، ٧] وابن ماجه [ ٨٣١]

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٣٣٨٩] والبخاري [ ٦٩٧] ومسلم [ ١٨١ / ٧٦٣].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٤٤٣٣].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢١٨٦٥] والنّسائي [٨٨٦].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٥٤ / ٢٠١] وأبوداود [٧٢٣].

<sup>(</sup>٧) حديث حسن أخرجه أبو داود [ ٧٥٥] والنسائي [ ٨٨٧].

<sup>(</sup>٨) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٩٩٦] والتّرمذي [٢٩٥] والنّسائي [١٣٢١].

ثُمَّ يُسَلِّمُ عَلَى أَخيه مَنْ عَلَى يَمينه وَشَمَالِه (١)».

(٦) والأفضلية في الانصراف من الصّلاة تكون لجهة اليمين لما رواه أبو عوانة عن السُّدّى قال «سَأَلْتُ أَنسًا كَيْفَ أَنْصَرِفُ إِذَا صَلَيْتُ، عَنْ يَميني أَوْ يَسَارى؟ قَالَ: السُّدّى قال «سَأَلْتُ أَنسًا كَيْفَ أَنْصَرِفُ إِذَا صَلَيْتُ، عَنْ يَمينه (٢)». وجاء في رواية عن أَمّا أَنّا فَأَكْثَرُ مَا رَأَيْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يَنصَرِفُ عَنْ يَمينه (٢)». وجاء في رواية عن أنس «أَنَّ النّبِيَ عَلِي كَانَ يَنْصَرِفُ عَنْ يَمينه». أي بعدما ينتهي من الصّلاة، وفيه بيان أفضليّة الانصراف عن اليمين لعموم الأحاديث المصرّحة به في باب المكارم ونحوها.

(٧) والتسبيح على أنامل اليُمني مُستحبّ عند الذّكر بعد الصّلاة وغيرها لحديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنه قال «رأيْتُ رَسُولَ الله عَلَيْهُ يَعْقدُ التَّسْبيحَ ـقال ابنُ قُدَامَةَ ـ بيَمينه (٣)». أي يعدُّ التّسبيح على عُقد أصابعه لمّا علمَ أنَّهن مُستنطقات، وقوله «بيَمينه» أي أنّ ابن قُدامة هو الذي أتى بها في روايته أمّا غيره فلم يذكرها.

(٨) ومن السَّنَّة عند زيارة بيت الله الحرام أن نبدأ الطُّواف من يمين الكعبة، ثمّ يكون السَّعى بدءا بالصَّفا وانتهاء بالمروة في نظام دائرى يتحقَّق فيه التَّيامُن، وكذلك استلام الحجر الأسود أو الإشارة إليه لا يكون إلاّ باليمين وقد جاء في الخبر أنّ «الْحَجَر الأَسْود يَمِينُ الله في الأَرْض يُصافحُ بها عبادة وُ<sup>(٤)</sup>».

(قال) الخطَّابي [معنى أنّه يمين الله في الأرض أنّ من صافحه في الأرض كان له عند الله عهد، وجرت العادة بأنّ العهد يعقده اللك بالمصافحة لمن يريد موالاته والاختصاص به، فخاطبهم بما يعهدونه (٥)].

(٩) ولمّا كانت جهة اليمين مُعظَّمة ينبغى حفظها من النّجاسات نهى رسول الله عَلَيْهُ من أراد الصّلاة أنّ يضع نعليه جهة يمينه بل يضّعهما بين رجليه حتى لا يتأذّى بهما من هو على يساره لما جاء عن أبى هريرة أنّ رسول الله عَلَيْهُ قال «إذَا صَلَى أَحَدُكُمْ فَلاَ يَضَعُ نَعْلَيْه عَنْ يَمينه، وَلاَ عَنْ يَسَارِه فَتَكُونَ عَنْ يَمين غَيْرِه، إلاّ أَنْ لاَ يَكُونَ عَنْ يَسَارِه أَحَدٌ، وَلَيضَعْهُما بَيْنَ رِجْلَيْه (١)». وفَى الحديث دلالة على شَرف الجهة اليُمنى وعلى أنّه ينبغى حفظها من النّجاسات وعلى نهى من أراد الصّلاة عن أن يضع نعليه على يساره إن كان به أحد بل يضعهما أمام قدميه.

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [١٢٠/ ٤٣١] وأبو داود [٩٩٨].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٦٠ / ٧٠٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٥٠٢] والترمذي [ ٣٤١١].

<sup>(</sup>٤) رواه الطّبراني في الأوسط ووثّقه ابن حبّان ـ وانظر مجمع الزّوائد [ج ٣ ص ٢٤٥].

<sup>(</sup>٥) انظرمعالم السُّن [ج ٢ ص ١٦٥].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه أبو داود [308] وأورده في صحيح الجامع [308] بالفاظ متقاربة.

# هل لليد اليُسرس علاقة بالوظائف التعبُّدية؟

إذا كانت وظيفة اليد اليمنى قد تعلَّقت بالكثير من الجوانب التعبُّدية من باب التسريف والتَّكريم، فإنَّ اليد اليُسرى قد تهيَّأ دورها «لمَا سوَى ذَلكَ» من أمور حياتيّة كما فى حديث حفصة أُمِّ المؤمنين «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيُّ يَجْعَلُ يَمينَهُ لأَكْلِهِ وَشُرْبِهِ وَوُضُوئِهِ وَثِيَابِهِ وَأَخْذِهِ وَعَطَائه، وَيَجْعَلُ شَمَالُهُ لِمَا سوَى ذَلكَ (١)».

وتأكيداً للتفرقة بين الأعمال التى تُؤدَّى باليمين والأُخرى التى تُؤدَّى بالشِّمال فإنَّ الأفعال التى ورد النَّص على إتيانها باليد اليُسرى وردت فيها أحاديث أُخرى تنهى عن إتيانها باليد اليُسرى قتادة رضى الله عنه عند الشَّيخين أنَّ رسول الله على قال «إِذَا شَرِبَ أَحَدُكُمْ فَلاَ يَتَنفَّسُ في الإِنَاء، وَإِذَا أَتَى الْخَلاَء فَلاَ يَتنفَّسُ في الإِنَاء، وَإِذَا أَتَى الْخَلاَء فَلاَ يَمَسُّ ذَكَرَهُ بِيمينه، وَلاَ يَتَمسَّحُ بِيمينه (٣)». أى لا يُفْضِ بباطن كفه اليمنى إلى ذَكره لظاهر رواية البَخارى «إِذَا بَالَ أَحَدُكُمْ فَلاَ يَأْخُذَنَّ ذَكْرَهُ بِيمينه (٤)».

ومثل الذَّكر في ذلك فرج المرأة والدُّبر. [والنّهى في الحديث للتّنزيه عند الشّافعية وللتّحريم عند الخنابلة والظّاهرية، وإِنّما يُنهى عن مسِّ الذَّكر باليمين حال البول أو بعده الستبراء أو استنجاء تكريما وتنزيها لليمين عن مُباشرة العضو الذي تكون منه النّجاسات (٥)].

(قال) الكرماني في شرحه [وأمًا نهيه عن مس الذَّكر بيمينه فهو تنزيه لها عن مُباشرة العضو الذي يكون منه الأذى والحَدَث، وكان النَّبي عَلَيْ يجعل يُمناه لطعامه وشرابه ولباسه مصونة عن مُباشرة الثَّقل ومُاسة الأعضاء التي هي مجارى الأثقال والنَّجاسات، ويُسراه لخدمة أسافل بدنه وإماطة ما هنالك من القاذورات، وتنظيف ما يحدث فيها من الأدناس، وكذلك الأمر في نهيه عن الاستنجاء باليمين

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٦٣٤٤] وأبو داود [٣٢].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٢٦١٦١] وأبو داود [٣٣].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [١٥٣] ومسلم [٦٥/٢٦] وأحمد [١٩٣١٣].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٢٤٦٤] والبخاري [١٥٤].

<sup>(</sup>٥) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ١٢٠].

إِنَّما هو تنزيه لها وصيانة لقدرها عن مُباشرة ذلك الفعل وهو نهى تأديب(١)].

أمّا معنى قوله ﷺ «وَلاَ يَتَمَسَّحُ بِيَمِينه»: أى إذا حضر محل قضاء الحاجة فبال أو تغوّط فلا يستنجى بيمينه بل بيساره ، والتمسُّح فى الأصل إمرار اليد ونحوها على الشّىء كما فى القاموس ، والمراد به هنا الاستنجاء كما فى حديث سلمان رضى الله عنه: «إِنَّهُ نَهَانا أَنْ يَسْتُنْجِي أَحَدُنا بِيَمِينه (٢)». والنّهى فيه للتّنزيه عند الجمهور ، وحمله أهل الظّاهر على التّحريم. (قَالَ) النّووى [ وقد أجمع العلماء على أنّه يُنهى عن الاستنجاء باليمين تنبيها على إكرامها وصيانتها عن الأقذار ونحوها ، ثمّ الجماهير على أنّه نهى تنزيه وأدب لا نهى تحريم (٣)].

# ( ثانيــا ) ـ السُّنن الخارجة عن الوضوء والملازمة لــه

ومن السُّن الخارجة عن الوضوء نذكر ما يلي:

## (١) ـ استحباب تقديمه على الوقت لغير المعذور

يستحبّ تقديم الوضوء على الوقت لغير المعذور الذي يُطلب منه الوضوء بعد دخول الوقت لدوام الحَدَث عنده وعدم انقطاعه زمنا يسع الطَّهارة والصَّلاة.

# (٢) ـ كون الوضوء في مكان طاهر

اتّفق العلماء على أنّه يستحب كون الطّهارة فى محلّ طاهر شأنا وفعلا، فتُكره فى موضع مُتنجّس بالفعل، وفى موضع شأنّه النّجاسة ولو لم يتنجّس كبيت الخلاء صونا للعبادة عن محلّ القذارة لحديث عبد الله بن مغفل أنّ رسول الله عَلَي قال «لاَ يَبُولَن أَحَدُكُم فى مُسْتَحَمّه ثُمَّ يَغْتَسِلُ فِيهِ، فَإِنَّ عَامَّةَ الْوَسْوَاسِ مِنْهُ ( عُ) ». وجاء فى رواية ( شُمَّ يَتَوَضَّأُ فَيه ( ٥) ».

فالنهى عن البول فى المعتسل يتضمن أن تكون الطهارة فى مكان طاهر، ويقصد بالوسواس حديث النفس والشيطان بما لا نفع فيه، أو بما فيه شرّ، وإذا كان ماء الوضوء لا يتوافر صنبوره أو مكانه إلا بداخل المحلّ المعدّ لقضاء الحاجة ولا يتيسر فى غيره فقد أفتى العلماء بجواز الوضوء فى هذا المكان مع ضرورة التّحرُّز من النّجاسة التى ربّما يُصادفها المتوضىء، وأن يأتى بالتّسمية فى قلبه، فمن تعظيم

<sup>(</sup>١) انظر شرح البخارى للكرماني [ج ٢ ص ١٩٨].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٥ / ٢٦٢م] وأبو داود [٧] والتّرمذي [٦٦].

<sup>(</sup>٣) انظر نووی مسلم [ج ٢ ص ١٥٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٤١٤١] وأبو داود [٢٧].

<sup>(</sup>٥) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٠٤٧].

ذكر الله تعالى وأسمائه أن لا تُذكر في مواضع الخَبَث والنّجاسة.

# (٣) ـ عدم الاستعانة بالغير في الوضوء إلاّ لعُذر

اتّفق العلماء على أنّه يستحبّ للقادر أن يتولَّى تطهير أعضاء وضوئه بنفسه من غير مُعاونة، أمّا الاستعانة بالغير في إحضار الماء وصبّه فقد اتّفقوا على إباحته كما في الصّحيحين عن عروة بن المغيرة بن شعبة: «أَنَّهُ كَانَ مَعَ رَسُولِ اللهُ عَلِيَّةُ في سَفَرِ وَأَنَّهُ ذَهَبَ لَحَاجَة لَهُ. وأَنَّ مُغيرة جَعَلَ يَصُبُّ الْمَاءَ عَلَيْه وَهُوَ يَتَوَصَّأَ فَغَسَلَ وَجْهَهُ وَيَدَيْه وَمُو يَتَوَصَّأً فَغَسَلَ وَجْهَهُ وَيَدَيْه وَمُسَحَ عَلَى الْخُفَيْنِ (١)». وعن أسامة بن زيد عند البخارى «أَنَّ رَسُولَ الله عَلِيَّة لَمَا أَفَاضَ مَنْ عَرَفَة عَدَلَ إِلَى الشِّعْبِ فَقَضَى حَاجَتَهُ، قَالَ أَسَامَة : فَجَعَلْتُ أَصُبُّ عَلَيْهِ الْمَاءَ وَيَتَوَضَّأً (٢)». أي وهو يتوضَاً.

والمراد من الأحاديث الاستدلال على الاستعانة وهى من القُربات التي يجوز للرّجل أن يعملها عن غيره بخلاف الصّلاة. قال النّووي [الاستعانة ثلاثة أقسام:

١ - أن يستعين في إحضار الماء من البئر والبيت ونحوهما وتقديمه إليه وهذا جائز
 ولا يُقال أنّه خلاف الأولى.

٢ ـ أن يستعين بمن يغسل الأعضاء فهذا مكروه كراهة تنزيه إلا أن يكون معذورا بمرض أو غيره.

٣ ـ أن يستعين بمن يصب عليه، فإن كان لعُذر فلا بأس، وفيه وجهان: أحدهما يُكره، والثّاني خلاف الأوْلَى، وتُعُقّب بأنّه إذا ثبت عن النّبى عَلَيّه فعله لا يكون خلافًا للأَوْلَى (")].

[واستدل البخارى من صب الماء عليه ﷺ عند الوضوء على أنه يجوز للرَّجل أن يوضِّ به غيرُه لأنه لما لزم المتوضِّىء الاغتراف من الماء لأعضائه وجاز له أن يكفيه ذلك غيره بالصَّب والاغتراف بعض عمل الوضوء كذلك يجوز في بقية أعماله (وتعقَّبه) ابن المنير: بأن الاغتراف من الوسائل لا من المقاصد لأنه لو اغترف ثمّ نوى أن يتوضأ جاز ولو كان الاغتراف عملاً مُستقلاً لكان قد قدَّمه على النّية وذلك لا يجوز.

ولمّا كان حاصل التّفرقة بين الإعانة بالصَّبّ وبين الإعانة بمباشرة الغير لغَسْل الأعضاء، فإنّ الحديثين يَدلاً ن على عدم كراهة الاستعانة بالصَّبّ، وكذا إحضار الماء من باب أولّى، أمّا المباشرة فلا دليل فيهما عليها لأنّه لا يستحب أن يستعين أصلاً.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٨٢] ومسلم [٧٥ / ٢٧٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٨١] ومسلم [٢٦٦ / ١٢٨٠] وأبو داود [ ١٩٢٥].

<sup>(</sup>٣) انظر نووى مسلم [ج ٥ ص ٣٣].

أمّا ما رواه أبو جعفر الطَّبرى عن ابن عمر أنّه كان يقول: «مَا أُبَالِي مَنْ أَعَانَنِي عَلَى طُهُورِى أَوْ عَلَى رُكُوعِي وَسُجُودِي». فمحمول على الإعانة بالمباشرة للصَّب بدليل ما رواه الطَّبرى أيضًا وغيره عن مجاهد أنّه كان يسكب على ابن عمر وهو يغسل رجليه، ولما رواه الحاكم في المستدرك من حديث الربيع بنت معود قالت: «أَتَيْتُ رَسُولَ الله عَلِيَّة بوَضُوء فَقَال: اسْكُبى: فَسكَبْتُ عَلَيْهِ». قال في الفتح [وهذا أصرح في عدم الكراهة من الحديثين المذكورين لكونه في الحَضَر ولكونه بصيغة الطَّلب (١)].

### (Σ) ـ استقبال القبلة حال الوضوء

يستحبّ عند الحنفيّين ومالك استقبال القبلة حال الوضوء، ويسنّ ذلك عند غيرهم لحديث ابن عبّاس رضى الله عنهما أنّ رسول الله على قال «خَيْرُ الْمجَالسِ مَا اسْتُقْبلَ بِهِ الْقبْلَةُ (٢)». ويأتي استقبال القبلة تحريكا لبواطن الإيمان وضبطا للجوارح وتسكينها حال الوضوء بالثبات في جهة واحدة يتوجّه إليها القلب خشوعا لله تعالى، فيتحقق للمسلم من خلال هذا الاستقبال تعظيم ما عظمه الله وصرف القلب عن غير قبلته سبحانه لما ورد من قوله على «إنّ لكلّ شَيء سَيّدًا، وَإِنّ سَيّدَ الْمَجَالسِ قبالَةُ الْقبْلَة (٣)». أي ما كان جهة القبْلَة .-

## (٥) ـ عدم التَّكلُّم حال الوضوء إلَّا لضرورة

عدم الكلام على الوضوء مستحب إلا خاجة تفوته كأمر بمعروف ونهى عن منكر وإرشاد ضال، لأن النبى على له منه من سلَّم عليه حال الوضوء من السّلام، بل أخَّر الرَّد إلى ما بعد الوضوء اختيارا للأكمل ولأنه لم يخش فوات رد السّلام، ودليل ذلك ما رواه ابن ماجه من حديث المهاجر بن قنفذ قال «أتَيْتُ النَّبيُّ عَلَيْهُ وَهُو يَتَوَضَّأُ فَسَلَّمْتُ عَلَيْهُ فَلَمْ يَرُدُّ عَلَيْ السَّلامَ، فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ وُضُوئِهِ قَالَ: إِنَّهُ لَمْ يَمْنَعْنِي مِنْ أَنْ أَرُدَّ عَلَيْكَ إِلاَّ أَنِّي كُنْتُ عَلَى غَيْرٍ وُضُوءٍ ( ) . .

ثُمَّ تأتى رواية أحمد في المسند بقوله عَنَّ «إِنَّهُ لَمْ يَمْنَعْنِي أَنْ أَرُدَّ عَلَيْكَ إِلاَّ أَنِّي كَرِهَتُ أَنْ أَذْكُرَ الله تَعَالَى إِلاَّ عَلَى طَهَارة (٥)». ويُستدلُّ من الرِّوايتين:

(١) أنّه ينبغي لمن سُلِّم عليه حال وضوئه أن يدع الرَّد حتّى يتوضّأ ثمّ يردّ.

(٢) أمَّا إِذَا خشى فوته فالحديث لا يدلُّ على المنع من الرَّد لأِنَّ النَّبِي ﷺ تمكَّن

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣٤٣]. (٢) انظر راموز الأحاديث [ص ٢٨١]. (٣) رواه الطَّبرانى في الأوسط وقال إسناده حسن. (٤) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٢٨٥] وأورده في الصّحيحة [ ٨٣٤]. (٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٢٠٦٤] وأبو داود [ ١٧].

من الرَّد بعد أن توضّاً، فيُمكن أن يكون تركه لذلك طلبا للأشرف وهو الرَّد حال الطّهارة [(١)].

## (٦) ـ نحريك الخاتم وإن كان واسعا

يستحبّ عند الحنفيّين ومالك للمتطهِّر تحريك الخاتم الواسع إذا علم وصول الماء إلى ما تحته بدون تحريك، ويسنّ عند الشّافعية والحنبليّة كذلك لحديث أبى رافع «أنَّ النّبِيُّ عَلَيْ كَانَ إِذَا تَوَضَّا حَرَّكَ خَاتَمَهُ (٢)». ومثل الخاتم في ذلك ما يشبهه من الأساور والخلاخل ونحوها من الدُّبلِ المعدنيّة التي تُوضع في الإصبع من غير فص .

#### (٧) ـ الانتضاح بعد الوضوء

من جملة مستحبّات الوضوء عند جماعة من العلماء أن ينضح المتوضىء الماء على فرجه وسراويله بعد فراغه منه ، ولاسيّما إذا كان به وسوسة لحديث الحكم بن سفيان الثّقفى قال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَي إذَا بَالَ يَتَوَضَّأُ وَيَنْتَضِحُ (٣)». وجاء عند النّسائى بلفظ «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَي كَانَ إِذَا تَوَضَّا أَخَذَ حَفْنَةً مِنْ مَاء فَقَالَ بِهَا هَكَذَا: نَضَح به فَرْجَهُ (٤)». وفيه دليل على مشروعيّة رشّ الماء على الفرج والسّراويل بعد الفراغ من الوضوء.

قال الخطَّابي [قديتأوّل الانتضاح على رشّ الفرج بالماء بعد الاستنجاء ليدفع بذلك وسوسة الشَّيطان، وذكر النّووى: أنّ رش الفرج بالماء بعد الاستنجاء هو المراد من الحديث عند الجمهور، وقال العيني: وكان ابن عمر إذا توضًا نضح فرجه، وروى ذلك عن مجاهد وميمون وسلمة وابن عبّاس رضى الله عنهم أجمعين (٢٠)].

### (٨) ـ الاقتصاد في ماء الوضوء

يستحبّ تقليل ماء الطّهارة بحسب الإمكان بعد تعميم العضو بالماء عند الحنفيّين ومالك،

<sup>(</sup>١) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ٩١]. (٢) انظر فيض القدير [ج ٥ ص ١١٤ - رقم ٦٦٢٢]. (٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٥٣٧] وأبو داود [ ١٦٦] وابن ماجه [ ٣٧٩]. (٤) حديث صحيح أخرجه النسائي [ ١٣٤]. (٥) حديث حسن أخرجه ابن ماجه [ ٣٨٠] وأورده في الصّحيحة [ ١٤١]. (٢) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ١٥٣] ومعالم السّنن [ج ١ ص ٥٥].

وهو سُنَة عند الشّافعي وأحمد، وقد أجمعوا على عدم التّقدير في ماء الوضوء والعُسْل لأنّه لم يرد في ذلك تحديد صريح ولأنّه يختلف باختلاف الأحوال والأشخاص، ولكن يُطلب من المسلم التّوسُّط والاعتدال فلا يُقتِّر ولا يزيد على قدر الكفاية اقتداء برسول الله ﷺ.

وقد ورد في ذلك أحاديث تشير إلى هذا المعنى منها ما رُوى عن أنس رضى الله عنه أن النّبي عَلَيْ قال «يُجْزِيءُ في الْوُضُوءِ رَطْلاَن مِنْ مَاءِ (١) ». وجاء في رواية «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يَغْتَسِلُ بِالصَّاعِ ويَتَطَهَّرُ بِالْمُدِّ (٢) ». وذكر جماعة أنّ الصّاع هنا ثمانية أرطال والله عَنْ رَطلان ، وعَن عبيد الله بن أبي يزيد أنّ رجلا قال لابن عبّاس رضى الله عنه «كَمْ والله رُطلان ، وعَن عبيد الله بن أبي يزيد أنّ رجلا قال لابن عبّاس رضى الله عنه «كَمْ يكْفينى من الْوُضُوء؟ قَالَ: مُدّ، قَالَ كَمْ يَكْفينى للْغُسْلِ؟ قَالَ: صَاعٌ، فَقَالَ الرَّجُلُ: لا يَكْفينى ! فَقَالَ: لا أُمَّ لَكَ ، قَدْ كَفَى مَنْ هُو خَيْرٌ مِنْكَ ، رَسُولَ الله عَلِي (٣) ».

والحديث يشير إلى مقدار الماء الذى كان يغتسل به عَلَيْ ويتوضَّا ، فالإسراف فى الماء وسوسة يزينها الشيطان ويهونها رخص الماء وسهولة الحصول عليه ، والأظهر أنّ الإسراف فى الماء مكروه كراهة تنزيه وهو قول الجمهور ومحله ما لم يؤد إلى ضرر أو ضياع مال وإلا فيحرم الإسراف فيه .

وفى أوّل كتاب الوضوء قال البخارى [وَبَيَّنَ النَّبِيُ عَلَيْ أَنَّ فَرْضَ الْوُضُوء مَرَّةً مَرَّةً ، وَتَوَضَّأً أَيْضًا مَرَّتَيْنِ وَثَلاَثًا ، وَلَمْ يَزِدْ عَلَى ثَلاَثْ ، وَكَرِهَ أَهْلُ الْعِلْمِ الْإِسْرَافَ فِيه ، وأَنْ يُجَاوِزُوا فَعْلَ النَّبِيِّ عَلَيْ الْأَسْرَ إِلَى مَا أَخْرِجَهُ ابْن أَبِي يُجَاوِزُوا فَعْلَ النَّبِيِّ عَلِي مَا أَخْرِجَهُ ابْن أَبِي يُجَاوِزُوا فَعْلَ النَّبِي عَلِي مَا أَخْرِجَهُ ابْن أَبِي شَيْرَ إِلَى مَا أَخْرِجَهُ ابْن أَبِي شَيْرَ إِلَى مَا أَخْرِجَهُ ابْن أَبِي شَيبة عَنَ ابن مسعود قال «لَيْسَ بَعْدَ الثَّلاَثِ شَيْءٌ». وقال أحمد وإسحاق وغيرهما [لا تجوز الزيادة على الثّلاث]. فمن زاد عن ذلك فقد تعدّى وأساء وظلم.

# (٩) ـ نجفيف الأعضاء بعد الوضوء

ذهب إلى إباحة تجفيف الأعضاء بعد الغُسْل والوضوء كلِّ من عثمان بن عفًان والحسن بن على وأنس بن مالك والحسن البصرى وأبو حنيفة ومالك واللّيث وأحمد واحتجوا بحديث سلمان الفارسي رضى الله عنه «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ تَوَضَّا فَقَلَبَ جُبَّةَ صُوف كَانْتَ عَلَيْه فَمَسَحَ بهَا وَجْهَهُ (٥)».

ويتأيّد هذا بما رُوى عن أُمِّ هانىء قالت «أَنَّهُ لَمَّا كَانَ عَامُ الْفَتْحِ قَامَ رَسُولُ اللهِ (١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٢٧٧٥] والترمذى [ ٢٠٩] والرّطل يُعادل اثنتا عشرة أُوقيَة والأُوقيّة أربعون درهما - كذا فى القاموس. (٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٤١٨٤] والبخارى [ ٢٠١]. (٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٢٦٢٨] والحاكم [ ٥٨٩] وقال صحيح على شرط الشّيخين. (٤) أخرجه البخارى مُعَلَقًا قبل رقم [ ١٣٥]. (٥) حديث حسن أخرجه ابن ماجه [ ٣٨٤]. عَلَيْ إِلَى غُسْله فَسَتَرَتْ عَلَيْه فَاطَمَةُ ثُمَّ أَخَذَ ثَوْبَهُ فَالْتَحَفَ بِه ('') »: أى اشتمل به فصار كالمنديل الذي يُنشَّف به أثر الماء وهو المعنى الذي ورد في حديثها رضى الله عنها عند أحمد «وَصَلَّى الضَّحَى فِي ثَوْبِ مُشْتَملاً به ('') ». كما رُوى عن عائشة رضي الله عنها أنّه «كَانَ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ خَرَقَةً يَنشُفُ بِهَا بَعْدَ الْوُضُوء ('') ». وفي رواية «يَتَنشَفُ».

والمشهور عن الشّافعية أنّ المستحبّ ترك تنشيف الأعضاء بعد الوضوء، وقيل إِنّه مُباح، وقيل مستحبّ لما فيه من الاحتراز عن الأوساخ ولما تقدّم، وقيل: يُكره في الصّيف دون الشّتاء، وهذا كلّه ما لم تكن هناك حاجة إلى التّنشيف كبرد أو التصاق نجاسة وإلا فلا كراهة قطعا [(ئ)]. (قال) ابن القيّم [والمعوّل عليه أنّه لم يكن رسول الله عَنِي يعتاد تنشيف أعضائه بعد الوضوء ولا صحّ عنه من ذلك شيء بل الذي صحّ عنه خلافه (٥)]. ولمّا لم يأت دليل في المسألة فإنّ المرء مُخيَّر بين التنشيف وعدمه طبقا للحاجة والضّرورة التي تقتضيها ظروفه الحياتية ومُتطلَّباته.

### (١٠) ـ الأذكار عقب الوضوء مستقبل القبلة

ينبغى للمسلم عندما ينتهى من وضوئه ومع آخر قطر الماء الذى طهرت به أعضاؤه أن يستحضر تقصيره الكامل عن القيام بحقوق الله تعالى عليه، وأدائها على الوجه اللائق بعظمته وجلاله، وأنه يؤدى هذه الحقوق بعون من الله تعالى وتوفيقه، فالمؤمن يرى أن قَدْر الحق تبارك وتعالى أعلى وأجل مما قدمه في ساحة الطّاعة والإنعام فيستحى من عمله، ويستغفر لتقصيره فيه كما يستغفر غيره من ذنوبه وغفلاته.

لذلك استحب العلماء للمتوضىء أن يأتى بعد فراغه من الوضوء بالدُّعاء الوارد عن نبينا عَلَيْ قال «مَا منْكُمْ منْ أَحَد عن نبينا عَلَيْ كما فى حديث عقبة بن عامر أن رسول الله عَلَيْ قال «مَا منْكُمْ منْ أَحَد يَتَوَضَّأُ فَيُحْسنُ الْوُضُوءَ ثُمَّ يَقُولُ حينَ يَفْرُغُ مِنْ وُضُوئه: أَشْهَدُ أَلاَّ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، إِلاَّ فُتحَتْ لَهُ أَبْوَابُ الْجَنَّة الشَّمَانية يَدْخُلُ مِنْ أَيْوَابِنَ وَاجْعَلْني مِنَ الْمَتَعَمَّرَا عَبْدُى «اللَّهُمَّ اجْعَلْني مِنَ التَّوَابِينَ وَاجْعَلْني مِنَ الْمَتَطَهُرينَ (٢)». وزاد الترمذي «اللَّهُمَّ اجْعَلْني مِنَ التَّوَابِينَ وَاجْعَلْني مِنَ الْمَتَطَهُرينَ (٢)».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٧٢٥٢] وابن ماجه [٣٨٢].

<sup>(</sup>٢) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٧٢٥٣].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن أخرجه الحاكم [٣٦٥] وصحيح الجامع [ ٤٨٣٠] وأورده في الصّحيحة [ ٢٠٩٩] .

<sup>(</sup>٤) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووى [ج ١ ص ٤٦١].

<sup>(</sup>٥) انظر زاد المعاد [ج ١ ص ١٩٧].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٧ / ٢٣٤] والنّسائي [١٤٨] وأبو داود [١٦٩] واللّفظ له.

<sup>(</sup>٧) من حديث صحيح أخرجه الترمذي [٥٥].

وجاء فى السُّن من حديث أبى سعيد الخدرى مرفوعًا «مَنْ تَوَضَّاً فَفَرَغَ مِنْ وُضُوئِه ثُمَّ قَال ، سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبحَمْدكَ ، أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ ، كُتب فِي رَقٍّ وَطُبِعَ عَلَيْهَا بِطَابِعِ ثُمَّ رُفِعَتْ تَحْتَ الْعَرْشِ فَلَمْ يُكْسَرَ ْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ (١)» .

إنّه الارتباط الوثيق القائم بين هذا الحال الملائكي الذي يعيشه المتوضِّى، وبين الشّهادة الحقّ التي يسجّل بها اللِّسان آخر عمل في الوضو، ويترجم هذا الوصال الفريد الذي تنمحي من خلاله الخطايا، عندما تخرج من بين الأظفار والأنامل وترتفع بالدّرجات، كلَّما أتمّ المؤمن هذا العمل على النّهج الذي يحبّه الله تعالى ويرضاه.

فأيَّة رحمة تلك التي كانت سببًا مُباشرًا في فتح أبواب الجنة الشّمانية أمام هذا المتوضّىء ليتخيّر الدُّخول من أيِّها شاء، إنّه تحسين الوضوء وإتقانه، وإخلاص النّية فيه للخالق سبحانه، ثمّ يأتى الإقرار بالشّهادتين بعده دليلا على حقيقة الانتماء إلى هذا الدين والسَّير على نهج نبيه الأمين ﷺ،

### (١١) ـ صلاة ركعتين بعد الوضوء

عندما يحرص المسلم على أداء الرّكعتين بعد كلّ وضوء، فكأنّه يوثّق بهما تلك الشّهادة القائمة بتمام وضوئه وكماله، ويأتيان خاتمة لإِتقانه وتحسينه، عندما يُؤكّد نبيّنا عَيِّكَ هذا التّوثيق بقوله لبلال رضى الله عنه:

«حَدِّثْنِي بِأَرْجَى عَمَلِ عَمِلْتَهُ فِي الإِسْلامِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ دَفَّ(٢) نَعْلَيْكَ بَيْنَ يَدَى فِي الْجَنَّةِ. ؟ قَالَ: مَا عَمِلْتُ عَمَلا أَرْجَى عِنْدى مِنْ أَنِّى لَمْ أَتَطَهَّرْ طُهُورًا فِي سَاعَة مِنْ لَيْلَ أَوْ نَهَارٍ إِلاَّ صَلَّيْتُ بِذَلِكَ الطُّهُورِ مَا كُتِبَ لِي أَنْ أَصَلِّى (٣)». وجاء عند مسلم بلفظ «فَإِنِّى سَمِعْتُ اللَّيْلَةَ خَشْفَ نَعْلَيْكَ»: قَالَ أَبُو عَبِيدَ وغيره: الخشف الحركة الخفيفة.

وظاهر الحديث أنّ السَّماع المذكور وقع في النّوم وأنّ سبب فضيلة رؤية النّبي يَلِي لِبلال داخل الجنّة حرصه على الصّلاة بعد الوضوء باللّيل والنّهار، وقوله على «بأرْجَى عَمَل عَملْتَهُ فِي الإسْلام»: يُدلُّ على قيمة هذا العمل وفضله وسُمو منزلته ورفيع درجته، وقد ثبتت فضيلة ذلك لبلال لأنّ رؤيا الأنبياء وَحْيٌ وحقٌ ، فجزم النّبي عَلَيْ لله بذلك . (قال) ابن الجوزى: [فيه الحِثّ على الصّلاة عقب الوضوء لئلاّ يبقى الوضوء خاليا عن مقصوده (٤٠)].

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن السُنِّي [٣٠) والنسائي في عمل اليوم و واللّيلة مرفوعا وموقوفا. (٢) قوله «دفَّ نَعْلَيْكَ»: فيه تشبيه بدَفُّ الطّائر إذا حرّك جناحيه وهو قائم على رجليه، أو الحركة الخفيفة والسّير الليّن. [انظر فتح البارى ج ٣ ص ٢٤]. (٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [١١٤٩] ومسلم الليّن. [٧٤٥/ ١٠٤]. (٤) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ٢٤].

ولقد كان من عادة بلال رضى الله عنه أن يسير بين يدى رسول الله عَلَيْ فى اليقظة فاتفق مثله فى المنام، ولا يلزم من ذلك دخول بلال الجنة قبل النبى عَلَيْ لأنه فى مقام التابع له، وكأنه أشار عَلَيْ إلى بقاء بلال على ما كان عليه فى حال حياته واستمراره على قُرب منزلته من رسول الله عَلَيْ [(١)].

ويُستفاد من الحديث أنّ الحرص على صلاة الرّكعتين بعد الوضوء من أرجى ما يقدّمه المرء من عمل تحدُّثًا بنعمة الله تعالى عليه، وتجديدا لعهده معه، وتحصيلا لمقصود الوضوء وتحقيقا لغايته، ودخولا في العبادة بعد تمام الطّهارة:

بن يقول عثمان بن عفّان رضى الله عنه «رَأَيْتُ رَسُولَ الله عَلَى يَتَوَضَّأُ فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ ثُمَّ قَالَ : مَنْ تَوَضَّأَ مَثْلَ وُضُوئي هَذَا ثُمَّ أَتَى الْمَسْجِدَ فَرَكَعَ فِيه رَكْعَتَيْنِ غُفرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِه، لاَ تَعْتَرُوا (<sup>(۲)</sup>)». أى لا تركنوا إلي هذه المغفرة بلا عمل صالح تُقدِّمونه لربِّكَمَ سُبحانه، فالمؤمن من استكثر وعده قليلا في كتابه.

وعن عُقبة بن عامر رَضِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ «مَا مِنْ أَحَدٌ يَتَوَضَأُ فَيُحْسِنُ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ «مَا مِنْ أَحَدٌ يَتَوَضَأُ فَيُحْسِنُ الْوَضُوءَ وَيُصَلِّى رَكْعَتَيْنِ يُقْبِلُ بِقَلْبِهِ وَوَجْهِهِ عَلَيْهِمَا إِلاَّ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ (٣)».

ويشير الحديث إلى أنّ شرطيّة قبول هاتين الرّكعتين ترتبط بإسباغ الوضوء ومُراعاة آدابه وسُننه بلا إسراف، والإقبال على الله تعالى بالقلب فلا يغفل عنهما، ولا يتفكّر في أمر لا يتعلَّق بهما، كما لا يلتفت بوجهه إلى جهة لا يليق بالصّلاة أن يلتفت إليها وهو معنى قوله عَنِي «يُقْبِلُ بِقَلْبِه وَوَجْهِهِ عَلَيْهِمَا». وقد جمع فيه بين الخضوع والخشوع، لأنّ الخضوع في الأعضاء والخشوع في القلب.

أمّا عن حُكم صلاة الرّكعتين فهى مندوبة عند الحنفيّين ومالك وأحمد فى غير أوقات الكراهة [(ئ)]. وتسنّ عند الشّافعية فى أى وقت. (قال) النّووى [فى الحديث فضيلة الصّلاة عقب الوضوء وأنّها سُنّة، وأنّها تُباح فى أوقات النَّهى عند طلوع الشّمس واستوائها وغروبها، وبعد صلاة الصُّبح والعصر لأنّها صلاة ذات سبب وهذا مذهبنا (٥)].

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ٤٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٥٩١] والبخارى [٦٤٣٣] ومسلم [٤/٢٢] بزيادة الأيُحَدُّثُ فيهما نَفْسَهُ».

<sup>(</sup>m) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٩٠٦] ومسلم [ ١٧ / ٢٣٤] بلفظ مُطوَّل.

<sup>(</sup>٤) أوقات الكراهة ثلاثة: بعد صلاة الصَّبح حتّى ترتفع الشَّمس، وعند الاستواء حتّى تزول عن وسط السَّماء، وبعد العصر حتّى تغرب الشّمس، وهى الأوقات المنهى عن صلاة النّفل فيها عند الأئمّة الثّلاثة. (٥) انظر نووى مسلم [ج ٨ ص ٢٥٠].

# ملخّص تعريفى عن سُنن الوضوء

السُّن جمع سُنَّة وهي الطَّريقة المسلوكة في الدّين بقول أو فعل من غير لزوم ولا إنكار على تاركها، وهي قسمان:

(الأوّل) سُنن مُؤكَّدة وهي ما واظب عليها رسول الله عَلَيُّ بلا إِنكار على تاركها . (الثّاني) سُنن غير مُؤكَّدة وهي ما تركها النّبي عَلَيُّ أحيانا .

وإذا كنّا قد أشرنا فى بداية كتاب الوضوء إلى أنّ الإتيان بالفرض أو الرُّكن من العوامل المؤثّرة فى صحّة العمل وقبوله باعتباره جزءا ذاتيّا له وأداؤه مطلوب طلبا جازما ليُثاب المرء على فعله، فإنّ السُّنن تأتى مُكمّلة له فى تمامه، مُحقّقة له فى ثوابه، وما جاءت هذه السُّن إلاّ ليأتى الفرض على وجهه الأكمل وحظه الأوفر باعتبارها جزءا منه داخلا فيه، ولقد رأينا من المناسب بعد الانتهاء من العرض المفصّل لهذه السنن أن نذكرها مجتمعة عند الأئمة الكرام على النّحو التّالى:

| الحنابلة        | الشّافعية       | المالكيّــة  | الحنفيّــة      | البيان                        |
|-----------------|-----------------|--------------|-----------------|-------------------------------|
| سُـنَّة         | سُــنَّة        | مستحب        | مستحب           | تقديمه على الوقت لغير المعذور |
| مستحب           | مستحب           | مستحب        | مستحب           | كون الوضوء في مكان طاهر       |
| مستحب           | مستحب           | مستحب        | مستحب           | استقبال القبلة حال الوضوء     |
| مستحب           | مستحب           | مستحب        | مستحب           | عدم الاستعانة فيه إلا لعذر    |
| سُنّة           | سُـنّة          | مستحب        | مستحب           | الاقتصاد في ماء الوضوء        |
| سُنَّة مُؤكَّدة | سُنَّة مُؤكَّدة | سُنّة مندوبة | سُنَّة مُؤكَّدة | التّسمية في أوّله             |
| سُنَّة          | سُـنَّة         | مستحب        | سُـنَّة         | التّيامن في غسل الأعضاء       |
| سُـنَّة         | سُنَّة          | سُـنَّة      | سُــنَّة        | غسل اليدين إلى الرسغين        |
| فرض             | سُــنَّة        | سُـنَّة      | سُـنَّة         | المضمضة والاستنشاق            |
| شـرط            | سُــنَّة        | مستحب        | مستحب           | الترتيب بينهما                |
|                 | _               |              |                 | تقديمهما على سائرالأعضاء      |
| مستحب           | مستحب           | مستحب        | مستحب           | غيىر الوجمه.                  |
| سُنَّة          | سُـنَّة         | سُـنَّة      | سُنَّة          | مجّ الماء في المضمضة ثلاثا    |

| الحنابلة | الشافعية | المالكيّــة                         | الحنفيّة  | البيـــان                    |
|----------|----------|-------------------------------------|-----------|------------------------------|
| مستحب    | مستحب    | مستحب                               | مستحب     | السِّواك عند المضمضة         |
| واجب     | سُنَّة   | سُــنَّة                            | سُـنَّة   | الاستنشاق باليُمنى ثلاثا     |
| ∞سُنُّة  | سُـنّة   | سُـنَّة                             | سُـنَّة   | المبالغة فيهما لغير الصائم   |
| سُنّة    | سُــنَّة | سُـنُّة                             | سُـنَّة   | الاستنثار باليسرى ثلاثا      |
| سُـنّة   | سُــنَّة | سُــنَّة                            | سُـنُّة   | تثنية الغسل وتثليثه          |
| واجب     | واجب     | واجب                                | واجب      | تخليل اللّحية خفيفة الشّعر   |
| سُنّة    | سُسنّة   | واجب                                | مستحب     | تخليل اللّحية كثيفة الشُّعر  |
| سُـنّة   | سُـــنّة | مستحب                               | مستحب     | البدء بتطهير مُقدَّم الأعضاء |
| مستحب    | مستحب    | مستحب                               | مستحب     | ترك لطم الوجه بالماء         |
|          |          |                                     | ·         | تعاهد الماقين وغيرهما من     |
| مندوب    | مندوب    | مندوب                               | مندوب     | غضون الوجه بزيادة الغَسْل    |
|          |          |                                     |           | عدم التكلُّم حال الوضوء إلاّ |
| مستحب    | مستحب    | مستحب                               | مستحب     | لضرورة                       |
| سُــنَّة | سُــنَّة | واجب في<br>اليدينٍ مندوب<br>الرجلين | سُـــنَّة | تخليل أصابع اليدين والرّجلين |
| مستحب    | مستحب    | مكروه                               | مستحب     | إطالة الغرة والتّحجيل        |
| سُـنّة   | سُــنّة  | مستحب                               | مستحب     | تحريك الخاتم وإن كان واسعا   |
| واجب     | سُـنّة   | سُــنُّة                            | سُـنَّة   | مسح الأذنين ظاهرا وباطنا     |
| مستحب    | مشروع    | مستحب                               | مشروع     | مسح الصُّدغين                |
| مستحب    | سُــنَّة | <b>-</b>                            | مستحب     | مسح الرّقبــة                |
| مستحب    | مستحب    | مستحب                               | مستحب     | الدَّعاء بعد الوضوء بالمأثور |
| مندوب    | سُنَّة   | منذوب                               | مندوب     | صلاة ركعتين بعده             |
| مستحب    | مستحب    |                                     | مستحب     | الشُّرب من فضل الوضوء        |
| مبَاح    | مكروه    | مباح                                | مبَساح    | التنشيف بعد الوضوء           |

# التعريف بأقسام الوضوء

ينقسم الوضوء عند الأئمّة إلى ثلاثة أقسام: [فرض] و[واجب] و[سُنّة] نذكر تفصيلها على النّحو التّالي:

### (القسم الأول)

فرض على المُحدث أن يتوضّاً للصّلاة ومسّ المصحف ونحوهما ثمّا لا يصحّ إِلاَّ بالطَّهارة، والفرض لغة التّقدير وشرعا المطلوب فعله طلبا جازما، فيُثاب على فعله ويُعاقب على تركه، أو هو ما ثبت بدليل قطعى الثّبوت والدّلالة فلا يحتمل التّأويل ويكفر مُنكره، وانطلاقا من هذا التّعريف تأتى الإِشارة إلى أنّ الوضوء يفترض عند الأئمة للصّلاة ومسّ المصحف والطّواف بالكعبة بالتّفصيل التّالى:

### (١) ـ افتراض الوضوء للصَّلاة

فيُشترط لصحة الصّلاة الطّهارة من الحَدَث إجماعا لقوله تعالى ﴿ يَا آلَّهُ اللّهُ من حديث عَامَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰة فَاعْسِلُوا وَجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة: ٢]. وقوله عَلَيْ من حديث ابن عمر رضي الله عنه ﴿ لاَ يَقْبَلُ اللهُ صَلاَةً بغَيْر طُهُورٍ وَلاَ صَدَقَةً مِنْ غُلُولُ (١) ». وقوله عَلَيْ ﴿ لاَ تُقبَلُ صَلاَةً مِنْ أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأً (٢) ». واختلفوا في الوضوء أهو فرض على كلّ قائم إلى الصّلاة وإن كان متطهرا، أم على المُحدث خاصّة ؟ فجاء اجتهاد الأئمة في ذلك على ثلاثة أقوال:

(الأوّل) وجوب الوضوء لكلِّ صلاة في حقّ المقيمين دون المسافرين، وهو ما ذهبت إليه طائفة من الظّاهرية مُحتجِّين بحديث بريدة الذي أخرجه مسلم وأبوداود قال «أَنَّ النَّبِيُّ عَيِّكُ كَانَ يَتُوضًا لُكُلِّ صَلاَة فَلَمَّا كَانَ يَوْمَ الْفَتْحِ صَلَّى الصَّلُواتِ بوضُوء وَاحدُ ومَسْحَ عَلَى خُفَّيْه، فَقَالَ لَهُ عُمَرُّ: صَنَعْتَ شَيْعًا لَمْ تَكُنْ تَصْنَعُهُ ؟ فَقَالَ عَيْ عَمْدًا صَنَعْتُ شَيْعًا لَمْ تَكُنْ تَصْنَعُهُ ؟ فَقَالَ عَيْ عَمْدًا صَنَعْتُ شَيْعًا لَمْ تَكُنْ تَصْنَعُهُ ؟ فَقَالَ عَيْ عَمْدًا صَنَعْتُهُ يَا عُمرُ (٣) ». وعند الترمذي «قَالَ عَمْدًا فَعَلْتُهُ».

فكانت تأديته عَلَي للصّلوات الخمس يوم الفتح بوضوء واحد على خلاف عادته الغالبة ، فإنّه كان قبل هذا اليوم يُواظب على الوضوء لكلّ صلاة عملا بالأفضل، وفيه دلالة على جواز فعل الصّلوات المفروضات والنّوافل بوضوء واحد ما لم يُحدث، وهذا بإجماع من يُعتد به . (قال) الطّحاوى [يحتمل أنّ ذلك كان واجبا عليه خاصّة ثـمّ نُسخ يوم الفتح لحديث بُريدة، أو يُحتمل أنّه كان يفعله استحبابا ثمّ خشى أن يُظنّ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٩٩٩] ومسلم [٢٧٤] وابن ماجه [٢٧٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٨٠٦٤] والبخاري [١٣٥] ومسلم [٢/٥٢٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٨٦ / ٧٧٧] وأبو داود [ ١٧٢] والتّرمذي [ ٦٦].

وجوبه فتركه بيانًا للجواز].

(الثّانى) وجوب الوضوء لكلّ صلاة مُطلقا ولو من غير حَدَث، ورُوى ذلك عن ابن عمر وأبى موسى وجابر بن عبد الله وسعيد بن المسيّب وأبى العالية مُحتجّين بالآية الكريمة ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الطَّمَلُوة فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾: وذهب الجمهور إلى أنّ ذلك قد كان ثم نُسخ، وأنّ الأمر في الآية لم يشرع إلاّ لمن أحدث ولكن تجديده لكلّ صلة مُستحب طلبا للفضيلة والثّواب.

(الثّالث) أنّ الوضوء لا يجب إلا من حَدَث وهو ما ذهب إليه أكثر العلماء من الأئمّة الأربعة وأكثر أصحاب الحديث وغيرهم من السَّلف الصّالح، وهو الرّاجح المعمول به عند أهل الفتوى مُستدلِّين بحديث عبد الله بن حنظلة الأنصارى رَوْقَيْكُ (أَنُ رَسُولَ الله عَنْكُ كَانَ أُمرَ بالْوُضُوء لكُلِّ صَلاة طَاهرًا كَانَ أَوْ غَيْرَ طَاهر، فَلَمَّا شَقَّ عَلَيّه ذَلكَ أَمِرَ بالسِّواك عَنْد كُلِّ صَلاة وَوُضعَ عَنْهُ الْوُضُوءُ إلاَّ منْ حَدَث (1)».

كُما يدلُّ عَليه ما رواه البخاري عن سُويد بن النُعمان قال «خَرَجْنَا مَعَ رَسُول الله عَلَيْهُ عَلَمَ عَنَ مَعَ رَسُول الله عَلَيْهُ الْعَصْرَ، فَلَمَّا صَلَّي دَعَا عَامَ خَيْبَرَ، حَتَّى إِذَا كُنَّا بِالصَّهْبَاء صَلَّى لَنَا رَسُولُ الله عَلَيْ الْعَصْرَ، فَلَمَّا صَلَّى دَعَا بِالأَطْعَمَة فَلَمْ يُؤْتَ إِلاَ بَالسَّوِيقَ، فَأَكَلْنَا وَشَرِبْنَا ثُمَّ قَامَ النَّبِيُ عَلِي إِلَى الْمَغْرِبِ فَلَمَ عَرْبُ وَاستُدلُ به على جواز صلاتين فأكثر فَمَضْمُ ضَ ثُمَّ صَلَى بَنَا الْمُغْرِبُ وَلَمْ يَتَوَضَّأُ (٢)». واستُدلُ به على جواز صلاتين فأكثر بوضوء واحد، وعلى استحباب المضمضة بعد الطَّعام.

والمُعوَّل عليه عندهم أنّ سبب وجوب الطَّهارة إرادة المُحدث ما لا يحلُّ إِلاّ بها كالصّلاة وسجدة التّلاوة كما في قوله سُبحانه ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوة ﴾: أي إذا أردتم القيام إلى الصّلاة وأنتم مُحدثون فتوضَّتُوا، فيُمكُّن حملُ الآية على ظاهرها، وجزَم النّووى بأنّ الإجماع استقر على عدم الوجوب، ويكون الأمر في حقٌ المُحدثين على الوجوب وفي حقّ غيرهم على النّدب، وحصل بيان ذلك بالسُّنَة [(٣)].

### (٢) \_ وجوب الوضوء لمسّ المُصحف

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢١٨٥٧] وأبو داود [٤٨]. (٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢١٥]. (٣) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣٧٨]. (٤) أخرجه مالك فى الموطأ [٥٥٤] وعبد الرّزاق [١٣٢٨] وابن حبّان [٧٩٣]. (٥) أخرجه فى صحيح الجامع [٧٧٧٠] وأورده فى المشكاة [٥٦٤].

والطَّاهر هو المتطهِّر طهارة حسيَّة من الحدَثَ بالوضوء أو الغُسْل، لأنَّ المُؤمن طهارته معنويَّة كاملة والمصحف لا يقرأه إلَّا المؤمنون، فلما قال: [إلَّا طَاهِرٌ] عُلم أنَّها طهارة غير الطَّهارة المعنويَّة، بل المراد الطَّهارة من الحدَث ويدلِّ عليه ما جاء في آية الوضوء والغُسْل، فالجمهور على المنع من مسِّه وهو مذهب على وابن مسعود وجماعة من الفُقهاء منهم الأئمَّة الأربعة:

فيحرُم على المُحدث مسُّ القُرآن أو بعضه بيك أو بغيرها من غير حائل مُنفصل، لأنّ النَّهي إنَّا ورد عن مسِّه أمّا مع الحائل فيكُون المسُّ له دون المصحف، إلَّا أنّ الإمام مالك رخَّص في مسِّ المصحف للمُعلِّم والمُتعلِّم إذا خشيا النِّسيان، وقال داود الظَّاهري وابن حزم بجواز مسِّ المصحف بدون طهارة.

وإذا كان البعض قد جوَّز القراءة على غير وضوء فإنَّ قياس المسِّ على القراءة قياسٌ مع الفارق، فإنَّ القراءة يشقُّ معها الطَّهارة دائها، لأنَّ التزام الوضوء عند كلِّ قراءة يخلُّ في حفظ القرآن وتلقِّيه، ولابدَّ من فتح هذا الباب والتَّرغيب فيه والتَّخفيف على من أراد حفظه.

ويأتي دليل ذلك ما رواه أحمد في المسند عن علي رَوْ اللهِ عَلَمُ اللهِ بَاللهِ اللهِ عَلْمَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وقوله [فَيَقْرَأُ الْقُرْآنَ]: أي شَرع في قراءته من غير أن يتوضَّأ، وقد كان لا يمنعه شيء من أنواع الحدَث عن قراءة القُرآن إلآ الجنابة كها هو صريح في الحديث وعليه قال الجمهور بجواز قراءة القُرآن للمُحدث حدثًا أصغر وهو مجمع عليه [٣٠].

#### القسم الثانى

### وجوب الوضوء للطواف بالكعبــة

يجب الوضوء للطَّواف بالكعبة ولو نفلا عند الحنفيِّين ورواية عن أحمد، ويُفترض عند غيرهم لقول رسول الله ﷺ [الطَّوَافُ حَوْلَ الْبَيْتِ مِثْلَ الصَّلَاةِ، إِلَّا أَنَّكُم تَتَكَلَّمُونَ فَيهِ، فَمَنْ تَكلَّمَ فِيهِ فَلَا يَتَكَلَّمُ إِلَّا بِخَيْرٍ (٤)]. فيحرُم الطَّواف

- (١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٦٢٧] والنَّسائي [٢٦٦].
- (٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٦٣٩] وأبو داود [٢٢٩] والنَّسائي [٢٦٥] (٣) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ٣٠٥]
  - (٤) أخرجه في صحيح الجامع [٣٩٥٥] والحاكم [١٧٢٢].

مع الحَدَث اتّفاقا ولا يصح عند الثّلاثة لأنّ شرطه الطَّهارة، وعن الطَّواف على وُضوء أخرج البخارى في صحيحه عن نَوْفَل القُرشيّ أَنّه سأل عُروة بنَ الزُّبير فقال «قَدْ حَجَّ النَّبيُ عَلَيُّ فَأَحْبَرَتْنِي عَائِشَةُ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّهُ أَوَّلُ شَيْءٍ بَدَأَ بِهِ حِينَ قَدِمَ أَنَّهُ تَوَضَّأَ ثُمَّ طَافَ بالنَّبَيْت (١)».

(قال) في الفتح [وليس فيه دلالة على الاشتراط إلا إذا انضم إليه قوله عَلَيْ «خُذُوا عَنِي مَنَاسِكَكُم ». وباشتراط الوضوء للطُّواف قال الجمهور وخالف فيه بعض الكوفيّين، ومن الحُجَّة عليهم قوله عَلَي لعائشة رضى الله عنها لمّا حاضت «غَيْرَ أَنْ لاَ تَطُوفِي بِالْبَيْتِ حَتَّى تَعْتَسِلِي »(٢) ». ويؤيّده قوله في رواية مسلم «حَتَّى تَعْتَسِلِي»(٣)].

# (القسم الثّالث)

### ما يندب إليه الوضوء

يُندب الوضوء في مواضع منها تجديده لكلّ صلاة، ولذكر الله تعالى، وعند النّوم، وللجُنُب عند أكله وشُربه، وعند معاودة الجماع، وقبل الغُسْل، والوضوء من حمل الميّت، وعند اشتطاط الغضب.

والمندوب شرعا اسم لفعل مدعو ً إليه على طريق الاستحباب والترغيب دون الحتم والإلزام، وتعريفه فى «الحدود الأنيقة»: [ما يُثاب على فعله ولا يُعاقب على تركه ويرادفه: السُّنَة والمُستحب والنّفل والتطوُّع (٤٠)]. ومنه الحديث «انْتَدَبَ اللهُ لِمَن يَخْرُجُ في سَبيله (٥٠)». أي سارع الله بثوابه وحُسن جزائه.

ثمّ يأتي بيان ما يُندب الوضوء إليه بالتّفصيل التّالي:

### (١) ـ نُجديد الوضوء لكلّ صالة

اتّفق العلماء على أنّه يُندب تجديد الوضوء لكلّ صلاة لمن لم يكن مُحدثًا لقول أنس رضى الله عنه «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيُهُ يَتَوَضَّأُ عَنْدَ كُلِّ صَلاَة ، قُلْتُ كَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ ؟ فَاس رضى الله عنه «كَانَ النُّوضُوءُ مَا لَمْ يُحْدثُ (٦٠)». وفيه دليل على استحباب الوضوء لكلّ صلاة ، ويُحمل عليه حديث ابن عمر أنَّ رسول الله عَلِيُ قال «مَنْ تَوَضَّأُ عَلَى طُهْرٍ

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٦٤١] ومسلم [ ١٩٠ / ١٢٣٥].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٦٥٠] ومسلم [١١١ / ١٢١١].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ٥٨١].

<sup>(</sup>٤) انظر الحدود الأنيقة [ص٧٦] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج٣ ص٣٦٣].

<sup>(</sup>٥) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧١٥٧]

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢١٤] وأحمد [١٢٩٥١] وأبو داود [١٧١].

كَتَبَ الله لَه عَشْرَ حَسنَات (١)». أى مع كونه طاهرا فإنه يُجدد وضوءه. (قال) النّووى [ويستحبّ تجديد الوضوء وهو أن يكون على طهارة ثمّ يتطهّر ثانيا من غير حَدَث، وفى شرط استحباب التّجديد أوجه:

(أحدها) أنّه يُستحبّ لمن صَلَّى به صلاة سواء كانت فريضة أو نافلة.

(والثَّاني) لا يُستحبّ إِلاّ لمن صَلَّى فريضة.

(والنّالث) يُستحبّ لمن فعل به ما لا يجوز إلاّ بطهارة كمسّ المُصحف وسُجود التّــلاوة.

(والرّابع) يستحبّ وإن لم يفعل به شيئا أصلا بشرط أن يتخلّل بين التَّجديد والوضوء زمن يقع بمثله تفريق<sup>(٢)</sup>].

# (۲) ـ الوضوء لذکرالله تعالی

أجمع المسلمون على أنّه يجوز للمُحدث أن يذكر الله تعالى بكل أنواع الذّكر ما عدا القرآن للمُحْدث حَدَثًا أكبر وفي كلّ الأماكن والأحوال ما عدا محلّ القاذورات وحال الجماع فإنّه يُكره فيهما، والأصل في ذلك قول عائشة رضى الله عنها «كَانَ رَسُولُ الله عَلَى خُلُ الله عَلَى كُلِّ أَحْيَانه (٣)». إلاّ أنّ الاتّفاق بين الأئمّة قائم على ندب الوضوء لذكر الله تعالى لقول النّبي عَلَى له ألقى عليه السّلام بعدما توضأ: «إنّهُ لَمْ يَمْنَعْنِي أَنْ أَرُدٌ عَلَيْكَ إِلاَّ أَنِّى كَرِهْتُ أَنْ أَذْكُرَ الله إلاَّ عَلَى طَهَارَة (٤٠)».

### (٣) ـ الوضوء عنـد النّوم

يستحبّ عند الأثمّة الأربعة والجمهور لمن أراد النّوم أن ينام على طهارة كاملة لقول النّبي ﷺ للبَرَاء بن عازب: «إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ فَتَوَضَّأُ وُضُوءَكَ لِلصَّلاَة ثُمَّ اضْطَجعْ عَلَى شَقِّكَ الأَيْمَنِ ثُمَّ قُلْ: اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي إِلَيْكَ، وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ (٥)» الحديث. والخطاب وإن كان للبراء فالمراد منه العموم فيشمل جميع المَكلَّفين.

(قال) في الفتح [ وظاهر الحديث استحباب تجديد الوضوء لكل من أراد النّوم ولو كان على طهارة، ويُحتمل أن يكون مخصوصا بمن كان مُحدثًا، ووجه مناسبته

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود [٢٢] والترمذي [٥٩] بإسناد ضعيف.

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ج ۲ ص ۱۸۰].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٢٤٢٩١] والبخارى مُعلَّقًا قبل رقم [ ٣٠٥] ومسلم [ ٣٧٣].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٨٩٣٥] وأبو داود [ ٣٣٠] وابن ماجه [ ٢٨٥].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٦٣١١] ومسلم [٥٦ / ٢٧١٠] وأبو داود [٥٠٤٦].

قول رسول الله عَلَي «فَإِنْ مِتَّ مِنْ لَيْلَتِكَ فَأَنْتَ عَلَى الْفطْرَةِ». (1)]. والوضوء قبل النّوم هو آخر وضوء أُمر به المَكلَّفَ في اليقظة، فناسب فَعلهَ مع قوله عند النّوم «اللّهُمَّ أَسْلَمْتُ وَجْهِي إِلَيْكَ». ليجعلهن آخر ما يقول فأشعر ذلك بختم كتاب العمل والإخلاص فيه الله تعالى.

# (Σ) ـ وضوء الجُنُبُ للطّعام والشّراب

رُخُص للجُنُب إِذَا أَرَاد أَن يَأْكُلُ أَو يَشْرِب أَن يَتُوضًا وَضُوءَه للصّلاة لمَا أَخْرِجه مسلم عن عائشة «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى اللَّهُ كَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَأْكُلُ أَوْ يَنَامَ تَوَضَّا - تَعْنَى - وَهُوَ مَسلم عن عائشة «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى كَان يَتَكُرَّ مِنه عَلَى للتّعبير فيه [بكان] المفيدة جُنُب ( ) . وظاهر الحديث عمّار بن ياسر الذي أخرجه أبو داود والتّرمذي «أَنَّ للتّحرار، ويؤيّد ذلك حديث عمّار بن ياسر الذي أخرجه أبو داود والتّرمذي «أَنَّ للتّعبير فيه إلا الحكمة في النَّبِيُّ عَلَيْكُ رَخُصَ للْجُنُب إِذَا أَكُلُ أَوْ شَرِبَ أَوْ نَامَ أَنْ يَتُوضًا ( ) ». وقيل إن الحكمة في هذا الوضوء تخفيف الحَدَث ولينام على إحدى الطّهارتين خشية أن يموت في منامه .

وقوله «رَخَّصَ لِلْجُنب»: أى سهّل له أن يجتزىء بالوضوء إذا أراد أن يأكل أو يشرب أو ينام، وحاصله أنّه يجوز للجُنب أن يفعل كلّ ذلك قبل الاغتسال. (قال) النّووى [ويستحبّ له أن يغسل فرجه ويتوضّ الهذه الأمور كلّها، وقد نصّ أصحابنا على أنّه يُكره النّوم والأكلُ والشُّرب والجماع قبل الوضوء والأحاديث تدلّ عليه، ولا خلاف عندنا أنّ هذا الوضوء ليس بواجب، وبهذا قال مالك والجمهور، وذهب أبو حبيب المالكي إلى وجوبه وهو مذهب داود الظَّاهرى، والمراد بالوضوء وضوء الصّلاة الكامل (1)].

وفى حُجَّة الله البالغة [ لمّا كانت الجنابة مُنافية لهيئة الملائكة كان المرْضِيُّ فى حقَّ المؤمن أن لا يسترسل فى حوائجه من النَّوم والأكل مع الجنابة فإذا تعذَّرت الطَّهَارة الكبرى لا ينبغى أن يدع الطَّهارة الصُّغرى لأنَّ أمرهما واحد غير أنَّ الشَّارع وزَّعهما على الْحَدَثين (٥)].

# (٥) ـ الوضوء لمعاودة الجماع

يُستحبّ عند أكثر الأئمّة لمن أراد أن يُعاود الجماع أن يتوضًا وضوءه للصّلاة لما رُوى عن أبى سعيد الخدرى أن رسول الله عَن الله عَلَيْهُ قال «إِذَا أَتَى أَحَدُكُمْ أَهْلَهُ ثُمَّ بَدَا لَهُ أَنْ يُعَاوِد فَلْيَتَوَضَّأُ وَضُوءً للصَّلاَةِ».

<sup>(</sup>١) انظر فتح الباري[ج ١ ص ٢٦٦]. (٢) أخرجه مسلم [٢٧ / ٣٠٥] وأبو داود [٢٢٤] والنّسائي [٥٥٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٧٢٥] والتّرمذي [٦١٣]. (٤) انظر نووي مسلم [ ج ٢ ص ٢٢٢]. (٥) انظر حُجَّة الله البالغة [ ج ١ ص ١٨٠]. (٦) أخرجه مسلم [٧٧ / ٣٠٨] وأبو داود [ ٢٢٠] .

أى إذا جامع أحدكم أهله ثم أراد أن يُجامع ثانيا فليتوضَّأ وضوءا شرعيا لأنّه المراد عند الإطلاق في كلام المشرع الحكيم عَلِيَّكَ .

ولقد اختُلف في الأمر بالوضوء بين الجِماعين فذهب ابن حبيب المالكي والظَّاهرية إلى أنّه للوجوب أخذا بظاهر هذا الحديث، وذهب الجمهور إلى أنّ الأمر فيه للاستحباب وهو الظَّاهر لما في رواية أبي سعيد عند الحاكم من قوله عَلَّهُ «ثُمَّ إِذَا أَرَادَ أَن يُعَاوِدَ فَلْيَتَوَضَّأُ فَإِنَّهُ أَنَشْطُ للْعَوْد (١٠)». وغاية ما يُفيده التّعليل أنّ هذا الوضوء مندوب وليس بواجب إذ العوْد لَلجماع ثانيا ليس بواجب.

وذهب أبو يوسف من الحنفية إلى أنه ليس بواجب ولا مندوب ومحل الأمر فيه على الإباحة ، وحمل بعض أهل العلم الحديث على الوضوء اللَّغوى الذى هو غسْل الفرج احترازا من إدخال النّجس فيه ، ولأنَّ ما يتعلَّق به من رطوبة فرج المرأة مُفسد للَّذة ، وقالوا: إنّما شُرع الوضوء للعبادة لا لقضاء الشّهوة ، ولو شُرع لقضاء الشّهوة لكان الجماع الأول مثل العود ، وليس ذلك بالقوى لما تقدم من أنّ المراد به هو الوضوء الشّرعي ، ولأنّه لا يخفى الفرق بين الجماع الأول والعود ، فإنّ المعود مُحتاج إلى التّنظيف والحيوية والنّشاط ، وأنّه يُستدل من الحديث كذلك على طلب الوضوء ممّن أراد أن يعود إلى الجماع وعلى أنّ العُسْل ليس بواجب بين الجماعين .

(٦) ـ الوضوء قبـل الغُسل

اتّفق العلماء على استحباب الوضوء قبل الغُسْل ولو مسنونًا لقول عائشة رضى الله عنها «أَنَّ رَسُولَ الله عَنِيَة كَانَ إِذَا اغْتَسَلَ مِنَ الْجَنَابَة بَداً فَغَسَلَ يَدَيْه قَبْلَ أَنْ يُدْخِلَ يَدَيْه في الإِنَاءَ، ثُمُّ يَتُوَضَّأُ مِثْلَ وُضُوئه للصَّلاَة (٢٠)». وجاء عن ميمونة عند النسائي «ثُمُّ تَوضَّأً وُضُوءَهُ للصَّلاة تُمُ اغْتَسَلَ (٣٠)».

ويُحتمل أن يكون الابتداء بالوضوء قبل الغُسْل سُنَّة مُستقلَّة بحيث يجب غَسْل أعضاء الوضوء مع بقية الجسد في الغُسل، ويُحتمل أن يُكتفى بغَسْلها في الوضوء عن إعادته. (قال) في الفتح [وإنّما قدَّم غَسْل أعضاء الوضوء تشريفا لها ولتحصُل له صورة الطَّهارتين الصُّغرى والكُبرى، وإلى هذا جنح الدّاودى من الشّافعية فقال: يُقدِّم غَسْل أعضاء وضوئه على ترتيب الوضوء لكن بنيّة غُسْل الجنابة، كما ذهب

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم [٥٥٥] وقال صحيح على شرط الشيخين.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٦/٣١م] وافقه البخاري [٢٤٨].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [١٨٤] وأبو داود [٢٤٢].

جماعة منهم أبو ثور وداود إلى أنّ الغُسْل لا ينوب عن الوضوء للمُحْدث<sup>(١)</sup>].

وقول ابن عبّاس رضى الله عنه عن وضوء النّبى عَلَى «ثُمَّ يَتَوَضَّا وُضُوءَهُ للصَّلاة»: فيه استحباب تكرار غَسْل أعضاء الوضوء لتشبيهه بوضوء الصّلاة، وفي ذلك قال عياض [لم يأت في شيء من الرّوايات في وضوء الغُسل ذكر التّكرار، لكن ذلك مردود بما جاء في الأحاديث ممّا فيه تشبيه وضوء الغُسْل بوضوء الصّلاة، والتّشبيه يقضى بالتّكرار كما في رواية أحمد والنّسائي عن أبي سلمة عن عائشة أنّها وصفت عُسْله عَلَى اللّهُ وفيه «يُفيضُ بيده الْيُمنَى عَلَى الْيُسْرَى ثَلاَثَ مَرَّات، ثُمَّ يَتَمَضْمَضُ ثَلاَثًا، ويَشْسَلُ وَجُهّهُ ثَلاَتًا، ثُمَّ يُفيضُ عَلَى رَأْسه ثَلاَثًا، \*.

(قال) النّووى [لم يُوجب أحد الوضوء في غُسْل الجنابة إلا داود الظَّاهرى، ومَنْ سواه يقولون هو سُنَّة، فلو أفاض الماء على جميع بدنه من غير وضوء صح غسله واستباح به الصّلاة وغيرها، ولكنّ الأَوْلَى أن يتوضًا كما ذُكر وتحصل الفضيلة بالوضوء قبل الغُسْل أو بعده، وإذا توضًا أوّلا لا يأتى به ثانيا لاتفاق العلماء على أنّه لا يُستحبّ وضوءان والله تعالى أعلم (٣)].

### (V) ـ الوضوء من حمل الميت

قال الحنفيون والشّافعى وأحمد بندب الوضوء لمن حَمَل الليّت وقال ابن حزم بوجوبه لحديث أبى هريرة: «أنَّ النَّبِيَّ عَلَيُّ قَالَ: مَنْ غَسَّلَ مَيِّتًا فَلْيَغْتَسلْ، وَمَنْ حَمَلَهُ فَلْيَتُوضَّأُ( عَلَى) الخطَّابي [ويشبه أن يكون الأمر على الاستحباب وقد يحتمل أن يكون معنى «فَلْيَتَوَضَّأْ»: أى ليكن على وضوء ليتهيَّ أله الصّلاة على الميّت ( قال ) في الحُجَّة البالغة [وأمّا غَسْل الميِّت فلأنّ الرّشاش ينتشر في البدن، وجلستُ عند مُحتضر فرأيتُ أنّ الملائكة الموكَّلة بقبض الأرواح لها نكاية عجيبة في أرواح هؤلاء الحاضرين، ففهمتُ أنّه لابد من تغيير الحالة لتتنبه النّفس لخالفها ( ٢٠ ) ] .

### (٨) ـ مُجابِهُة الغضب بالوضوء

أخبر النبى عَلَي أَن للوضوء أثرًا فعالا في إطفاء نار الغضب والحيلولة دون تمكُنه من المسلم لقوله عَلَي هِ إِنَّ الْغَضَبَ مِنَ الشَّيْطَانِ، وَإِنَّ الشَّيْطَانَ خُلِقَ مِنَ النَّارِ،

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج١ ص ٤٢٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٢٤٥٩] والنّسائي [٢٤٦] والتّرمذي [٢٠١].

<sup>(</sup>٣) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ٢٣٥].

<sup>(</sup>٤) حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٩٨٢٤] وأبو داود [٣١٦١] وابن حبّان [٧٥١].

<sup>(</sup>٥) انظر معالم السُّنن [ج ٢ ص ٢٦٧].

<sup>(</sup>٦) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٨٣].

وإِنَّمَا تُطْفَأُ النَّارُ بِالْمَاءِ، فَإِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلَيْتَوَضَّأُ (١)». ولمّا كان الغضب جمرة من نار يُوقدها الشّيطان في قلب ابن آدم أمر أن يُطفئها بالوضوء لما فيه من وقاية تمنع قوَّة الغضب من السّيطرة على المُسلم، لذلك كان من المُستحب عند الأثمّة الأربعة والجمهور الوضوء لإطفاء جذوة الغضب وعن ذلك قال بعض الحنفيّين [لوكان مُتوضِّئا واشتدَّ عليه غضبه نُدب له الغُسْل].

وَلقد صحّ عن النّبى عَلَيْ أَنّه أَمَرَ الغضبان بما يُسكِّنه من أقوال وأفعال كالتّعوُّذ والوضوء وتبديل الهيئة التي كان عليها حال الغضب، وجاءت حكمة ذلك في قوله عَلَيْ من حديث أبي سعيد الخُدرى «أَلاَ إِنَّ الْغَضَبَ جَمْرَةٌ فِي قَلْب ابْنِ آدَمَ، أَمَا رَأَيْتُمْ إِلَى حُمْرَةً عَيْنَيْهِ وَانْتِفَاخِ أَوْدَاجِهِ؟ فَمَنْ أَحَسَّ مِنْ ذَلِكَ بِشَيْءٍ فَلْيُلْزَقَ بِالأَرْضِ (٢)».

ويتحقُّق ذلك بواحد من ثلاثة:

(١) إِمَّا أَن يُسارِع إِلَى الصَّلاة والسُّجود، فإِنّ اللُّجوء إِلَى الله تعالى وقت الحن حافظٌ من التَّردِّى والخسار كما في قوله عَلِيَّة «قُمْ يَا بِلاَلُ فَأَرحْنَا بِالصَّلاَة (٣)».

(٢) أو أن يُسارع إِمّا بالجُلوس وإِمّا بالاضطجاع لقوله عَلَيْ «إِذَا غَضبَ أَحَدُكُمْ وَهُو قَائَمٌ فَلْيَجْلسْ، فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ الْغَضَبُ وَإِلاَّ فَيَضْطَجِعْ (1) ». وقوله عَلَيْ للرَّجُل «إِذَا غَضَبْتَ فَاجْلسْ (٥) ». (قال) الخطَّابي [القائم مُتهيئ للحركة والبطش والانتقام والقاعد دونه في هذا المعنى، أمّا المضطجع فهو ممنوع منهما، فَأَمَرَهُ بالتَّباعُد عن حالة الانتقام وأمرة بالقُعود والاضطجاع لئلا يبدو منه في حال قيامه وقُعوده بادرة يندم عليها فيما بعد والله أعلم (٢)].

(٣) كما يُطلب من الغاضب أن يُمسك عن الكلام لقوله ﷺ من حديث ابن عبّاس «إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْكُتْ: قَالَهَا ثَلاَقً آ (٧)». لأنّ الغاضب يصدر منه في حال غضبه من القول ما يندم عليه في حال زوال غضبه كثيرا من السّباب وغيره ما يعظُم ضرره، فإذا سكت زال هذا الشرّ كلّه عنه، وقوله «فَلْيَسْكُتْ»: فيه الدّلالة على أنّ الغضبان مُكلّف حال غضبه بالسّكوت ويكون حينئذ مُؤخذا إذا تكلّم.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٩٠٩٠٨] وأبو داود [٤٧٨٤] والطّبراني في الكبير [٤٤٠].

<sup>(</sup>٢) حديث حسن أخرجه أحمد [٦١٠٨٦] والتّرمذي [ ٢١٩١] واللّفظ لـه.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٣٠٤٧] وأبو داود [٤٩٨٦].

<sup>(</sup> ٤ ) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٤٧٨٢ ] وصحّحه الألباني في صحيح الجامع [ ٦٩٤ ].

<sup>(</sup>٥) أورده في صحيح الجامع [ ٦٨٦] والمشكاة [ ١٥١٤].

<sup>(</sup>٦) انظر معالم السُّن [ج ٤ ص ١٠١].

<sup>(</sup>٧) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٢٥٥٦] وأورده البخارى في الأدب المُفرد [ ١٣٢٠].

### (٩) ـ الوضوء من لحوم الإبل

لمّ اسُئل رسول الله عَلَيْ عن الوضوء من أكل لحوم الإبل كما جاء في رواية البراء بن عازب عند أبي داود قال «تَوضَّئُوا منْهَا (١)». وجاء عن جابر أنَّ رجلا سأل رسول الله عَلَيْ فقال «أتوضَّأ من لُحُوم الإبل؟ قَالَ: نَعَمْ فَتَوَضَّأُ مِنْ لُحُومِ الإبلِ (٢)». وجاء قوله عَلَيْ عند ابن ماجَه «تَوَضَّئُوا مَنْ لُحُوم الإبل (٣)».

ورغم أنّ قوله «تَوَضَّئُوا منْهَا»: أى وضوءا شُرعيًا يؤكّد أنّ الحقائق الشّرعية في كلام نبيّنا عَلَي مُقدَّمة على غيرها عند الإطلاق إلاّ أنّه كان للأئمّة في إيجاب الوضوء من لحوم الإبل قولان:

(الأوّل) أنّ في هذه الأحاديث دلالة على أنّ الأكل من لحوم الإبل ناقض للوضوء، وإليه ذهب أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه وأبو بكر بن المنذر وابن خزيمة، وحُكى عن أصحاب الحديث مُطلقا وحُكى عن جماعة من الصّحابة رضى الله عنهم أجمعين، واحتجُوا بحديث جابر وحديث البراء بن عازب وهو الختار المنصوص عندهم من جهة الدّليل [(1)].

(قال) في حُجَّة الله البالغة [والسِّر في إِيجاب الوضوء من لِحُوم الإِبل على قول من قال به أنها كانت مُحرَّمة في التَّوراة، واتّفق جمهور أنبياء بني إسرائيل على تحريمها، فلمّا أباحها الله لنا شَرع الوضوء منها لمعنيين:

(١) أن يكون الوضوء شُكرًا لما أنعم الله علينا من إِباحتها بعد تحريمها على من قبلنا.

(٢) أن يكون الوضوء علاجا لما عسى أن يختلج في بعض الصُّدور من إِباحتها بعدما حرَّمها الأنبياء من بني إسرائيل، فإنّ النّقل من التّحريم إلى كونه مُباحا يُناسبه إِيجاب الوضوء منه ليكون أقرب لاطمئنان نفوسهم (٥)].

(الثّانى) ذهب فيه الأكثرون إلى أنّ أكل لحوم الإِبل غير ناقض للوضوء منهم الخلفاء الأربعة الرّاشدون: أبو بكر وعمر وعثمان وعلى وابن مسعود وأبى بن كعب وابن عبّاس وأبو الدّرداء ومالك وأبو حنيفة والشّافعي، وقالوا: إنَّ المراد بالوضوء في الحديث الوضوء اللُغوى لا الشَّرعي، لأنّ في لحُوم الإِبل دُسومة لا توجد في غيرها.

ويُقصد بالوضوء عند الجمهور النَّظافة ونفى الدُّسومة ، كما رُوي «أَنَّهُ عَلَيْكُ شَرِبَ

<sup>(</sup>۱) من حدیث صحیح أخرجه أبو داود [۱۸٤] والتّرمذی [۸۱]. (۲) من حدیث صحیح أخرجه مسلم [۳۲، / ۳۲] وابن ماجه [8.7]. (۲) انظر نووی مسلم [7.7]. (۲) انظر نووی مسلم [7.7]. (۲) انظر رُجُةً الله البالغة [7.7].

لَبَنًا فَدَعَا بِمَاءٍ فَتَمَضْمَضَ ثُمَّ قَالَ: إِنَّ لَهُ دَسَمًا (١)». ومعلوم أنّ في لحوم الإبل من الحرارة وشدَّة الزَّهومة ما ليس في لحوم الغنم، فكان معنى الأمر بالوضوء منه منصرفا إلى غسل اليد لوجود سببه دون الوضوء الذي هو من أجل رفع الحَدَث لعدم سببه والله أعلم [(٢)].

# (الباب الرابع) نواقض الوضوء

نواقض الوضوء جمع ناقض والمراد به ما يُخْرِجُ الوضوء عن إِفادة المقصود منه وهو استباحة ما لا يحل بدونه، والنّقض في الأصل حلّ المُبرم ثمّ استعمل في إبطال الوضوء عينه الشّارع مُبطلا مجازا ثمّ صار حقيقة عُرفيَّة، وناقض الوضوء ناقض للتيمُّم لكونه بدلا عنه، وهي عند أهل العلم على ثلاث درجات:

(الأُولى) ما اجتمع عليه جمهور الصّحابة واتّفقت عليه الرّوايات الصّحيحة وهو البول والغائط والرّيح والمذى والنّوم الثّقيل وما في معناها، أمّا الغائط والبول فلقوله على الله عنه «لا يَقْبَلُ الله صَلاَة أَحَدكُم إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأُ (٣)». كما أنّ قول النّبي عَلَى من حديث عبّاد بن تميم رضى الله عنه «لا ينصرف حتَّى يَسْمَع صَوتًا أوْ يَجدُ رِيحًا (٤)». يدير الحُكم على الخارج من السّبيلين بما يقتضى ضرورة التّمييز بين ما هو في الحقيقة وبين ما هو مُشتبه به.

وقوله ﷺ عندما سُئل عن المذى «يَغْسِلُ ذَكَرَهُ وَيَتَوَضَّأُ (٥)». يُبيِّن أنّ المذى الحاصل من الملاعبة قضاء لشهوة دون شهوة الجَماع فكان من حقّه أن يستوجب طهارة دون الطّهارة الكبرى، أمّا النّوم فلقوله ﷺ «فَإِنَّهُ إِذَا اضْطَجَعَ اسْتَرْخَتْ مَفَاصِلُهُ (٢)». فكان هذا مظنّة الاسترخاء الأعضاء وخروج الحَدَث، كما أنّ النّوم يُبلّد النَّفس ويفعل فعل الأحداث.

(والثّانية) ما اختلف فيه السّلف من فقهاء الصّحابة والتّابعين وتعارضت فيه الرّوايات عن النّبي عَلَيَّ كمسّ الذّكر في قوله «إِذَا مَسَّ أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ فَلْيَتَوَضَّأُ (٧)».

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح أخرجه البخاری [ ۹ ، ۵ ] وأبو داود [ ۱۹۲] والتّرمذی [ ۸۹]. (۲) انظر معالم السّن للخطّابی [ ج ۱ ص ۵۸]. (۳) حدیث صحیح أخرجه البخاری [ ۱۳۵] و مسلم [ ۲ / ۳۲۵] وأبو داود [ ۲۰ ]. (۶) من حدیث صحیح أخرجه البخاری [ ۱۷۷] و مسلم [ ۳۲۱]. (۶) من حدیث صحیح أخرجه البخاری [ ۲۰۷]. (۲) حدیث صحیح أخرجه أبو داود [ ۲۰۲] والتّرمذی [ ۲۰۷] والتّرمذی [ ۲۰۷] والتّرمذی [ ۲۰۷] وابن ماجه [ ۲۰۷] بلفظ (مَنْ مَسَّ فَرْجَهُ فَلْيَتَوَضَّأَهُ.

وبه قال ابن عمر وسالم وعُروة وغيرهم، وردَّه على وابن مسعود وفقهاء الكوفة ودليلهم قوله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَيْ هَلْ هُو إِلاَّ مُضْغَةٌ مِنْهُ أَوْ قَالَ: بَضْعَةٌ مِنْهُ (١)». ولم يجيء بيقين بكون أحدهما منسوخا.

(قال) الخطَّابي [قد ذهب إلى إيجاب الوضوء من مسّ الذَّكر جماعة من السّلف منهم عمر وسعد بن أبي وقَّاص وابن عمر ، إلاّ أنّ الشّافعي لا يرى نقض الطّهارة إلاّ أن يسته بباطن كفِّه، وقال الأوزاعي وأحمد: إذا مسّه بساعده أو بظهر كفِّه انتقض طهره كما إذا مسته ببطن كفِّه سواء (٢)].

ولمس النساء قال به عمر وابن عمر وابن مسعود والنّخعى والأوزاعى والشّافعى وأحمد وإسحاق لقوله تعالى ﴿أَوْ لَكُمْسَتُمُ النِّسَآءَ ﴾ [المائدة: ٦]. ولا يشهد لهم إلا قول عائشة رضى الله عنها «أَنَّ النَّبِي عَلَي قَبَّلَهَا وَلَمْ يَتَوَضَّأُ (٣)». وفيه عند أهل الحديث نظر لانقطاع في إسناده، وبالجملة فلقد جاءت أقوال الفقهاء ومن بعدهم في المسّ واللّمس على ثلاث طبقات:

(١) آخذ به على ظاهره (٢) وتارك له بالكلية (٣) ومُفرِّق بين الشَّهوة وغيرها .

وقال النّخعى بالوضوء من الدَّم السَّائل والقيء الكثير، كما قال الحسن: بالوضوء من القهقهة في الصّلاة ولم يقل بذلك آخرون، وفي كلّ ذلك حديث لم يجمع أهل المعرفة على صحّته، والأصحّ في هذه المسألة أنّ من احتاط فقد استبرأ لدينه وعرضه ومن لا فلا سبيل عليه في صريح الشّريعة.

(قال) في الحُجَّة البالغة [ولا شُبهة أنّ لمس المرأة مُهيِّج للشَّهوة وأنّ مسّ الذَّكَر فعل شنيع، ولذلك جاء النّهي عن مسّ الذَّكر باليمين في الاستنجاء، كما أنّ الدّم السّائل والقيء الكثير مُلوِّتَان للبدن مُبلِّدان للحسّ، وكذا القهقهة في الصّلاة خطيئة تحتاج إلى كفَّارة، فلا عَجَب أن يأمر الشّارع بالوضوء من هذه ولا عَجَب أن لا يأمر، ولا عَجَب أن يأمر عزيمة (٤)].

(والثّالثة) ما وجد فيه شُبهة من لفظ الحديث وقد أجمع الفقهاء من الصّحابة والتّابعين على تركه كالوضوء ممّا مسّته النّار، ثمّ ظهر عمل النّبى عَلَيْ والخلفاء وابن عبّاس وأبى طلحة وغيرهم بخلافه وبيّن جابر رضى الله عنه أنّه منسوخ.

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٨٢] والتّرمذي [٨٥] والنّسائي [١٦٥].

<sup>(</sup>٢) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٥٧].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود [ ١٧٨] وقال هو موسل.

<sup>(</sup>٤) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٧٧ ـ بتصرّف].

ولمّا كانت نواقض الوضوء هي الأحداث الحسّية والحُكمية التي تُؤدّي إلى نقض طهارة المسلم فإنّها في تعريف العلماء لها تنقسم إلى قسمين:

# (الأول) ـ ناقض حقيقى

وهو ما كان حَدَثًا بنفسه ويشمل كلَّ ما خرج من السَّبيلين على وجه الصَّحة إلا المني، سواء أكان مُعتادا كالبول والغائط والمذى، أم غير معتاد كالحصاة نجسًا أو غيره كريح من الدُّبُرِ لقوله تعالى ﴿ أَوْجَلَهَ أَحَدُّ مِنْكُم مِنَ ٱلْغَآبِطِ ﴾ [النساء: ٤٣]. ولفظ الغائط في الآية الكريمة كناية عن الأحداث الخارجة من الخرجين وأصله ما انخفض من الأرض، وهو المكان المقصود لقضاء الحاجة ومنه: غاط في الأرض يغوط إذا غاب.

[وكانت العرب تقصد هذا الصّنف من المواضع لقضاء حاجتها تستُّرا عن أعين النّاس، ثمّ سُمِّى الخارج من الإنسان غائطا للمُقاربة، وهذا اللَّفظ يجمع بالمعنى جميع الأحداث النّاقضة للطّهارة الصُّغرى، ويمكن أن يقال إنّ نواقض الوضوء المعتبرة ترجع إلى الخرجين، فالنّوم مظنّة خروج الرّيح ولمس المرأة ومسّ الذَّكر مظنّة خروج المذى ('']. ويُفسْر ذلك قوله عَيِّكُ من حديث أبى هريرة «لاَ تُقْبَلُ صَلاةُ مَنْ أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوضاً، فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ حَضْرَ مَوْتَ: مَا الْحَدَثُ يَا أَبَا هُرِيْرَةَ ؟ قَالَ: فُسَاءٌ أَوْ ضُرَاطٌ (٢)».

والحَدَث وصف شرعى يحلّ بالأعضاء يمنع من مُباشرة ما لا يجوز إِلاّ بالطَّهارة، أو هو النَّجاسة الحُكميَّة المانعة من الصَّلاة وغيرها، وشرعا الحالة النَّاقضة للطَّهارة وجمعه أحداث والمراد به:

- الخارج من السّبيلين من بول وغائط وريح وودى ومذّى.
  - \* خروج ذلك الخارج باعتباره حَدَثًا بنفسه.
  - \* منع الشّارع قُربان العبادة المرتّب على ذلك الخروج.

واستُدل بالحديث على بُطلان الصّلاة بالحَدَث سواء كان خروجه اختياريًا أم اضطراريا، وعلى أن الوضوء لا يجب لكل صلاة، لأنّه جعل القبول ممتدا إلى غاية هى الوضوء، وما بعد الغاية مُخالف لما قبلها، فيقتضى ذلك قبول الصّلاة بعد الوضوء مُطلقًا [(٣)].

### وينقسم النّاقض الحقيقي إلى قسمين:

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج٥ ص ٢٢٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٨٠٦٤] والبخاري [١٣٥] ومسلم [٢/٥٢٧].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري [ج ١ ص٢٨٣].

(الأوّل) ما خرج من أحد السبيلين وهما القُبُل والدُّبُر بطريق مُعتاد كالبول والمذى والمدى والمنى الخارج بغير لذّة عند المالكيّة، ولا يخفى أنَّ كلّ هذه الأشياء تخرج من القُبُل، أمّا الذى يخرج من الدُّبُر فهو الغائط والرّيح، وهى أشياء مُجمَع على نقض الوضوء بها.

(الثّانى) ما خرج من أحد السّبيلين بطريق غير مُعتاد مثل الحصى والدّود والدّم والقيح والصّديد، فإنّ كلّ ذلك ينقض الوضوء سواء أَخَرَج من القُبُل أم خرج من الدُّبُر. ويشمل النّاقض الحقيقى:

# (١) ـ غائط الإنسان وبولم

قام اتّفاق العلماء على نجاسة (١) غائط الآدمى وبوله غير الأنبياء وغير بول الصّبى الرّضيع الذى لم يتناول الطّعام للأدلّة الصّحيحة المُفيدة للقطع بذلك، بل تأتى نجاستهما من باب الضّرورة الدّينية، فكلّ ما خرج من السّبيلين من غائط وبول هو ناقض للوضوء بإجماع مُتيقَّن لحديث صفوان بن عسّال قال «أَمَرَنَا النَّبِيُّ عَلِي أَنْ نَمْسَحَ عَلَى الْخُفَّيْنِ إِذَا نَحْنُ أَدْخَلْنَاهُمَا عَلَى طُهْر ثَلاَثًا إِذَا سَافَرْنَا، وَيَوْمًا وَلَيْلَةً إِذَا أَقَمْنَا، وَلاَ نَحْلَعْهُمَا مِنْ عَائِطٍ وَلاَ بَوْلٍ وَلاَ نَوْمٍ، وَلاَ نَحْلَعْهُمَا إِلاَّ منْ جَنَابَة (٢)».

ويُقصد بذكر الحديث هنا أنّ الغائط والبول من الأحداث النّاقضة للوضوء والتى لا يُنزع لها الخُفُ في المدّة المقرّرة، ولا يقدح في ذلك التّخفيف في تطهيرهما في الأحوال التّالية:

(أ) أمّا الغائط فكما في حديث أبي هريرة أنَّ النَّبي ﷺ قال: «إِذَا وَطَيءَ أَحَدُكُمْ بِنَعْلِهِ الأَّذَى فَإِنَّ التُّرَابُ لَهُ طَهُورٌ (٣)». فإنَّ جَعْل التُّراب مع المسح مُطهِّر لا يُخرجه عن كونه نجسا.

(قال) البغوى في شرح السُّنَّة: [ذهب أكثر أهل العلم إلى ظاهر الحديث وقالوا: إذا أصاب أكثر الخُفِّ أو النَّعل نجاسةٌ فدلكَها بالأرض حتى ذهب أثرها فهو طاهر وجازت الصّلاة فيه وبه قال الشّافعي في القديم (٤٠). (وجاء) في الحُجَّة البالغة [النّعل والخُفُّ يطهُران من النَّجاسة التي لها جره بالدَّلك لأنّه جسم صلب لا يتخلَّل فيه

<sup>(</sup>١) النَّجِس بكسر الجيم هو لُغة كلِّ مُستقذر، وشرعا: قدر ما يمنع الصَّلاة من بول أو دم أو خمر أو نحوها، ونَجِسَ الثَّوْبُ: أصبح غير طاهر، ونَجِسَ فُلاَنٌ: خَبُثَ طَبْعُهُ وَدَنِسَ خُلُقُهُ (القاموس).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٨٠١٢] والنّسائي [١٢٧] والتّرمذي [٩٦] وحسّنه.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٨٥] وابن حبّان [ ١٤٠٣] والحاكم [ ٢٠٤].

<sup>(</sup>٤) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٢٦٦].

النَّجاسة والظَّاهر أنَّه عام في الرَّطبة واليابسة(١)].

(ب) وأمّا التّخفيف في تطهير البول فكما في حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال «قَامَ أَعْرَابِيٌ فَبَالَ في المَسْجِد فَتَنَاوَلَهُ النَّاسُ، فَقَالَ لَهُمُ رَسُولُ الله عَلَى : دَعُوهُ وَهَرِيقُوا عَلَى بَوْلِه سَجْلاً مِنْ مَاء ـ أَوْ ذَنُوبًا مِنْ مَاء ـ فَإِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيسَرِينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِينَ رَكَ ». والبول على الأرض تُطهره مُكاثرة الماء عليه، وهو مأخوذ بما تقرر عند النّاس قاطبة أنّ المطر الكثير يُطهر الأرض وأنّ المكاثرة تذهب الرّائحة المُنتنة وتجعل البول مُتلاشيا كأن لم يكن.

أمّا بول الصِّغار الرُّضّع فللفقهاء في غَسْل التَّوب من بول الصَّبية، ونضحه من بول الصّبي ما لم يطعما ثلاثة أقوال:

(الأوّل) التّفرقة بينهما في التّطهير بأن يُرشّ بول الصّبي، ويُغْسَل بول الصّبية وهو قول على وإسحاق والقّوري وداود.

(الثّاني) أنّهما سواء في وجوب الغَسْل، وهو مذهب العترة والحنفيّة وسائر الكّوفيِّين والمالكيَّة.

(الثّالث) يُنضحان وهو قول الأوزاعي وحُكى عن مالك والشّافعي.

والقول الأوّل هو الذي جاءت به السُّنَّة واقتضته محاسن الشَّريعة لحديث على رضى الله عنه أنَّ رسول الله عَلَى قال: «بَوْلُ الْغُلاَم الرَّضَيع يُنْضَحُ، وبَوْلُ الْجَارِية يُغْسَلُ، قَالَ قَتَادَةُ: وَهَذَا مَا لَمْ يَطْعَمَا فَإِذَا طَعِمَا غُسلاً جَمَيعًا (٣)». وعن أُمُّ قيسَ بنت محصن «أَنَّهَا أَتَتْ بابْن لَهَا صَغير لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَامَ إِلَى رَسُول الله عَلَى أَفَاجُلَسَهُ رَسُولُ الله عَلَى عَجْرِهِ فَبَالً عَلَى تَوْبُهِ، فَدَعَا بِمَاء فَنَضَحَه وَلَمْ يَغْسله وَ٤)».

والنّضَح الرشّ بالماء ، والمراد بالطّعام ما عدا اللّبن الذى يرضعه والتّمر الذى يُحنَّك به والعَسَل الذى يلعقه للمُداواة ، وعند أحمد يلحق ببول الصّبى الذى لم يأكل الطَّعام قيئه فيكفي نضحه لأنه أخف من البول ولا يكفى عن الأنثى [(°)] وخُفِّف الأمر بالنّسبة للذّكر دفعا للمشقَّة والحَرَج إلاّ أنّ ما يُفعل في بول الصّبية أبلغ ممّا يُفعل في بول الصّبية أبلغ ممّا يُفعل في بول الصّبي الأبلغ عَسْلاً والأخف نضعًا ، واعتلّ بعضهم

<sup>(</sup>١) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٨٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٢٠] وأبو داود [٣٨٠] والتّرمذي [١٤٧].

<sup>(</sup>٣) حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١١٤٩] وأبو داود [ ٣٧٨].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٧٤] والبخارى [ ٣٢٣] ومسلم [ ٣٠٨ / ٢٨٧].

<sup>(</sup>٥) انظر كشَّاف القناع [ج ١ ص ١٢٦].

في هذا بأنَّ الفرق بين بول الصَّبي والصَّبية يقوم على ثلاثة أوجه [(١٠]:

(الأوّل): أنّ المشقَّة تزداد بغَسْل بول الصَّبى لكثرة حمله من الرِّجال والنِّساء على السَّواء فيتعسَّر مع هذا الأمر غَسْل بوله .

(الثّاني): أنّ بول الصّبى يقع في محلّ واحد وبول الصّبية يقع مُنتشرًا هاهُنا وهاهُنا فيحتاج إلى صبّ الماء في مواضع مُتعدّدة ما لا يحتاج إليه في بول الصّبي.

(القّالث) أنّ بول الأُنثى أخبث رائحة من بول الذَّكر، وسبب ذلك حرارة الذَّكر ورُطوبة الأنثى، فالحرارة تخفّف من نَتَن البول وتُذيب منه ما لا يحصل مع الرُّطوبة.

والاتفاق قائم بين أهل العلم على استواء الحُكم في بول كلّ من الصَّبى والصَّبية بعد أكل غير اللَّبن فلا بدّ من غَسْل بولهما بالإجماع ولأنّ الأصل في إزالة النّجاسة الغَسْل، ويقطع بذلك قول قتادة «فَإِذَا طَعما غُسلاً جَميعاً» الحديث.

ولمّا خصّ العلماء الغائط بالأحداث المعتادة الخارجة على الوجه المعتاد اعتبر ابن حزم [أنّ خروج البول والغائط من جُرح في المثانة أو البطن أو غير ذلك من الجسد ناقضين وذلك لعموم أمره على بالوضوء منهما ولم يخصّ خروجهما من الخرجين دون غيرهما، وهذان الاسمان واقعان عليهما في اللَّغة التي خاطبنا بها رسول الله على من حيث ما خرجا، ولا حُبَّة لمن أسقط الوضوء منهما إذا خرجا من غير الخرجين لا من قرآن ولا من سُنَّة صحيحة ولا قول صحابي ولا قياس، وقد يكون خروج الغائط والبول من غير الخرجين فلم يخصّ الله تعالى بالأمر من الوضوء والتيمم من ذلك حالا دون حال ولا الخرجين من غيرهما (٢)].

وكذلك فإن الذى يخرج على غير المعتاد كالحَصَى والدُّود، أو خرج على وجه السَّلَس والمرض لم يكن شيء من ذلك ناقضا للوضوء عند بعضهم، وإذا كان الحَصَى أو الدُّود مُتولِّدا في المعدة عند المالكيّة فلا يكون خروجه من أحد السّبيلين ناقضا للوضوء عندهم، أمّا إذا لم يكن مُتولِّدا في المعدة كأن ابتلع حصاة فخرجت من الخرج المعتاد كانت ناقضة لأنها لا تكون غير معتادة حينئذ [(٣)].

### (٢) ـ خروج الرّبح من الدّبُر

عندما أشار أبو هريرة رضى الله عنه إلى الحَدَث النّاقض للوضوء بقوله: «فُسَاءٌ أَوْ ضُرَاطٌ». وهى الرّيح الخارجة من الدُّبُرِ جاء ذلك تنبيها بالأخفّ على الأِغلظ، ولأنّهما

<sup>(</sup>١) انظر أعلام الموقعين [ج ٢ ص ٧٨ - ٧٩ بتصرف].

<sup>(</sup>٢) انظر المحلِّي لابن حزم [ج ١ ص ٢٣٢ ـ المسألة ١٥٩].

<sup>(</sup>٣) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ٨٠].

يقعان في أثناء الصّلاة أكثر من غيرهما ، ولذلك تبطُل الصّلاة بخروجهما من الدُّبُر سواء كان هذا الخروج اختياريّا أم اضطراريّا .

والرّيح الخارجة من الدّبر تشمل [الفُساء] بغير صوت يُسمع و[الضّراط] وهو ما يُسْمَع له صوت، وهما حَدَثَان ناقضان للوضوء كما في قوله عَلَيْ من حديث علي بن طلق عند أبى داود [إِذَا فَسَا أَحَدُكُمْ في الصّلاَة فَلْيَنْصَرِفْ فَلَيَتُوصَاً وَلْيُعد الصّلاَة (١)». أي إذا خرج ربح من دُبُره بغير صوت يُسمع فليخرج من صلاته، ومعنى قوله «وَلْيُعد الصّلاة»: يُؤديها ثانيا، وهو يدل على أنّ من طرأ عليه الحَدَث وهو في الصّلاة فسدت صلاته ويستأنفها ولا يبنى على ما فعل، وهو ما ذهب إليه الأئمة الشّلاثة، وقالت الحنفيّة بجواز البناء على ما فعل وأجابوا عن حديث ابن طلق بأنّه محمول على من تعمد الحَدَث.

ثم يأتى قوله على من حديث عبد الله بن زيد «لا يَنْفَتلُ أَوْ لاَ يَنْصَرِفْ حَتَى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا (٢)». ليكون أكثر تعريفا لماهية الحَدَث كما في رواية أبي هريرة عند مسلم «إِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمْ في بَطْنه شَيْئًا فَأَشْكُلَ عَلَيْه أَخْرَجَ مِنْهُ شَيْءٌ أَمْ لاَ، فَلاَ عَند مسلم «إِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمْ في بَطْنه شَيْئًا فَأَشْكُلَ عَلَيْه أَخْرَجَ مِنْهُ شَيْءٌ أَمْ لاَ، فَلاَ يَخْرُجُنَّ مِنَ الْمَسْجِد حَتَّى يَسْمَعَ صَوَّتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا (٣)». فكأنّه قال: لا وضوء إلا يخرج من ضُراط أو فُساء، وإنّما خصّهما بالذّكر دون ما هو أشدٌ منهما لكونهما لا يخرج من المرء غالبا في المسجد غيرهما، فالظّاهر أنَّ السَّوال وقع عن الحَدَث الخاص وهو المعهود وقوعه غالبا في الصّلاة [(٤)].

وفى الأحاديث الدّلالة على أنَّ الرِّيح الخارج من الدُّبُر ناقض للوضوء على كلّ حال مُوجب للخُروج من النواقض، حال مُوجب للخُروج من الصّلاة وهو مُجمع عليه ويُقاس عليه غيره من النواقض، وعلى أنّ من طَرأً عليه حَدَث في الصّلاة لا يبنى على ما فعله بل يستأنفها [(٥)].

فالريح الخارج من البطن مُستقذرٌ حسًّا وهو وإن لم يكن مرئيًا بحاسة البصر فهو مُدرَك بحاسة الباري بعد بعد أنه قد مرَّ على النّجاسة الحسيَّة قبل أن يخرج، ولذلك كان هناك فارق بين الريح المُوجبة للوضوء وبين الجُشاء الخارج من المعدة، ويسأل السّائل عن الفرق بين [الريح] المُوجبة للوضوء وبين [الجُشَاء] الخارج من المعدة؟:

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٧٠٥] والترمذي [١١٦٤].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخارى [١٣٧] ومسلم [٩٨ / ٣٦١] وأبو داود [١٧٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٩٩ / ٣٦٢] وأبو داود [١٧٧].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣٣٩].

 <sup>(</sup>٥) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ٢٥٦].

(: إنه: ) فالأوّل ريح تُحتبس تحت المعدة ينتقض الوضوء بخروجها مُتمثّلة في [الفُسَاء والضّراط].

( ﴿ أُمَّا الثَّاني فهو من جنس العُطاس الذي هو ريح تُحتبس في الدِّماغ ثمَّ تطلب لها منفذًا فتخرج من الخياشيم فيحدث [العُطاس].

فكذلك [الجُشاء] ريحَ تُحتبس فوق المعدة فتطلب الصُّعود، وفي القاموس: جَشَأَت المعدة أي دفعت ما بها من غازٍ، و[الجُشاء]: الصَّوت يخرج من الفم عند امتلاء المعدة، وهو من تكرَّع يتكرَّع تكرُّعا: تَجَشَّأ، وأكل كثيرا فأخذ يتكرَّع [(١)].

(قال) ابن القيِّم [وفرق بين الريح الخارجة من الدُّبر وبين الجشوة ، فأوجب الوضوء من هذه دون هذه ، فهذا أيضًا من محاسن هذه الشريعة وكمالها ، كما فرَّق بين البلغم الخارج من الفم وبين العَذرة في ذلك ، ومن سوَّى بين الرِّيح والجُشاء فهو كمن سوَّى بين البلغم والعَذرة ، والجُشاء من جنس العُطاس الذي هو ريح تُحتبس في الدَّماغ ثمّ تطلب لها منفذاً فتخرج من الخياشيم فيحدُث العُطاس ، وكذلك الجُشاء ريح تُحتبس فتحت المعدة ، ومن سوَّى بين الجشوة والضَّرطة في الوصف والحكم فهو فاسد العقل والحسّ (٢)].

### أيُصلُّى الرَّجل وهو حاقن؟

لا يجوز للمُسلم أن يُؤدّى الصّلاة وهو يدافعه البول وفي معناه مُدافعة الغائط والرّيح، ويُعالج الشّرع مثل هذه الأحوال لأنّ الصّلاة مناجاة وتقرُّب إلى الله تعالى، والحاقن إن صلَّى على هذه الحالة فقد خان نفسه في حقِّها باشتغاله عن الصّلاة بما استشعره من مُدافعة شغلته عن خشوعه.

وفارق بين أن يُفرِّغ المُصلِّى نفسه من الشّواغل التى تُشوِّش عليه أمر العبادة وبين أن يستسلم لما يُشغل قلبه وفكره وينتقص من خُشوعه، ودليل ذلك ما رواه أبو داود والحاكم عن عبد الله بن الأرقم أنّه سمع رسول الله عَلَيَّة يقول «إِذَا أَرَادَ أَحَدُكُمْ أَنْ يَذْهَبَ الْخَلاَء وَقَامَت الصَّلاَةُ فَلْيَبْدُأْ بِالْخَلاَء (٣)». وجاء عند النّسائي بلفظ «إِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمْ الْغَائطَ فَلْيَبْدُأْ بِه قَبْلَ الصَّلاة (٤)».

وَالخطاب في قُوله «إِذَا أَرَادَ أَحَدُكُمْ»: وإِن كان بحَسَب اللَّفظ للحاضرين معه لكنّ

<sup>(</sup>١) انظر المُعجم الوجيز [ص ٢٠٦] والمعجم العربي الأساسي [ص ٢٠٣٦].

<sup>(</sup>٢) انظر أعـ لام المُوقِّعين لابن القيّم [ج ٢ ص ١٠٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٥٩٠١] وأبو داود [٨٨] والترمذي [١٤٢].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه النّسائي [ ٨٥١] وابن ماجه [٥٠٥].

الحُكم عام لأنه لا فرق في ذلك بين الحاضر وغيره وبين الذّكر والأُنثى، وفي قوله عَلَيْ ( وَقَامَت الصَّلةُ ) . تدخل صلاة فرض العين والكفاية والسُّنَّة .

واختُلف فيمن صلَّى وهو [حاقن ] بالبول أو [حاقب ] بالغائط أو [حاقم] بهما، فذهبت المالكيّة إلى أنّه يُعيد في الوقت وبعده ودليلهم عليه حديث ابن الأرقم للأمر فيه بتقديم قضاء الحاجة والنّهي عن تقديم الصّلاة، والنّهي فيه يقتضى فساد المنهي عنه، أمّا من جهة المعنى فإنّ استدامة المُصلِّى في مُدافعة الحَدَث يُعتبر عندهم عملا كثيرا في الصّلاة وشاغلا يمنع خُشوعها، ذلك لأنّه لا يُمكنه دفع الحَدَث إلاّ باستدامة الضّم الشّديد للوركين، فيعتبر ذلك بمنزلة من يحمل في الصّلاة حملاً ثقيلا لا يستطيعه إلاّ بتكلُّف وعناء ممّا يمنع صحة الصّلاة.

(قال) الباجي [وما يجده الإنسان من ذلك على ثلاثة أضرب [(<sup>(1)</sup>]:

(أحدها) أن يكون خفيفًا فهذا يُصلِّي به ولا يقطع.

(الثّاني) أن يكون ضامًا بين وركَيْه فهذا يقطع، فإِن تمادى فيها صحّت صلاته ويُستحب له أن يُعيد في الوقت.

(الثَّالث) أن يشغله ويعجله عن استيفائها فهذا يقطع فإِن تمادي أعاد أبدًا.

وروى مالك عن زيد بن أسلم أنّ عمر بن الخطّاب رضى الله عنه قال «لاَ يُصلّين وروى مالك عن زيد بن أسلم أنّ عمر بن الخطّاب رضى الله عنه قال «لاَ يُصلّين أَحَدُكُم وَهُوَ ضَامٌ بَيْنَ وَرِكَيْهُ ( $^{(7)}$ )». وفيه النّهى عن الصّلاة فى حال الحقن الذى يبلغ بالمُصلّى أن يضُمٌ وركيه من شَدَّة حقنه، لأنّ فى ذلك ما يُشغله عن الصّلاة ولا يُمكّنه من استيفائها، وليبدأ أوّلا بقضاء حاجته ثمّ يستقبل صلاته [ $^{(7)}$ ].

وذكر ابن نافع عن مالك أن من أصابه ذلك في صلاته خرج واضعا يده على أنفه كالرّاعف، ومعنى ذلك أنّه قد يحمله خجلُهُ من الخروج من ذلك على التّمادى في صلاته، فإذا خرج على صفة الرّاعف سهل عليه ذلك وبادر إلى الخروج [(²)]. وجاء عن ابن القاسم أنّ [القَرْقَرَةَ] بمنزلة الحقن أمّا [الغَشَيانُ] فهو اضطراب النفس حتّى تكاد تتقيّأ فلا يقطع الصّلاة، والفرق بينه وبين الحقن أنّ الحقن يُقدر على إزالته، أمّا الغَثيان فَمَرض من الأمراض لا يُقدر على إزالته فلا معنى لقطع الصّلاة من أجله.

وذهبت الحنفية والشافعية والحنابلة إلى أنّ القول بعدم الفساد لا يسلم كون

 <sup>(</sup>١) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ٢٩٢].

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطأ بإسناد صحيح [٣٦٧].

<sup>(</sup>٣) انظر المنتقى شرح الموطأ [ج ١ ص ٢٨٣].

<sup>(</sup>٤) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ٢٩٢].

النهى يقتضى فساد المنهى عنه، لأنّ النّهى هنا لأمر خارج لا لذات الصّلاة، فلا إعادة عندهم على من صلَّى حاقنا إن لم يترك شيئا من فرائض الصّلاة بل يكره له ذلك، وأجمعوا على أنّه لو صلَّى بحضرة الطَّعام فأكمل الصّلاة أيضا فإنّها تجزئه، فكذلك الحاقن وإن كان يكره للحاقن صلاته كذلك، فإن فعل وسلمت صلاته أجزأه.

(قال) فى المنهاج [وتكره الصّلاة (حاقنا) أى بالبول و (حاقبا) أى بالغائط بأن يدافع ذلك، أو (حاذقا) أى مُدافعا للرّيح، أو [حاقما) بهما، بل السُّنَّة تفريغ نفسه من ذلك لأنّه يُخلُّ بالخشوع وإن خاف فوت الجماعة حيث الوقت متسعا [(١)].

ثمّ يأتى قوله عَلَى من حديث عائشة رضى الله عنها عند أبى داود «لا يُصلَي بحضْرة الطَّعَام وَلاَ وَهُو يُدَافِعُهُ الأَخْبَشَان (٢)». ولفظه عند مسلم «لاَ صلاة بحضْرة الطَّعَام وَلاَ وَهُو يُدَافِعُهُ الأَخْبَثَان (٢)»: ليُؤكّد على كراهة الصّلاة بحضرة الطّعام الذي يريد أكله لما فيه مَن انشغال القلب به. (قال) النّووى في شرح مسلم [ويلحق بهذا ما في معناه ممّا يُشغل القلب ويذهب بكمال الخشوع في الصّلاة، وهذه الكراهة عند جمهور أصحابنا وغيرهم إذا صلّى كذلك وفي الوقت سعة، فإذا ضاق بحيث لو أكل أو تطهّر خرج وقت الصّلاة صلّى على حاله مُحافظة على حُرمة الوقت ولا يجوز تأخيرها (٤).

وقوله «بحضْرَة الطَّعَام»: أى الطَّعام الذى تميل نفس مُريد الصّلاة إليه، أى لا يشرع أحدكم فى صَلاة ولو فرضا عند حضور أى طعام تتعلَّق به النّفس إلا بعد الأكل وأخد النّفس حاجتها منه، والنّفى هنا بمعنى النّهى للتّنزيه عند الجمهور، ولتتحريم عند الظَّاهرية وابن حزم وأبى ثور، وجزموا ببطلان الصّلاة إذا قُدِّمت، وكذلك لا تُصلَّى صلاة والحال أن مُريدها يدافعه الأخبثان: البول والعائط وفى معناهما القىء والرّيح، والمدافعة إمّا على حقيقتها لأنّهما يُدافعانه بطلب خروجهما وهو يُدافعهما بمنعهما من الخروج وإمّا بمعنى الدّفع مبالغة [(٥)].

أمّا قوله «وَهُوَ يُدَافِعُ الأَخْبَقَيْنِ»: يُبيِّن أنّ اشتغال النّفس بالُدافعة أثناء الصّلاة فيه معنى من معانى [اَلْحَدَث] ممّا يَوْثُر في صحّة الطّهارة، إِلاّ أنّه تعيَّن أن يُدار الحُكم على خروج شيء من السّبيلين لا أن يُدار على اشتغال النّفس بما يختلج في المعدة،

<sup>(</sup>١) انظر نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج [ج ١ ص ٥٥٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٨٩].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٦٧ / ٥٦٠ ].

<sup>(</sup>٤) انظر نووى مسلم [ج ٣ ص ٥١].

<sup>(</sup>٥) انظر المنهل العذب المورود [ج ١ ص ٢٩٧].

فالأوّل معلوم بالحسّ والثّاني غير منضبط المعني، وفي الحديث دلالة على كراهة الصّلاة مع مُدافعة الأخبثين وهما البول والغائط.

(قال) الخطَّابي [إنَّما أمر النَّبي عَلِّي أن يبدأ بالطَّعام لتأخذ النَّفس حاجتها منه، فيدخل المصلِّي في صلاته وهو ساكن الجأش لا تُنازعه نفسه شهوة الطِّعام فيعجله ذلك عن إتمام رُكوعها وسُجودها وإيفاء حقوقها ، وكذلك إذا دافعه البول فإِنّه يصنع به نحوًا من هذا الصّنيع، وهذا إِذا كان في الوقت فضل يتّسع لذلك، أمّا إِذا لم يكن فيه مُتَّسع له ابتدأ الصّلاة ولم يعرُج على شيء سواها(١)].

ولقد استدل بعض الظَّاهرية والشَّافعية بقوله عَيْكُ عند أحمد والتّرمذي «وَلاَ يُصَلِّي وَهُو َ حَقنٌّ حَتَّى يَتَخَفَّفَ (٢)». على حُرمة الصّلاة مع مُدافعة واحد من الأخبثين، وكذلك فساد ها إن أدّى إلى ذهاب خُشوعه ولو ضاق الوقت إلا أن الجمهور على كراهتها، وحملوا الحديث على فرض صحّته على إذا ما اشتدَّ به الحال وظنّ أنّه يضرُّه فَحَبْسُهُ حينئذ حرام.

# ماذا يفعل من أحدث في الصَّلَاة ثُمَّ استأنفها؟

هل لمن أحدث في الصّلاة ثمّ خرج منها أن يبني على ما سبق من أدائها بعدما يتوضَّأ أم يستأنف الصَّلاة بهذا الوضوء من جديد؟ والإجابة عن ذلك كانت محلِّ اختلاف بين العُلماء فيمن أحدث في الصّلاة حتّى جاءت على قولين:

(الأوَّل) ـ أنَّ من طبرأ عليه الحَدَث وهو في الصَّلاة فسدت صلاته ويستأنفها ولا يبنى على ما فعل ، وإلى هذا ذهبت المالكيّة والشّافعية والحنابلة مُستدلّين على ذلك بحديث طلق بن على أنّ رسول الله عَلِيُّ قال «إِذَا فَسَا أُحَدَكُمْ في الصَّلاَة فَلْيَنْصَرفُ فَلْيَتُونَشَّأُ وَلْيُعِدِ الصَّلاَةُ (٣)». أى إذا خرج ريح من دُبُره بغير صوت يسمع فليخرج من صلاته وليُعد الصّلاة، وفي الحديث دلالة على:

(١) أنَّ الفَّساء ناقض للوضوء ومُوجب للخُروج من الصَّلاة وهو مُجمّع عليه، ويُقاس عليه غيره من النّواقض.

(٢) أنّ من طرأ عليه صوت في الصّلاة لا يبنى على ما فعله بل يستأنفها.

(الثّاني) ـ يجوز لمن طرأ عليه الحَدّث البناء على ما فعل لما رواه الدّارقطني عن ابن عبّاس رضى الله عنهما قال «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلِيَّ إِذَا رَعَفَ فِي صَلاَتِهِ تَوَضَّأَ ثُمَّ بَنَي

<sup>(1)</sup> انظر معالم السُّنن [ج ١ ص ٣٩].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٢٣١٤] والتّرمذي [٣٥٧]. (٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٠٥].

عَلَى مَا بَقِى مَنْ صَلاَته (١)». وفيه الدّلالة على أنّ الصّلاة لا تفسد على المُصلِّى إِذَا سبقه الحَدَث وَلم يتعمَّد خروجه، وقد ذهب إلى ذلك أبو حنيفة وصاحباه ومالك، ورُوى أيضا عن زيد بن على رضى الله عنه وهو أحد قولى الشّافعي، فإن تعمَّد خروجه فالإجماع على أنّه ناقض [(٢٠].

#### (۳) ـ الهــذس

هو ماء رقيق لزج يميل لونه إلى البياض ويخرج من القُبُل عند تذكُّر الجماع وإرادته بلا شهوة ولا دفق ولا يعقبه فتور وقد لا يُحسُّ بخروجه، ويشترك فيه كلّ من الرَّجُل والمرأة وهو في النّساء أكثر منه في الرِّجال وهو ناقض للوضوء. (قال) ابن عبّاس رضى الله عنه [المذى هو الذى يكون مع الشَّهوة يعرض على القلب، ومن الشّيء يراه الإنسان (٣)]. وفي [المذى] ثلاث لغات أشهرها: بإسكان الذّال وتخفيف الياء، يُقال: «أَمْذَى يُمذَى إِمْذَاء» و «مَذَى يُمذَى مُذْيًا». وقال ثابت في خلق الإنسان: المذى بسكون الذّال [الفعل] وبكسرها [الاسم]. فعلى هذا يكون التشديد أحسن لأنّه الاسم الذى يُوصف بالخروج لا الفعل [(٤)].

و[المذى] اصطلاحا كما فى «الدّستور ٣/ ٢٣٧»: هو الماء الغليظ الأييض الذى يخرج عند مُداعبة الرّجُل أهله، وهو ناقض للوضوء لا الغُسل فلا يجب الغُسل عنده، وفى «معجم المغنى ص ٢٣٨»: هو ماء يخرج لزجًا عند الشّهوة على رأس الذَّكر، وهو يُوجب الوضوء وغَسْل الذَّكر والأُنثيين ويُجزئه غَسْلة واحدة، و[المذى] من الآدمى بُحِس باتّفاق العلماء ودليلهم على ذلك قول النّبى عَلَي من حديث على رضى الله عنه «من الممنّى الوضوء، ومن المنى الغُسْلُ (٥)». (قال) التّرمذى [وهو قول عامّة أهل العلم من أصحاب النّبى عَلَي والتّابعين ومن بعدهم، وبه قال سُفيان والشّافعي وأحمد وإسحاق (٢)].

ويُفرِّق الشَّرع بين [اللَذْى] وبين [الودْى] - بفتح فسُكون - وهو ماء خائر يخرج من الذَّكَر بلا لذَّة، وغالبا ما يكون خُروجه عقب البول من إفراز البروستاتة وهو نجس عند الأئمّة الأربعة، وخروجه مُوجب للوُضوء دون الغُسْل اتّفاقا لقول ابن عبَّاس رَيِّ الْخُنْكُ

<sup>(</sup>١) أورده في المنهل العذب [ج ١ ص ٥٢] وقال رواه الطّبراني عن ابن عبّاس رَفِّظَيُّ

<sup>(</sup>٢) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ٢٢٤].

<sup>(</sup>٣) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ٥٢ ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٣ ص ٢٥١].

<sup>(</sup>٤) انظر الزّاهر في غريب ألفاظ الشّافعي [ص ٣٠].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه الترمذي [١١٤] وابن ماجه [٤١٣].

<sup>(</sup>٦) انظر تحفة الأحوَذي [ج ١ ص ٢٧٢].

<sup>(</sup>٧) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٤٥٢].

«أَمَّا المَنيُّ فَهُوَ الَّذِي مِنْهُ الْغُسْلُ، وَأَمَّا الْوَدْيُ وَاللَّذْيُ فَقَالَ: اغْسلْ ذَكَرَكَ أَوْ مَذَاكيرَكَ وَتَوَضَّأُ وَضُوءَكَ للَصَّلاَة (١)». وأخرجه الأثرم بلفظ «وَأَمَّا اللَّذْيُ وَالْوَدْيُ فَفِيهِمَا إِسْبَاغُ الطُّهُورِ (٢٠)». أَى إِتمَام الوضوء باستيعاب الحلّ بالغَسْل الكامل.

ولمّا كان المذى ناقضا من نواقض الوضوء باتّفاق فإِنّه يترتّب على خروجه ثلاثة أمور:

(الأوّل) نجاسة موضع الخارج لكونه نجسًا.

(الشَّاني) نقض الطُّهارة بخروجه لكونه حَدَثًا في نفسه.

(الثَّالث) نجاسة الموضّع الذي أصابه المذي من ثوب أو غيره.

أمّا [الأمر الأوّل] فإِنّ ظاهر الرّوايات يدلُّ على أنّ الواجب فيه غَسْل جميع الذَّكر من خروج المذى كما فى رواية البخارى عن على قال «كُنْتُ رَجُلاً مَذَّاءُ فَأَمَرْتُ رَجُلاً أَنْ يَسْأَلَ النَّبِيَ عَلَى قَالَ الْبَبِيَ عَلَى قَالَ النَّبِي عَلَى اللَّهِ وَاعْسَلْ ذَكَرَكَ وَتَوَضَّأُ وَضُوءَكَ للصَّلاَة (\*)». وعند أبى داود «إِذَا رَأَيْتَ الْمَذْى فَاغْسَلْ ذَكَركَ وَتَوَضَّأُ وُضُوءَكَ للصَّلاة (\*)». وعند مالك «إِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمْ ذَلكَ فَلْيَنْضَحْ فَرْجَهُ وَلْيَتَوَضَّأُ وُضُوءَهُ للصَّلاة (\*)». وعند مالك «إِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمْ ذَلكَ فَلْيَنْضَحْ فَرْجَهُ وَلْيتَوَضَّأُ وُضُوءَهُ للصَّلاة (\*)». ثمّ يأتى قوله عَلَى «وَاغْسَلْ ذَكَركَ» : ليُشير إلى كيفيّة إِزالة الأثر بتطهير المحَل من المذى لنجاسته كما فى رواية مسلم «يَغْسِلُ ذَكَرَهُ وَيَتُوضَا (\* \*)».

وإلى ذلك ذهبت [المالكيّة] لأنّ اسم الذُّكَر عندهم حقيقة تتمثّل فى العضو كلّه، وقالوا بوجوب النّية فى هذا الغَسْل لكونه طهارة تعبُّدية تحتاج إلى نيّة، وعن [أحمد] روايتان إحداهما: غَسْل الذَّكر وحده، والأُخرى غَسْله مع الأُنثيين ويدلّ عليه قوله عَلِيهُ لعبدالله بن سعد «فَتَعْسلْ منْ ذَلكَ فَرْجَكَ وَأَنْثَييْكَ وَتَوَضَّأُ وُضُوءَكَ للصَّلاة (٧)». وجاء عند النّسائى بلفظ «يَعْسَلُ مَذَاكِيرَهُ وَيَتَوَضَّأُ (٨)».

وقوله «مَذَاكِيرَهُ»: جمع ذَكر على غير قيّاس، وقيل: جمع لا واحد له، وإنّما جَمَعَه مع أنّه ليس في الجسد منه إلاّ واحد بالنّظر لما يُتّصل به وأطلق على الكلّ اسمه،

<sup>(</sup>١) انظر سُنن البيهقى [ج١ ص ١٦٩].

<sup>(</sup>٢) أورده ابن قُدامة في المغنى [ج ١ ص ١٦٢].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٦٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٠٦] والنّسائي [١٩٣].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه النّسائي [١٥٦] وأحمد [٢٣٧١٩].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٧ /٣٠٣].

<sup>(</sup>٧) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢١١] وقوله (أنثيبك) أي خُصْيَتَيْه.

<sup>(</sup>٨) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [٥٥١] وفي الكبري [١٥١] وابن حبّان [٢٣٩].

فكأنّه جعل كلّ جزء من المجموع كالذّكر في حُكم الغَسْل، وقال الخطَّابي [أمرَ بغسل الأُنثين استظهارا بزيادة التّطهير، لأنّ المذي ربّما انتشر فأصاب الأُنثيين، ويقال إنّ الماء البارد إذا أصاب الأُنثيين ردّ المذي وكسر قوّته فلذلك أمره بغسلهما (١٠).

(قال) النّووى [وهو محمول على ما إِذا أصاب المذى الأُنثيين أو على الاستحباب، وذهبت الشّافعية إلى وجوب غَسْل موضع النّجاسة فقط وهو مذهب الجمهور، وأمره عَلَيْ بغَسْل الذَّكَر من المذى دليل على أنّه يتعيّن فيه الماء بخلاف غيره من النّجاسات المعتادة كالبول والغائط]. والمعين لا يقع الامتثال إلاّ به عملا بظاهر الحديث، ويؤيّده ما جاء عند أحمد «أَمَرهُ أَنْ يَغْسلَ فَرْجَهُ وَيَتَوَضَّأُ وُضُوءَهُ للصَّلاَة (٢٠)».

ثمّ تأتى الإشارة إلى [الأمر الثّاني] باعتبار المذى حَدَثًا ناقضًا للطّهارة ، لتُبيّن أنّ كلّ الأحاديث تحمل الدّلالة على أنّ مقتضى قوله عَلى «تَوَضَّأُ» و «تَوَضَّأُ وُضُوءَكَ للصَّلاة»: يرفع الحَدَث ويُبيِّن أنّ الأمر بالوضوء من المذى كالوضوء من البول ، وبه يُعرف أنّ حُكم المذى هو حُكم البول وغيره من نواقض الوضوء ويتأيّد هذا بقوله عَلى من حديث على رضى الله عنه «من المَذْى الْوُضُوءُ وَمِنَ المَنِيِّ الْغُسْلُ (٣)». وقوله عَلَى للسّائل «إنَّ مَا يُجْوَلُكُ مَنْ ذَلَكَ الْوُضُوءُ وَمِنَ المَنِيِّ الْغُسْلُ (٣)».

أمّا [الأمر النّالث] فالعُلماء على اختلاف إِذا أصاب المذى الثّوب، فقال الشّافعى بوجوب غسله أخذا برواية النّضح مُرادا به الغَسْل كما فى حديث سهل بن حنيف عندما سأل رسول الله عمّا يُصيب ثوبه من المذى فقال «يَكْفيكَ أَنْ تَأْخُذَ كَفًا منْ مَاء فَتَنْضَحُ به تُوبُكَ حَيْثُ تَرَى أَنَّهُ أَصَابَ منْهُ (٥) ». أى يكفيك أخذ كفّ من مَاء فترشّ به ثوبك حتّى تظنّ أنّ الماء أصاب المذى الذي في الثّوب، والنّضح: الرشّ بالماء.

(قال) في نيل الأوطار [وقد ثبت في رواية الأثرم لفظ «فَتَرُشَّ عَلَيْه». وليس المصير إلى الأشد بمُتعيَّن، بل ملاحظة التخفيف من مقاصد الشّريعة المألوفة، فيكون الرّش مُجزئًا كالغَسْل (٢٠)]. و(قال) التّرمذي [قد اختلف أهل العلم في المذي يصيب الثّوب، فقال بعضهم لا يُجزىء إلاّ الغسل وهو قول الشّافعي وإسحاق، وقال

<sup>(</sup>١) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٦٤].

<sup>(</sup>٢) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٣٦٩٨] وأبو داود [٢٠٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه الترمذى [ ١١٤] وابن ماجه [٤١٣].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه الترمذى [١١٥].

<sup>(</sup>٥) حديث حسن أخرجه أبو داود [٢١٠] وابن ماجه [٢١٥].

<sup>(</sup>٦) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ٦٧].

بعضهم يُجزئه النّضح، وقال أحمد: أرجو أن يُجزئه النّضح بالماء (١)].

والحقُّ ما ذهب إليه الجمهور من أنّ المراد بالنّضح الغَسْل ولا يكفى فيه الرّش الخفيف، وأنّ معنى الرّش في رواية الأثرم صبّ الماء قليلا قليلا فهو لا يُنافى الغَسْل، وقوله عَلَيْكُ «منْ ثَوْبِكَ»: أي بعض ثوبك الذي أصابه المذي، فمن للتّبعيض، أو في المكان الذي تَظنّ أو تعلم أنّ المذي لحقه أو أصابه [(٢٠].

### (Σ) ـ القىء والقلس

القىء مهموز - إلقاء ما أكل أو شُرب أو هو ما قذفته المعدة [ (٣)]. ونقض الوضوء بالقىء من المسائل المختلف فيها بين العلماء نتيجة لاستقراء كلّ فريق لمعني الحديث الذى رواه أحمد والترمذى عن معدان عن أبي الدّرداء «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكُ قَاء فَتَوضَّأَ، قَالَ معْدَانُ: فَلَقيتُ ثَوْبَانَ في مَسْجِد دمَشْقَ فَذَكَرْتُ لَهُ ذَلِكَ فَقَالَ: صَدَقَ، أَنَا صَبَبْتُ لَهُ وَلَكِي وَاحد من أهل العلم من صَبَبْتُ لَه وَضُوءَهُ وَعُن ». (قال) التّرمذى [ وقد رأى غير واحد من أهل العلم من أصحاب النّبي عَلِي وغيرهم من التّابعين الوضوء من القيء والرّعاف وهو قول سفيان الشّورى وابن المبارك وأحمد وإسحاق (٥)].

ولقد استلل بالحديث من قالوا أنّ القيء من نواقض الوضوء، وقيَّدوا ذلك بكونه من المعدة وأن يكون ملء الفيم، وأن يكون دفعة واحدة ولم يقدر على إمساكه، وسواء أكان ماء أم طعاما لم يتغيّر أو مرّة صفراء، أو عَلَقًا وهو ما اشتدّت حُمرته وجمد، وأمّا ما نزل من الرَّأس فإن كان علَقًا لم ينقص، وإن كان سائلا نقض ولو قلّ، وذهب الإمام مالك والشّافعي وأصحابه إلى أنّه غير ناقض عملا بالبراءة الأصليّة، وأجابوا عن الحديث بأنّ المراد بالوضوء غسل اليدين، وقرينة ذلك أنّه استقاء بيده كما ثبت في بعض الألفاظ [(٢٠)].

والْقَى ْءُ نَحْس مُطلقًا عند الأئمّة الثّلاثة إذا كان مل الفم ولم يقدر على إمساكه ، ولأنّه طعام استحال في الجوف إلى النّتن والفساد بسبب سوء الهضم وغيره وسواء خرج مُتغيِّرا أو غير مُتغيِّر ، وقالت المالكيّة بنجاسته بشرط أن يتغيّر عن حالة الطّعام ولو بحموضة فقط .

<sup>(</sup>١) انظر تحفة الأحودي [ج ١ ص ٢٧٤].

 <sup>(</sup>٢) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ٢٦٦].

<sup>(</sup>٣) انظر أنيس الفقهاء [ص ٥٥] والمطُّلع [ص ٣٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٧١٥٩٨] وأبو داود [٧٣٨١] والترمذي [٧٨].

<sup>(</sup>٥) انظر تحفة الأحودي [ج ١ ص ٢١١].

<sup>(</sup>٦) انظر تيسير الوصول [ج ٢ ص ٣١٥].

أمّا القَلَس فهو الماء الذى تقذفه المعدة عند امتلائها ، أو يقذف به ريح من فمها وقد يكون معه طعام ، وفى اللَّغة أن يبلغ الطّعام إلى الحلق أو دونه ثمّ يرجع إلى الجوف [(١)]. وحُكمه عند الأحناف والحنابلة هو حكم القىء لقوله ﷺ «إِذَا قَاءَ أَحَدُكُمْ فى صَلاَته أَوْ قَلَسَ فَلْيَنْصَرفْ وَلْيَتَوَضَّأَ (٢)».

ولا يكون عند المالكيّة نجسًا إِلاَ إِذَا شَابِهِ العَذْرَةَ ولو في أحد أوصافها ولا تضرّ الحموضة وحدها، وألحقوا بالقيء في النّجاسة الماء الخارج إِذَا كان مُتغيِّرا بصُفرة ونَتَن من المعدة إِلاَ أنّه يُعفى عنه إِذَا كان مُلازِما وذلك للمشقَّة.

و (قال) أحمد: القلّس لا ينقض الوضوء لضعف الحديث، ومال ابن حزم إلى [عدم نقض الوضوء بشيء ممّا ذُكر وبالغ في الرَّد على من قال بالنّقض بشيء منها مُطلقًا (٣)]. ويُعلم ممّا سبق أنّ الأدلَّة لا تنهض للزوم الوضوء من القيء ولا لعدمه ولكن يُطلب الوضوء خروجا من الخلاف.

### (0) ـ الدّم الخارج من الجسد

الدّم الخارج من جسد الإِنسان إِمّا أن يكون من السّبيلين أو من غير السّبيلين، ومدار حُكم الوضوء من هذا الدّم عند العلماء على ثلاثة أقسام:

# (الأول) ـ الدّم الخارج من السّبيلين

فهذا الدّم ناقض للوضوء عند الأئمّة الثّلاثة مُطلقًا لقوله عَلَيْ لبنت أبى حبيش «إِنَّمَا ذَلكَ عرْقٌ وَلَيْسَ بحَيْضَة ، فَإِذَا أَقْبَلَتْ حَيْضَتُك فَدَعى الصَّلاَة ، وَإِذَا أَدْبَرَتْ فَاغْسلَى عَنْك الدَّمَ ثُمَّ تَوَضَّعى لكُلِّ صَلاَة حَتَّى يَجَىءَ ذَلكَ الْوَقَتُ ( ثُنَه ، وذهبت المالكيَّة إلى أنّه غير ناقض إِن خرج خالصا من العَذرة والبول لكونه خارجا خُروجا غير معتاد .

# (الثَّاني) ـ الدِّم الخارج من غير السّبيلين

كدم الرُّعاف والحجامة والجروح والبثور وللعلماء فيه قولان:

(١) أنّه غير ناقض للوضوء عند ابن عمر وابن عبّاس وابن أبى أوفى وجابر
 ابن زيد وأبو هريرة وعائشة وداود والشّافعى وأصحابه وهو قول أكثر الصّحابة

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب [٥/ ٣٧١٩] وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدّارقطني [١/٥٦].

<sup>(</sup>٣) انظر المحلَّى لابن حزم [ج ١ ص ٢٥٨].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٤٨٥٣] والبخاري [٢٢٨] ومسلم [٢٦ / ٣٣٣].

والتّابعين مُستدلِّين بما رواه الدّارقطني عن أنس رَخُوا فَيُ «أَنَّ رَسُولَ اللهُ عَلَيَّ احْتَجَمَ وَصَلَّي وَلَمْ يَتَوَضَّا وَلَمْ يَزِدْ عَلَى غَسْلِ مَحَاجِمه (١)». ويتأيّد هذا الحديث بما أخرجه البخارى مُعلَّقًا عن ابن عمر والحسن «فيمَنْ يَحْتَجَمُ لَيْسَ عَلَيْه إِلاَّ غَسْلَ مَحَاجِمه (٢)». وقد حُكى عن اللّيث أنّه قال «يُجْزِيءُ الْمُحْتَجِمَ أَنْ يَمْسَحَ مَوْضِعَ الْحِجَامَةِ وَيُصَلِّي وَلاَ يَغْسِلُهُ (٣)».

(٢) أنّ الدّم الخارج من السبيلين ناقض للوضوء وهو قول الخلفاء الأربعة وباقى العشرة المبشّرين بالجنّة وابن مسعود وابن عبّاس وثوبان وأبو الدّرداء وزيد بن ثابت وأبو موسى الأشعرى لما رواه مالك في الموطأ عن نافع «أَنَّ ابْنَ عُمَرَ كَانَ إِذَا رَعَفَ انْصَرَفَ فَتَوضَّأَ ثُمَّ رَجَعَ فَبَنَى عَلَى مَا صَلَّى وَلَمْ يَتَكَلَّمَ (٤)».

### (الثَّالث) ـ الدُّم الخارج مُطلقًا

الدّم الخارج مُطلقا ناقض للوضوء إذا سال إلى ظاهر الجسد عند الحنفيّين والثّورى والأوزاعى وأحمد وإسحاق لما جاء فى قوله على للمُستحاضة «فَاغْسلى عَنْك الدَّمَ ثُمَّ تَوَضَّئى لَكُلِّ صَلاَة». ووجه الدّلالة عند من علَّل وجوب الوضوء منه إذا سالَ إلى ظاهر الجَسد بأنّه دم عرق وكلُّ الدِّماء كذلك.

و (قال) آخرون: إِنّ المُجاهدين كانوا يذوقون آلام الجراحات فلا يستطيع أحد أن يُنكر سيلان الدَّم من جراحاتهم وأنّهم كانوا يُصَلُّون على حالهم ولم يُنقل عن رسول الله عَلَيْكَ أَنّه أمرهم بإعادة وضوئهم للصّلاة من أجل ذلك، وأورده البخارى تحت باب [من لم ير الوضوء إلا من الخرجين من القُبُل والدُّبُر] ما يلى:

( بن: ) ويُذكر عن جابر رضي الله عنه «أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ كَانَ فِي غَزْوَةِ ذَاتِ الرِّقَاعِ فَرُمِيَ رَجُلٌّ بِسَهْمٍ فَنَزَفَهُ الدَّمُ فَرَكَعَ وَسَجَدَ وَمَضَى فِي صَلَاتِهِ».

( نج: ) وقال الحسن البصرى رضى الله عنه «مَا زَالَ الْمُسْلَمُونَ يُصَلُّونَ فِي جِرَاحَاتِهِمْ ، وقد صحّ أنّ عُمر رضى الله عنه صلّى وجرحه ينبع دمًا ، وَقَالَ طَاوُسٌ وَمُحَمَّدُ بَن علَى وعَطَاءٌ وأَهلُ الحجاز: لَيْسَ في الدَّم وُضُوءٌ » [ (٥)].

والتّعارُض القائم بين القولين يستلزم الوضوء عند خروج الدَّم إِلى ظاهر الجسد درءًا للخلاف الحُكمي بين الأئمّة حول ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في سُننه [١ / ١٤١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى مُعلَّقًا بعد الحديث رقم [ ١٧٥].

<sup>(</sup>٣) أورده في فتح الباري [ج ١ ص ٣٣٨].

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالك بإسناد صحيح [٧٦] والبيهقي [١/١١].

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخارى مُعلَّقًا [أوّل كتاب ٤ باب ٣٤].

# (الثاني) ـ ناقض مُکمي

وهو ما قد يترتَّب على الخارج من أحد السَّبيلين ويُعدُّ سببا للحدَث غالبا ويشمل النَّوم وغلَبة العقل، ولمس امرأة تشتهى، ومسّ الذَّكر بدون حائل، والشَك في الحَدَث، ويأتى تفصيل ذلك على النّحو التّالى

### (١) ـ هل النّوم نـاقض للوضوء؟

لمّا اعتبر النّوم سببا للحَدَث وناقضا للوضوء ، اختلف العلماء في حُكمه على مذاهب كثيرة ، فمن قائل أنّه لا ينقض الوضوء على أى حال كان ، ومن قال : إن قليله وكثيره ناقض ، ومن الأئمّة من ربط الحكم بنوعية النّوم وكيفيّته وفرّق بين النّوم العميق والنّعاس ، ومن بين الأقوال الكثيرة في ذلك نذكر منها أقرب هذه المذاهب جمعا بين الأدلّة :

# (أ) ـ القول بأنّ النّوم لا ينقض الوضوء على أم حال كان

وإليه ذهب أبو موسى الأشعرى وسعيد بن المسيّب وأبو مجلز وحميد بن عبد الرّحمن والأعرج والشّيعة والأوزاعى أنّ النّوم غير ناقض للوضوء مُطلقا، واستدلُوا بحديث أبى هريرة الذى رواه التّرمذى وابن ماجه أنّ رسول الله عَلِي قال «لا وضُوء إلا من صووت أو ريح (١)». وما أخرجه البخارى مُعلَقًا عن الزُّهرى قال «لا وضُوء إلا فيما وجَدْت الريّح أو سمعت الصّوت (٢)». وقالوا: إنّ النّوم ليس بحدَث وغاية ما فيه أنّه يحتمل خروج الريّح والأصل عدمه، فلا يجب الوضوء بالشّك واحتجوا على ذلك بحديثين:

(الأول) ما أخرجه مسلم عن أنس بن مالك قال «أُقيمَت الصَّلاَةُ والنَبِيُ ﷺ يُنَاجِى رَجُلاً، فَلَمْ يَزَلْ يُنَاجِيه حَتَّى نَامَ أَصْحَابُهُ، ثُمَّ جَاءَ فَصَلَّى بِهِمْ (٣)». وما جاء عن أنس قال «كَانَ أَصْحَابُ النَّبِيُ ﷺ يَنَامُونَ ثُمَّ يُصَلُّونَ وَلاَ يَتَوَضَّأُونَ (٤)». وليس المقصود النّوم على الفراش وإنّما المقصود النّوم في انتظار صلاة العشاء.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٧٤] وابن ماجه [٢٢٤].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري مُعلَّقًا [ك ٣٤- ٣].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٧١ / ٣٧٦].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٣٨٧٦]

يَنْتَظِرُ الصَّلاَةَ غَيْرُكُمْ (١)». وهو محمول على النّوم الخفيف عند الجمهور.

# (ب) ـ القول بأنّ النّوم ناقض مُطلقا قليله وكثيره

وإليه ذهب الحسن البصرى والمزني وإسحاق بن راهويه وهو قول غريب للشافعى وقال ابن المنذر: «وبه أقول»، وقد روى معناه عن ابن عبّاس وأبى هريرة إلا أنّهم يستثنون الخفقة والخفقتين واستدلوا بحديث معاوية عند أحمد والدّارمي أنّ رسول الله علي قال «إنَّ الْعَيْنَيْنِ وِكَاءَ السَّه، فَإِذَا نَامَت الْعَيْنَانِ اسْتَطْلَقَ الْوكَاءُ (٢)». كما استدلُوا بقوله عَلَيْ من حديث على «الْعَيْنُ وكاء السَّه، فَمَنْ نَامَ فَلْيَتَوَضَّأُ (٣)».

والوكاء الخيط الذى تُشدُّ به القربة والكيس ونحوهما، [والسَّه] العُجُز والمراد به حلقة الدُبُر، وكُنِّى بالعينين عن اليقظة لأنّه يلزم من اليقظة الإبصار بهما، فجعل اليقظة للإست كالوكاء للقربة، فكما أنّ الوكاء يمنع ما فى القربة أن يخرج، كذلك اليقظة تمنع الإست أن تُحدَث إلا باختيار، ومُراده أنّ الإنسان ما دام مُستيقظا فإسته كالمشدودة لا يخرج منها شيء إلا إذا أحسّ به، فإذا قام انحل وكاؤها، ولذا كان النّوم ناقضا للوضوء لأنّه مظنّة الحَدث [(٤)].

(وبهذا) الحديث استدل من قال إِن النّوم ناقض للوضوء مُطلقا لا فرق بين قليله وكثيره، ولا فرق بين هيئة وأُخرى وقالوا إِنّه حَدَث من الأحداث، وتأيّد هذا عندهم بحديث صفوان بن عسال قال «كَانَ رَسُولُ الله عَيْ يُمُرنا إِذَا كُنا مُسافرين أَن نَمْسَحَ عَلَى خفَافِنا وَلا نَنْزِعَهَا ثَلاَثَةَ أَيَّام مِنْ غَائِط وَبَوْل وَنَوْم إِلاَّ مِنْ جَنَابَة (٥)». أى لا نخلعهما من غائط ولا بول ولا نوم ولا نخلعهما إلا من جنابة، فذكر الأحداث التى لا يُنزع منها وعد من جملتها [النّوم] فأشعر ذلك بأنّه من نواقض الوضوء لا سيّما بعد جعله مقترنا بالبول والغائط اللّذين هما ناقضان بالإجماع [(٢)].

(ج) ـ القول بأن كثير النوم بنقض بكل حال وقليله ل ينقض وهو ما ذهب إليه الزُّهرى وربيعة والأوزاعي ومالك وأحمد في إحدى الروايتين عنه لفهوم حديث أنس قال «كَانَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ يَنْتَظِرُونَ الْعِشَاءَ الآخِرةَ حَتَى

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٧٠] ومسلم [٢٢١ / ٦٣٩].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٦٨٢٢] والدّارمي [٧٢٢].

<sup>(</sup>٣) حديث حسب أخرجه أبو داود [٢٠٣] وابن ماجه [٣٩١].

<sup>(</sup>٤) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ٢٥٢].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٨٠١٣] والنّسائي [١٢٧].

<sup>(</sup>٦) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ٢٢٥].

تَخْفِقَ رُؤُوسُهُمْ ثُمَّ يُصَلُّونَ وَلاَ يَتَوَضَّؤُونَ (١)». وقوله «تَخْفِقَ رُؤُوسُهُمْ»: أى تميل على صدورهم، يقال: خفق برأسه خفقة أو خفقتين إذا أخذته سنة من النُّعاس فمال برأسه دون سائر جسده، وخفقان الرَّأس يكون في النّوم الخفيف ومعه يشعر النّاعس بالخارج منه بخلاف التَّقيل، ومشهور مذهب مالك أنّ النّوم الثقيل الطُّويل ينقض اتفاقا وكذا القصير على المشهور، أمّا الخفيف فغير ناقض إلا أنّه يُستحب الوضوء من تطويله.

(قال) الخطَّابي [في هذا الحديث من الفقه أنّ عين النّوم ليس بحدَث، ولو كان حَدَثَا لكان على أيّ حال وجد ناقضا للطّهارة كسائر الأحْدَاث التي قليلها وكثيرها وعَمدُها وخطؤُها سواءٌ في نقض الطَّهارة، وإنّما هو مظنّة للحدَث مُوهم لوقوعه من النّائم غالبا، فإذا كان بحال من التّماسُك والاستواء في القعود المانع من خروج الحَدَث منه، كان محكوما له بالسّلامة وبقاء الطّهارة المتقدّمة، فإذا زال عن مستوى القُعود بأن يكون مُضطجعا أو راكعا أو ساجداً أو قائمًا، أو على حال يسهل معها خروج الحدَث من حيث لا يشعر بذلك، كان أمره محمولا على أنّه قد أحدث الأنّه قد يكون منه الحدَث في تلك الحال غالبا، ولو كان نوم القاعد ناقضا للطّهارة لم يجز على أصحاب رسول الله عن الله عن بحضرته على أن النّوم إذا كان بهذه الصّفة غير ناقض للطّهور (٢٠)].

(وجاء) عن الشّافعى [لا يُنقض الوضوء بالنُّعاس وهو السِّنة، قالوا: وعلامة النّوم أنّ فيه غَلَبة على العقل وسُقوط حاسّة البصر وغيرها من الحواسّ، وأمّا النُّعاس فلا يغلب على العقل وإنّما تفتر فيه الحواسّ من غير سقوطها، ومن علامات النُّعاس أن يسمع كلام من بجواره وإن لم يفهم معناه ومن علامات النّوم الرُّؤيا، ولو شكّ هل نام أم نعس فلا وضوء عليه ويستحبّ له أن يتوضّأ، ولو تيقُّن النّوم وشكّ هل نام مُكُن المقعدة من الأرض أم لا لم ينقض وضوؤه ويستحب أن يتوضّاً [(٣)].

وأقرب المذاهب في المسألة أنه إذا نام جالسا مُمكِّنًا مقعدته من الأرض لا ينتقض سواء أكان في الصّلاة أم خارجها، وهذا مذهب الشّافعية لا فرق في نوم القاعد المُمكِّن بين قعوده مُتربعا أو مُفترشا أو مُتورِّكا أو غيرها من الحالات، بحيث يكون مقعده لاصقا بالأرض أو بغيرها مُتمكِّنًا، فلا ينتقض الوضوء في شيء من ذلك [(٤٠)]. إلا أنّ الأحوط لمن نام على أي هيئة كانت أن يتوضًا خُروجا من الخلاف.

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح أخرجه أحمد [۱۳۸۷] ومسلم [۲۰۱/۳۷۹] وأبو داود [۲۰۰]. (۲) انظر معالم السُّن [ج ۱ ص ۲۲]. (۲) انظر نووی مسلم [ج ۲ ص ۳۱۰]. (٤) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووی [ج ۲ ص ۲۰۱].

#### (٢) ـ غلبــة العقــل

العقل هو تلك النّعمة التى جعلها الخالق سبحانه فى الإنسان آلة للتّمييز والإدراك وبه يتميّز عن سائر الحيوان، ومن معانيه فى اللُغة: المنع وسُمِّى عقل الآدمى به لأنّه يعقل صاحبه عن التّورُّط فى المهالك ويحبسه عنها، وجاء فى تعريفه [أنّه ما يكون به التّفكير وتصوّر الأشياء على حقيقتها كقوله تعالى ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ ﴾ [البقرة: ٧٥]. أى أدركوه على حقيقته وعلمُوهُ علما ثابتا (١٠)]. فإذا غاب عقل المتوضّىء بإغماء أو جنون أو صرْع، أو بتعاطى ما يستلزم غيبته من خمر أو حشيش أو بنج أو نحو ذلك من المغيّبات فإنّ وضوءه ينتقض اتّفاقا.

ويأتى تفصيل ذلك على النّحو التّالى:

#### المخال - (أ)

الإغماء في الاصطلاح آفة في القلب أو الدِّمَاغ تُعطِّل القُوى المدركة والحركة عن أفعالها مع بقاء العقل مغلوبا، وهو ضرب من المرض ولذا لم يُعصم منه رسول الله عَلَيْ ، وعُرف أيضا بأنّه [فتور يُزيل القُوى ويعجز به ذو العقل عن استعماله مع قيامه حقيقة (٢)]. وهو أشد من النّوم لذا كان ناقضا مُطلقًا بالإِجماع لما جاء في حديث عائشة رضى الله عنها في الصّحيحين «ثَقُلَ النّبيُّ عَلَيْ فَقَالَ: أَصَلّى النّاسُ؟ قُلْنَا: لاَ، هُمْ يَنْتظُرُونَكَ، قَالَ: ضَعُوالي مَاء في الْمخْضَب، قَالَتْ فَفَعَلْنَا، فَاغْتَسلَ فَذَهَبَ لينُوع فَأَغْمي عَلَيْه، ثُم الْفَاق فَقَالَ: أَصَلًى النّاسُ؟ قَلْنَا لاَ هُمْ يَنْتَظرُونَكَ فَذَهَبَ لينُوع فَالَد فَفَعَلْنَا، فَاغْتَسلَ (٣) ». وقوله فَا رَسُولَ الله، قَالَ: فَعَالَ: مَا مُلَى النّاسُ؟ قَلْتُ فَعَعَلْنَا، فَاغْتَسلَ (٣) ». وقوله (فَأَغْمي عَلَيْه، قال الإغماء جائز على الأنبياء لأنّه شبيه بالنّوم، قال النّووى: جاز عليهم لأنّه موض من الأمراض بخلاف الجنون فلم يَجُز عليهم لأنّه نقص [(٤٠)].

#### (ب) ـ الجنــون

إذا كان الإغماء فتوريجعل العقل مغلوبا فإنّ الجنون يعنى زوال هذا العقل أو اختلاله بحيث يمنع جَرَيان الأفعال والأقوال على نهج العقل إلاّ نادرا، فإن كان حاصلا في أكثر السّنة فمُطبق، وما دونه فغير مُطبق. (أو) هو اختلاف القُوّة الميّزة بين الأمور الحسنة والقبيحة المدركة للعواقب بأن لا يظهر أثرها وتتعطّل أفعالها:

<sup>(</sup>١) انظر المفردات [ص ٣٤١] وتحوير التّنبيه [ص ١٢١] وشرح الكوكب المنير [١/ ٧٩].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٢٤٢] والموسوعة الفقهيّة [٥/٢٦٧].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١ ٤ ١ ٥ ] والبخارى [ ٦٨٧ ] ومسلم [ ٩٠ / ١٨ ٤ ].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ٢ ص ٢٠٥].

\* إِمّا بالنّقصان الذي جُبل عليه دماغه في أصل الخلقة.

\* وإمّا بخروج مزاج الدّماغ عن الاعتدال والتّوازن بسبب خلط أو آفة.

\* وإمّا لاستيلاء الشّيطان عليه وإلقاء الخيالات الفاسدة إليه بحيث يفزع من ما يصلح سببا لذلك [(١)].

ولمّا كان الأمر على هذا النّحو فإنّ الإجماع قائم على أنّ الجنون ناقض للوضوء لكونه أشدّ من الإغماء ولافتقاد المتوضِّىء شرطا من شروط الوجوب والصّحة معا وعدم المنافى كذلك.

# (ج) ـ السُّكُر بالخمر وغيره

السُّكْر بالخمر أو النبيذ أو البنج أو الدّواء سرور يغلب على العقل بمباشرة ذلك ولا يزيله، ويظهر أثره بالتّمايل وتلعثُم الكلام، والسُّكْر في اللُّغة مصدر سكر فلان من الشّراب ونحوه، وهو عند أبى حنيفة والمزنى من الشّافعية: نشوة تُزيل العقل فلا يعرف السّماء من الأرض ولا الرّجل من المرأة. (وقيل): السُّكْر حالة تعرض للإنسان من امتلاء دماغه من الأبخرة المتصاعدة من الخمر ونحوه فيتعطَّل معه العقل الميّز بين الأمور الحسنة والقبيحة مع اختلاط الكلام والهذيان، ويُعتبر السَّكران في هذه الحالة كالمُغمَى عليه فتبطُل جميع تصرُّفاته حتّى الطّلاق [(٢)]. (قال) النووى [واتفقوا على أنّ زوال العقل بالجنون والإغماء والسُّكْر بالخمر أو النّبيذ أو النبيذ أو النبية أو الدّواء ينقض الوضوء، سواء قلّ أو كثر (٣)].

### (٣) ـ مسّ الفرج من غير حائل

المس فى الأصل الإفضاء إلى الشّىء باليد من غير حائل، والاسم: المسيس، ومس الفرج ناقض للوضوء لا فرق بين مسّه عمدا أو نسيانا لحديث بُسرة أن النّبى عَلَيْهُ قال «مَنْ مَسٌ ذَكَرَهُ فَلاَ يُصلُ حَتَّى يَتُوضَّأُ (عَنْ مَسٌ ذَكَرَهُ فَلاَ يُصلُ حَتَّى يَتُوضَّأُ (عَنْ مَسٌ لَذَكَرِ فَلاَ يُصلُ حَتَّى يَتُوضَّأً مَنْ مَسٌ الذَّكَرِ (٢)». وقوله عَلَيْ يَوضَّأً مَنْ مَسٌ الذَّكَرِ (٢)». وقوله عَلَيْ مَن حديث عمرو بن شعيب رضى الله عنه «مَنْ مَسٌ فَرْجَهُ فَلْيَتَوَضَّأَ، وَأَيُّمَا امْرأَة مَستْ فَرْجَهَا فَلْتَتَوضًا (٧)». والحديث صريح في عدم التفرقة بين الرّجل والمرأة، والفرج يعمّ فَرْجَهَا فَلْتَتَوضًا (٧)».

(۱) انظر دستور العلماء [۱/۱۱۶] والكليّات [ص ۴۹۹] والتّوقيف [ص ۲۵۹]. (۲) انظر انظر دستور العلماء [۱/۱۱۹] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [۲/۲۷۹]. (۳) انظر نووی مسلم [+ 7 الموسوعة الفقهيّة [+ 7 انظر نووی مسلم [+ 7 الموسوعة الفقهيّة (+ 7 الماء. (

القُبُل والدُّبُر لكونهما العورة كما في القاموس. ثمّ جاء التّخصيص بالمرأة فيما رواه الحُاكم بإسناد صحيح عن عائشة رضي الله عنها قالت «إِذَا مَسَّت الْمَرْأَةُ فَرْجَهَا بِيَدِهَا فَعَلَيْها الْوُضُوءُ (١)». وجاء بلفظ «إِذَا مَسَّت الْمَرْأَةُ فَرْجَهَا تَوَضَّأَتْ».

وظاهر الأحاديث يدلُّ على انتقاض الوضوء من مسِّ الذُّكر وبه قال عمر بن الخطَّاب وابنه عبد الله وابن عبّاس وعائشة وعطاء والزُّهرى ومالك والشّافعى وأحمد، وتفصيل ذلك أنّ النّاقض للوضوء هو مسُّ الشّخص البالغ ذَكرَ نفسه المُتَّصل من غير حائل ولو خُنثى مُشكَّلا، سواء كان المسُّ عمدًا أم سهوًا التذَّ أم لا وهو المشهور عن مالك، وقيل إن كان بلذَّة نقض وإلا فلا.

وفى المس من فوق الحائل أقوال منها عدم النقض مُطلقا وهو أشهرها، وفى مس المرأة فرجها عند المالكيّة أقوال أشهرها عدم النقض مُطلقا، وقيل إن أدخلت إصبعها فيه أو قبضت عليه نَقَض وإلاّ فلا، وقيل لا ينقض إلاّ إن كان بلذّة، أمّا من مس دُبُره فلا نقض فيه مُطلقا بخلاف مس دُبُر الغير فتجرى عليه أحكام المُلامسة [(٢)].

وقالت الحنابلة ينتقض الوضوء بمس الذَّكر مُطلقا سواء كان الماسُّ ذَكراً أم أُنثي بشهوة أم بغيرها ، ببطن كفه أو بظهرها أو جنبها من غير حائل ، ويُنتقض أيضا بمس دُبُره ودُبُر غيره ذَكراً كان أو أُنثى ، وبمس امرأة فرجها الذى بين شَفْريها وهو مخرج بول ومنى وحيض لا بمس شفريها وهما حافّتا الفرج ، واستدلُوا على ذلك بما رواه عبد الله بن عمرو أن رسول الله على قال «أَيُّمَا رَجُل مس فَرْجَهُ فَلْيَتَوَضَّا ، وَأَيُّمَا امْراَة مَسَّ فَرْجَهَا فَلْيَتَوَضَّا ، وَأَيُّمَا امْراَة مَسَّ فَرْجَهَا فَلْيَتَوَضَّا ، وأَيُّمَا امْراَة مَسَّ فَرْجَهَا فَلْيَتَوَضَّا ، وأَيُّمَا امْراَة مَسَّتْ فَرْجَهَا فَلْيَتَوَضَّا ، وأَيُّمَا امْراَة

وذهب على وابن مسعود وعمّار والحسن البصرى وربيعة والتّورى والحنفيّون إلى أنّ مسَّ الذَّكر غير ناقض للوضوء واحتجُّوا بحديث طلق بن على رضى الله عنه أنّ رجلا قال «يَا نَبَى الله مَا تَرَى فِي مَسَّ الرَّجُلِ ذَكَرَهُ بَعْدَمَا يَتَوَضَّأَ؟ فَقَالَ: هَلْ هُو َ إِلاَّ مُضْغَةٌ منْهُ، أَوْ قَالَ بَضْعَةٌ منْهُ (أَ)». أى ليس الذَّكر إلاّ جُزءًا من الشّخص، وعلى فرض صحّة هذا الحديث فهو منسوخ بحديث بُسرة بنت صفوان عند ابن ماجه «إذا مَسَّ أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ فَلْيَتَوَضَّأُ (٥)».

إِلاَّ أَنَّه يُمكن الجمع بين حديث بُسرة وحديث طلق رضي الله عنهما لأنَّه إذا أمكن

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم [ ٩١] وافقه الذَّهبي في التَّلخيص وقال صحيح.

<sup>(</sup>٢) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ١٩٦].

<sup>(</sup>٣) أخرجه في صحيح الجامع بإسناد صحيح [ ٢٧٢٥] والإرواء [١١٧].

<sup>(</sup> ٤ ) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٨٥ ] والنّسائي [ ١٦٥ ].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٣٩٣] وأورده في المشكاة [٣١٩] والإرواء [٢١١].

الجمع وجب المصير إليه قبل الترجيح والنسخ، لأن فيه إعمال الدُّليلين وترجيح أحدهما إلغاء للأخر والجمع:

[1] أن يُحمل حديث بُسرة وما شابهه على ما إذا كان لشهوة، وحديث طلق على ما إذا كان لغير شهوة، وقوله عَلَي «إنَّمَا هُو بَضْعَةٌ منْكَ»: يدلُّ على هذا الحمل لأنّ الذَّكَر إذا مُسَّ بدون تحرُّك شهوة صار كأنّما هو مسِّ لسائر أعضاء الجسم وحينئذ لا ينتقض الوضوء، وإذا مُسَّ بشهوة فإنّه ينقض لوجود مظنَّة الحَدَث وهو احتمال خروج شيء ناقض من غير شعور به، فإذا مسَّه بشهوة وجب الوضوء ولغير شهوة لا يجب الوضوء.

[ ٢ ] أو يُجمع على أنّ الأمر بحديث بُسرة للاستحباب وحديث طلق السُّؤال فيه للوجوب، فهو سُؤال عن الواجب «أَعَلَيْهِ؟» وكلمة «عَلَى» ظاهرة في الوجوب.

وعلى هذا إذا مسَّه لغير شهوة فالوضوء [مُستحب] لعموم حديث بُسرة، وإذا كان لشهوة فإنّه [يجب] الوضوء أخذًا بالتّعليل «إِنّمَا هُو بَضْعَةٌ منْكَ». والمسألة فيها احتمال أن يكون هذا هو القول الصّواب (١)]. (قال) ابن القيّم [لا ريب أنّه قد صحّ عن النّبي عَلَيْ الأمر بالوضوء من مس الذّكر وروى عنه خلافه وأنّه سُئل عنه فقال للسَّائل «هَلْ هُو إلا بَضْعَةٌ منْكَ». وقد قيل:

- (\*) إِنَّ هذا الخبر لم يصحّ.
- (\*) وقيل بل هو منسوخ.
- (\*) وقيل هو مُحكم دالٌ على عدم الوجوب وحديث الأمر دالٌ على الاستحباب.

فهذه ثلاثة مسالك للنّاس في ذلك، وسُؤال السَّائل ينبني على صحّة حديث الأمر بالوضوء وأنّه للوجوب، ونحن نُجيبه على هذا التّقدير فنقول:

أنّ هذا من كمال الشّريعة وتمام محاسنها، فإنّ مسَّ الذَّكر [مُذَكِّرٌ] بالوطء وهو في مظنَّة الانتشار غالبا، والانتشار الصّادر عن المسِّ في مظنَّة خروج المذى ولا يشعر به، فأقيمت هذه المظنَّة مقام الحقيقة لخفائها وكثرة وجودها كما أقيم النّوم مقام الحَدَث، وكما أقيم لمس المرأة بشهوة مقام الحَدَث، وأيضًا فإنَّ مسَّ الذَّكر يُوجب انتشار حرارة الشَّهوة وثورانها في البدن، والوضوء يُطفىء تلك الحرارة، وهذا أمر مُشاهدٌ بالحسِّ مُستقرأً من واقع الحال(٢)].

<sup>(</sup>١) انظر الشّرح المُمتع لابن العثيمين [ج ١ ص ٢٣٢].

<sup>(</sup>٢) انظر أعلام الموقّعين لابن القيّم [ج ٢ ص ١٠٢].

### هل تنقض القُبُلُـة الوضوء؟

رُوى عن غير واحد من أهل العلم من أصحاب النّبي عَلَيْ والتّابعين أنّ تقبيل الرّجلِ لإمرأته لا ينقض الوضوء ودليلهم ما روى في كتب الصّحاح عن عائشة قالت «أنَّ النَّبيَ عَلَيْ قَبَّلَ امْراَّةً منْ نسَائه ثُمَّ خَرَجَ إِلَى الصَّلاَة وَلَمْ يَتَوضَّأُ (١)». وظاهر الحديث يدلّ على أنّ لمس المرأة لا ينقَض الوضوء، وإليه ذهب على وابن عبَّاس وعطاء وطاوس وأبو حنيفة وأصحابه أنّه ليس في القُبلَة وضوء.

وقال مالك بن أنس والأوزاعى والشّافعى وأحمد وإسحاق وغيرهم بالوضوء من القُبلة واستدلُوا بأدلة منها قوله تعالى ﴿ أَوْ لَامَسّتُمُ ٱلنِّسَآءَ ﴾ [المائدة: ٦]. وقالوا إنّ الآية صرّحت بأنّ اللَّمس من جملة الأحداث النّاقضة للوضوء وهو حقيقة في لمس اليد وأُلحق به الجسّ بباقي البشرة، ويُؤيّد بقاءه على معناه الحقيقي قراءة حمزة والكسائي ﴿ أَوْ لَامَسّتُمُ ﴾ . فإنّها ظاهرة في مُجرّد اللَّمس من دون الجماع، واستندوا في ذلك إلى:

(١) مَا رَواه الحاكم عن أبي عبيدة عن عبد الله في قوله ﴿ أَوْ لَامَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ ﴾ : قَالَ هُو َ مَا رُواه الحاكم عن أبي عبيدة عن عبد الله في قوله ﴿ أَوْ لَامَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ ﴾ : قَالَ هُو مَا خُرِجه الشّافعي والبيهقي من قول ابن عمر رضي الله عنه «قُبْلَةُ الرَّجُلِ امْرَأْتَهُ وَجَسُها بِيدهِ مِنَ المُلاَمَسَةِ ، فَمَنْ قَبَّلَ امْرَأْتَهُ أَوْ جَسَها بيده فَعَلَيْه الْوُضُوءُ (٣) » .

(٢) ومَا رواه الحاكم عن ابن عمر رضى الله عنه قال «إِنَّ الْقُبْلَةَ مِنَ اللَّمْسِ فَتَوَضَّئُوا مِنْ قَبْلَة مِنْ الله بْنِ مَسْعُود كَانَ يَقُولُ: مِنْ قُبْلَة الله بْنِ مَسْعُود كَانَ يَقُولُ: مِنْ قُبْلَة الرَّجُلِ امْرَأَتَهُ الْوُضُوءُ (٥)».

[و فه مالك واللَّيث بن سعد وأحمد في إحدى الرّوايات عنه إلى أنَّ اللَّمس إن كان بشهوة نَقَضَ وإلاّ فلا جمعًا بين الآية والأحاديث المتقدّمة، فحملوا اللَّمس في الآية على ما إذا كان بشهوة، وفي الأحاديث على ما إذا كان بدونها حيث وقعت ملامسة النّبي عَلَي للسيّدة عائشة رضى الله تعالى عنها وهو في الصّلاة مُقبلا على خالقه ومولاه سيحانه (٢٠).

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٧٩] والترمذي [٨٦] وابن ماجه [٢١٤].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم [ ٧٩٤] وأورده الذَّهبي في التَّلخيص.

<sup>(</sup>٣) انظر سنن البيهقي [ج ١ ص ٢١٤] وأورده في الموطأ [ ٩٤] وقال إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم [ ٨٨٠] وأورده الذّهبي في التّلخيص.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مالك في الموطأ بإسناد صحيح [٩٥].

<sup>(</sup>٦) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ١٨٤].

ولقد اختلف القائلون بانتقاض الوضوء من القُبلة ولمس المرأة في اشتراط وجود اللّذة وعدمه، وكما قال الزّرقاني في شرح الموطأ أنّ الشّافعي لم يشترط وجود اللّذة لظاهر قول ابن عمر وابن مسعود وعمرو والآية، وللإجماع على وجوب الغُسل على المُستكرهة والنّائمة بالتقاء الختانين وإن لم تقع لذّة، واشترط مالك اللّذة أو وجودها عند اللّمس وهو أصح لأنّه لم يأت في الملامسة إلاّ قولان: الجماع وما دونه، ومن قال بالثّاني إنّما أراد ما دونه ممّا ليس بجماع، ولم يرد اللّطمة ولا قُبلة الرّجُل ابنته، ولا اللّمس بلا شهوة، فلم يبق إلاّ ما وقعت به اللّذة، إذ لا خلاف أنّ من لطم امرأته أو داوى جرحها لا وضوء عليه فكذلك من لمس ولم يلتذ [(١)].

و (قال) بعض العلماء: ولأنّ اللّمس ليس بحدَث في نفسه، وإنّما هو داع إلى الحَدَث في نفسه، وإنّما هو داع إلى الحَدَث فاعتبرت الحالة التي يدعو فيها إلى الحَدَث وهي حالة الشَّهوة، واللاّمس والملموس عند مالك في ذلك سواء، كما أنّ للشّافعي في الملموس قولين: الوضوء وعدمه، أشهرهما الوضوء، وذهب داود إلى أنّ الملموس لا وضوء عليه، والحاصل أنّ في اللّمس خلافا في نقض الوضوء وعدمه، والقول بعدم النّقض أقوى دليلا كما أنّ الاحتياط في ذلك يكون بالوضوء خروجا من الخلاف والله تعالى أعلم.

## (Σ) ـ نقض الوضوء بالرّدُّة

العائد إلى الإسلام بعد ارتداده عنه ليس له أنْ يصلِّى حتَّى يتوضَّا وإن كان مُتوضِّنا قبل ردِّته لقول الله تعالى ﴿ لَبِنْ أَشَرَكَتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزُّمر: ٦٥]. والرّدة هي الإتيان بما ينافي الإسلام إمّا:

- (أ) نُطقا: بإجراء كلمة الكُفر على اللّسان مُختارا.
- (ب) ـ أو اعتقادا: مُخالفًا لما عُلم من الدِّين بالضّرورة.
  - (ج) ـ أو شـكًّا: في عقيـدة من العقائد الإِيمانيّة.

ولمّا كانت الطّهارة عملا باقيا حُكما وجب أن تبطُل بالرّدة باعتبارها حَدَثًا ناقضًا، ولأنّها عبادة يُفسدها الحَدَث فيُفسدها الشِّرك كالصَّلاة والتيمُّم، فإِنّ الوضوء يبطُل بالرِّدَة وهي الإتيان بما ينافي الإسلام نُطقًا واعتقادًا وشكًّا، (فَمَنِ ارْتَدَّ) وعاد إلى الإسلام فليس له صلاة حتى يتوضًا وإن كان مُتوضًا قبل ردّته وبه قال الأوزاعي ومالك في المشهور عنه وأحمد لقول ابن عبّاس «الْحَدَثُ حَدَثَان: حَدَثُ اللِّسَانِ وَحَدَثُ الْفَرْجِ وَأَشَدَّهُ مَا حَدَثُ اللِّسَانِ (٢)». وإذا أحدث لا تُقبل

<sup>(</sup>١) انظر تحفة الأحودني [ج ١ ص ٢١٠ ـ الشرح].

<sup>(</sup>٢) أورده اين قدامة في المغنى [ج ١ ص ١٧٢].

صلاته بغير وضوء لما تقدّم عن أبى هريرة من قوله ﷺ «لاَ تُقْبَلُ صَلاَةُ أَحَدِكُمْ إِذَا أَحْدَثُ حَتَّى يَتَوَضَّأُ (١)».

ولا ينتقض الوضوء بالرّدة عند الحنفيّين لأنّه يصحّ من الكافر ابتداء فلا يُنافيه الكفر بقاء، ولحديث أبي هريرة «لا وُضُوءَ إِلاً منْ حَدَث أوْ رِيحٍ (٢)». وجاء عند التّرمذى بلفظ «إِلاً مِنْ صَوْتٍ أَوْ رِيحٍ». ولأنّه طهارة فلا يبطّل بالرُّدة.

## (٥) ـ تغسيل الهيت

تغسيل الميت ناقض للوضوء عند أكثر الحنبليَّة سواء أكان المغسول صغيرا أم كبيرا ذكرا أو أنثى مسلمًا أو كافرًا وهو قول إسحاق بن راهويه، ورُوى عن ابن عمر وابن عبّاس أنّهما كانا يأمران غاسل الميّت بالوضوء، ولقول أبى هريرة «أقَلُ مَا فِيه الْوُضُوءُ». ولا نعلم لهم مُخالفاً في الصّحابة، ولأنّ الغالب فيه أنّه لا يسلم من التعرُّض للنّجاسات ولمس العورات، فكان مظنّة ذلك قائما مقام حقيقته كما أقيم النّوم مقام الحدَث [(٣)].

(والصّحَيح) عند جمهور العلماء أنّه لا وضوء لتغسيل الميّت لأنّ الوجوب من الشّرع ولم يرد في هذا نصّ ولا هو في معنى المنصوص عليه فبقى على الأصل، ولأنّه غسل آدمى فأشبه غَسْل الحيّ، وما رواه أحمد عن أبي هريرة من قوله عَلَيْ «منْ غَسَّلَ مَيِّتًا فَلْيَغْتَسلْ، وَمَنْ حَمَلَهُ فَلْيَتُوضًا (٤٠)». فإنّه يُحمل على الاستحباب دون الإيجاب.

(قال) الخطَّابي [لا أعلم أحدا من الفقهاء يُوجب الاغتسال من غُسْل الميّت ولا الوضوء من حمله، ويشبه أن يكون الأمر في ذلك على الاستحباب، وقد يُحتمل أن يكون المعنى فيه أنّ غاسل الميّت لا يكاد يأمن أن يصيبه نضح من رشاش الغَسُول وربّما كان على بدن الميّت نجاسة فإذا أصابه نضحه وهو لا يعلم مكانه كان عليه غَسْل جميع البدن ليكون الماء قد أتى على الموضع الذي أصابه النّجس من بدنه، وقد قيل معنى قوله «فَلْيَتَوَضَّأَ»: أي ليكن على وضوء ليتهيّأ له الصّلاة على الميّت (٥)].

### (٦) ـ الشَّك في المُدَث

الشُّك في اللُّغة خلاف اليقين فيشمل التّردُّد بين الطَّرَفين سواء أَرَجَحَ أحدهما على

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٨٠٦٤] والبخاري [١٣٥] ومسلم [٢/٥٢٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٩٥٨٠] والتّرمذي [٧٤].

<sup>(</sup>٣) انظر المغنى لابن قدامة [ج ١ ص ١٩٠].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٩٥٦٧] وأبو داود [٣١٦١].

<sup>(</sup>٥) انظر معالم السُّنن [ج ١ ص ٢٦٧].

الآخر أم كانا مُتساويين وعليه اصطلاح الفقهاء، وهو عند الأصوليين التَّردُّد بين الطَّرفين على السّواء فإذا رجَّح أحدهما على الآخر فالرّاجح ظنَّ والمرجوح وهم، وقال ابن فارس وغيره: الشّك خلاف اليقين [(١)]. أمّا الحدث فهو وصف شرعى يحلّ بالأعضاء يمنع من مُباشرة ما لا يجوز إلاّ بالطَّهارة. (أو) هو النّجاسة الحُكمية المانعة من الصّلاة وغيرها [(٢)].

والمشهور عند المالكية أنّ الوضوء يُنتقض بالشّك في الحَدَث قبل الدُّخول في الصّلاة ، ولا يجوز للمتوضِّىء الدُّخول فيها إلا بطهارة متيَّقنة ، أمّا من شكّ في أثناء الصّلاة فإنّه يتمادى ولا يقطعها لحرمتها ما لم يتبيّن حَدَثه ، فإن تبيّن طهره بعد فلا شيء عليه ، وإن دام على شكّه أو تبيّن حَدَثه أعاد الوضوء والصّلاة لظاهر حديث عبد الله ابن زيد قال «شُكى إلى النّبي عَيِّ الرّجُلُ يُخَيَّلُ إلَيْه أَنّه يَجِدُ الشَّيْء في الصَّلاة ؟ قال: لا يَنْصَرفُ حَتَّى يَسْمَع صَوْتًا أوْ يَجد ريحًا (٣)».

والفرق بين من كان في الصّلاة وغيره أنّ من دخل الصّلاة دخل بوجه جائز فلا تبطل الصّلاة التي دخل فيها إلا بيقين، وهو ما نصّ عليه في الحديث بخلاف من كان خارج الصّلاة فلا يدخلها إلا بطهارة مُتيقَّنة، والشَّك في الحَدث لا ينقض الوضوء عند الحنفية والشّافعية والحنبليّة والجمهور ولو كان الشّك خارج الصّلاة لقوله عَلَيْه أَحَد أَحدُكُم في بَطْنِه شَيْعًا فَأَشْكَلَ عَلَيْه أَخَرَجَ مِنْهُ شَيْءٌ أَمْ لاَ ؟ فَلاَ يَخْرُجَنَّ مِنَ الْمَسْجِد حَتَى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا ( أَ ) ».

والمراد بسماع الصّوت ووجدان الرّيح تيقُّن وجود أحدهما، ولا يُشترط السَّماع والشّم بالإِجماع، وفي الحديث دلالة على طرح الشّكوك العارضة لمن في الصّلاة والوسوسة التي أخبر عنها رسول الله عَلَيْ بأنّها من تسويل الشّيطان، وعدم الانصراف من الصّلاة إلاّ بناقض مُتيقَّن كسماع الصَّوت وشمّ الرِّيح ورؤية الخارج.

(قال) النّووى [وهذا الحديث أصل من أصول الإسلام وقاعدة عظيمة من قواعد الفقه، وهي أنّ الأشياء يُحكم ببقائها على أصولها حتى يتيقَّن خلاف ذلك ولا يصر الشّك الطّارىء عليها، كما يقرر أنّ من تيقَّن الطّهارة وشكّ في الحَدَث حُكم ببقائه على الطّهارة، ولا فرق بين حصول الشّك في الصّلاة وحصوله خارج الصّلاة وهو

<sup>(</sup>١) انظر المعجم الوسيط [١/ ٥١٠] وتحرير التنبية [ص ٤١] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٣٤٣].

<sup>(</sup>٢) انظر الرَّوض المُربع [ ص ١٨ ] والنَّظم المستعذب [ ١ / ٩ ].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٦ / ١٩٨] ومسلم [٩٨ / ٣٦١] واللفظ له.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٩٩ / ٣٦٢] وأبو داود [١٧٧].

مذهب جماهير العلماء من السُّلف والخِّلَف، وحُكى عن مالك روايتان:

(الأولى) يلزمه الوضوء إن كان شكُّه خارج الصّلاة ولا يلزمه إن كان في الصّلاة. (والثّانية) يلزمه الوضوء بكلّ حال أخذًا بالأحوَط.

ولا فرق في الشّك بين أن يستوى الاحتمالان في وقوع الحَدَث وعدمه، أو يترجّح أحدهما أو يغلب على ظنّه فلا وضوء عليه بكلّ حال، ويُستحب له أن يتوضّأ احتياطا، وأمّا إذا تيقّن الحَدَث وشكّ في الطّهارة فإنّه يلزمه الوضوء بإجماع المُسلمين [(١)].

ومن مسائل القاعدة المذكورة [أنّ من شكّ في نجاسة الماء الطّاهر أو طهارة النّجس، أو نجاسة التّوب أو الطّعام أو غيره، أو أنّه صَلَّى ثلاث ركعات أم أربعا، أو أنّه ركع وسجد أم لا، أو أنّه نوى الصّلاة أو الوضوء أو الاعتكاف وهو في أثناء هذه العبادات وما أشبه هذه الأمثلة، فكلّ هذه الشُّكوك لا أثر لها والأصل عدم هذا الحادث، ذلك لأنّ الأشياء يُحكم ببقائها على أصولها حتى يتيقَّن خلاف ذلك (٢)].

#### مُجمل نواقض الوضوء عند الأئمّة الأربعة

| (١) كلّ ما خرج من أحد السبيلين حال الصّحة (٢) كلّ نجس خرج من البدن يلزم تطهيره (٣) القيء ملء الفم (٤) النوم مضطجعا أو متكنا أو مُستندا إلى ما لو أزيل لسقط (٥) غلبة العقل بالإغماء أو الجنون أو السُّكر (٣) قهقهة بالغ يقظان في صلاة كاملة. | الأحناف  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| (١) الخارج المُعتاد من أحد السّبيلين ومنه الرّيح (٢) غيبة العقل بإغماء (٣) لمس مُشتهاة إِن قصد اللّذة أو وجدها (٤) مس الذّكر بشرطه (٥) الشّك في الحَدث أو سببه (٦) الرَّدَّة عن الإسلام.                                                    | المالكية |
| (١) كلّ ما خرج من أحد السبيلين إلاّ المنيّ (٢) غَلَبة العقل بجُنون أو إغماء أو سكر (٣) لمس حائل (٤) مس قُبُل أو دُبُر أجنبي المرأة أجنبيّة تشتهي بلا حائل (٤) مس قُبُل أو دُبُر أجنبي بلا حائل.                                             | الشافعية |
| (١) كلُّ ما خرج من أحد السبيلين (٢) كلٌ نجس كثير خرج من سائر الجسد (٣) غَلَبة العقل (٤) مسٌ فرجه أو فرج آدمى بلا حائل (٥) لمس ذكر على ما جاء بيانه (٦) الرُّدة عن الإسلام (٧) تغسيل الميّت على ما تقدّم بيانه.                              | الحنابلة |

<sup>(</sup>١) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ٢٨٥].

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق [ج٢ ص ٢٨٦].

#### (الباب الخامس)

#### الطهارة وأصحاب الأعذار

الأعذار جمع عُذر وهو ما يرفع اللَّوم عمّا حقَّه أن يُلام عليه، ومن معانى الأعذار لغة: المُبالغة، يُقال أعذر في الأمر إذا بالغ فيه، وفي المَثل: قد أعذر من أنذر يقال ذلك لمن يحذر أمرا يُخالف سواء حذر أم لم يحذر، أمّا العُذر الشّرعى فهو الأمر الطّارىء الذي يحول دون قيام المسلم بواجبه التعبّدي على الوجه الكامل، فكان حُكم من التُلي بمرض من الأمراض مثل سلس بول، أو استطلاق بطن، أو انفلات ريح، أو أصيب برعاف دائم، أو جُرح لا يرقأ دمه هو حُكم المستحاضة التي تتوضًا لكل صلاة، فمن دام حَدَثُه فإنّه لا يُنقض وضوؤه بذلك الحَدث الدّائم بشروط بينها الأئمة الكرام في تبويبات كتب الفقه المتنوّعة.

ولقد جاءت الشّريعة الإسلاميّة بالنّص القرآنى الذى يرفع الحَرَج ويمنع المشقَّة عن النّاس فقال تعالى ﴿مَا يُرِيدُ أَللَهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَج وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ وَلِيُتِمَّ وَلِيُتِمَّ وَلِيُتِمَّ وَلِيُتِمَّ وَلِيُتِمَّ وَلِيُحَمَّ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَعَلَيْ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ فَعَلَه، وَلَيْ عَلَيْ اللّهُ فَعَلَه، والضَّرورات تُبيح المحظورات، وكلَّ عُدر في الدِّين يُباح التَّرخُص فيه بقدره والمشقَّة تجلب التيسير، وهو الأمر الذي نُقدِّم له تفصيلا من خلال المبحث التّالى:

#### يسر الدّين بين العزيمة والرُخصة

من الحقائق الشّابتة التي لا يُنكرها إِلا مُعرض ولا يزيغ عنها إِلاّ جاهل قيام شريعة الإسلام على اليُسر ونبذها للعُسر، ومُراعاتها الكاملة لطبيعة الإنسان المبنية على الضّعف وقلَّة الاحتمال وافتقاد الإرادة والاصطبار، وأقامت أساس ذلك كلّه على محدودية الطّاقة والاقتداركما في قوله تعالى ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ . وقوله تعالى ﴿ رَبَّنَا وَلا تُحمّلْنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٦]. كما يُستدلُّ على اعتهاد التيسير في أمور الدّين ونبذ التّعسير فيه بقوله تعالى ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱللّينِ مِنْ حَرَج ﴾ [الحجّ : ٧٨].

وبذلك تكون شريعة الإسلام قد بُنيت على السُّهولة والبساَطة، واليُسر والتَّخفيف خلافا للملل السّابقة التي كان سمتُها المُغالاة والتّشديد، لكنّ الإسلام الذي جيء به ليكون دين البشريّة الخاتم قد جعله الله سهلا مُيسَّرًا ومرغوبا لا مكان فيه للغُلُوِ أو الإفراط أو التنطُع، وذلك في كلّ جانب من جوانبه سواء في ذلك العبادات أو المعاملات أو غير ذلك من وجوه البرّ والسُّلوك والتعامُل [(١)] لقوله عَلَيْكُ «إنَّ هَذَا الدِّينَ

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ١٦٤].

يُسْرٌ وَلَنْ يُشَادَّ هَـٰذَا الدِّينَ أَحَدٌ إِلاَّ غَلَبَهُ، فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشرُوا وَيَسِّرُوا، وَاسْتَعينُوا بِالْغَدُوةَ وَالرَّوْحَةِ وَشَيْءَ مِنَ الدُّلْجَةِ (١)». وقوله عَلَيْ «عَلَموُا ويَسِّرُوا وَلاَ تُعَسِّرُوا، وَإِذَا غَضبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْكُت (٢)».

واليُسر ضدّ العُسر وهو السَّهل السَّمح قليل التَّشديد ومنه قوله سبحانه ﴿ ثُمَّ السَّيلَ يَسَّرُهُ ﴾ [عَبَسَ: ٢]. أي يسّر على كلّ واحد ما خلقه له وقدّره عليه. و [يَسَر] الشَّيء : جعله يسيرا أو ميسورا. (قال) السيوطي [سَمَّاهُ «يُسْرًا» مُبالغة بالنَسبة إلى الأَديان قبله، لأنّ الله تعالى رفع عن هذه الأمّة الإصْر الذي كان على مَنْ قبلهم، ومن أوضح الأمثلة له أنّ توبتهم كانت بقتل أنفسهم، وتوبة هذه الأمّة بالإقلاع والعزم والنّدم (٣)]. أمّا «الْعُسْرُ» فهو الضّيق والشّدة والصّعوبة ومنه [تَعَسَّر الأَمْرُ]: صَعُب والسُّدَّة والصّعوبة ومنه قول الله تعالى ﴿ فَسَنُيسَرِّهُ وَالْعَبْرُهُ وَاللّهُ مَا الله تعالى ﴿ فَسَنُ السَّنَيَ السَّدُي اللّه تعالى ﴿ فَسَنُ السَّدُي اللّه تعالى ﴿ فَسَنُ السَّنُ اللهُ مَا اللهُ عَالَى ﴿ فَسَنُ السَّدُ الذي اختاره لنفسه.

ومن القواعد الفقهية المُعتبرة في الشَّرع أنّ المشقّة تجلب التيسير، والأصل في هذه القاعدة قوله تعالى ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة:١٨٥]. وفيه من أدلة السُّنَة قول النبي عَلَي ﴿ بُعثْتُ بِالْحَنيفيَّة السَّمْحَة (٤) ». وهذه القاعدة تدلّ على الشُّمولية التي تتناول كل صور المشقّة في مُختلف أوجه الحياة من عبادات ومُعاملات وغيرها بما يقتضى تيسيراً في الأحكام ورفعا للحرج، وقد قال العلماء في هذا: يتخرّج على هذه القاعدة جميع رخص الشّرع وتخفيفاته، وقالوا إنّ أسباب التّخفيف في العبادات وغيرها سبعة [(٥)]:

(أوّلها) ما يختصّ بالسَّفر الطَّويل وهو ثلاثة أيام ولياليها على الخلاف، ورُخَصُهُ فيه القصر والفطر والمسح أكثر من يوم وليلة وسُقوط الأضحية.

(والثّاني) المرض ورُخَصه كثيرة منها: التّيمُّم عند الخوف على نفسه أو على عضو من أعضائه، أو زيادة المرض أو بُطئه، والقعود في صلاة الفرض، والاضطجاع فيها والإيماء، والتّخلُف عن الجماعة مع حُصول الفضيلة، والفطر في رمضان للشّيخ الكبير الفاني مع وجوب الفدية عليه، والتّداوى بالنّجاسات وبالخمر على أحد القولين، وإباحة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى [ ٣٩] والنّسائي [ ٤٩ · ٥].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢١٣٦].

<sup>(</sup>٣) انظر سُنن النّسائي (ج ٤ ص ٢٦١ / الهامش].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٧٢١٩٢] والطُّبراني في الكبير [٧٨٦٨].

<sup>(</sup>٥) انظر أصول الفقه الإسلامي للدكتور أمير عبد العزيز [ج ١ ص ٣٥].

نظر الطَّبيب إلى العورة والسُّوأتين إِذا كانت هناك حاجة وضرورة إلى ذلك.

(التّالث) الإكراه في الشّريعة ومُؤدّاه حمل الشَّخص على فعل أو قول لا يريد مُباشرته ، وما دام لا يُريده فهو لا يرضى به ، ولذلك كان الإكراه والرّضا غير مُتلاقيين . والإكراه لكى ينتج ثمرته يتضمّن التّهديد بأذى ينال المُكره إمّا في ماله أو في نفسه أو بأذى شخص آخر يعنيه ، وقد يكون من الأذى السَّب أو فعل ما يترتّب عليه مهانة المُكره في نظر النّاس [(١)] . ولابد لتحقيق الإكراه من أمور أربعة :

(١) أن يكون المُكْرِهُ قادرا على إيقاع ما هَدَّد به، فإن لم يكن قادرا على ذلك ويعلم من هدده أنه غير قادر فالتهديد لغو لا يُلتفت إليه.

(٢) أن يقع في نفس المُكْرَه أنّ المهدِّدَ سيننفِّذ ما هدّد به، ويقع منه الفعل تحت تأثير ذلك الخوف، فإن لم يكن هذا الخوف لم يتحقّق أنّه فعل ما فعل غير راض.

(٣) أن يكون الأمر الذي هدد به المهدد مُؤذيا للمُكره في نفسه أو ماله، أو مُؤذيا لمن يهمّه من النّاس على تفصيل وخلاف في ذلك.

(٤) أن يكون الفعل الذي أكره عليه مُحرَّما، أو تصرُّفا يترتب عليه التزام بالنسبة لمُكره.

ولقد عَرَّف بعض الفقهاء الإكراه تعريفا جامعا لهذه المعانى الأربعة فقالوا [هو حمل الغير على أمر يُمتنع عنه بتخويف يقدر الحامل على إيقاعه].

(الرّابع) النّسيان وهو حالة تعترى الشّخص تجعله لا يتذكّر التّكليف الذى كلّفه الشّارع به، أو تجعله لا يقوم بحقّ عبادة قد نواها كالصّائم الذى يأكل ناسيا، ومن ذلك ترك أداء الصّلاة في وقتها، وقد قسّم فقهاءالأمَّة الحقوق بالنّسبة للنّسيان إلى قسمين:

(١) نسيان حقوق الله تعالى وقد أسقط جلّ شأنه الإثم فيها عندما رُفِعَ الْقَلَمُ عن النّاسي حتَّى يتذكَّر كما ورد في الأثر الصَّحيح «إِنَّ الله وَضَعَ عَنْ أُمَّتِي الْخَطَأُ وَالنَّسْيَانَ وَمَا اسْتُكُرهُوا عَلَيْه (٢)». وإذا ترك الذّابح اسم الله تعالى ناسيا وهو يذبح يسقط عنه الإِثم وتُؤكل الذّبيحة، ومن ذلك ترك أداء الصّلاة في وقتها، فقد قال النّبي يسقط عنه الإِثم عَنْ صَلاةً أَوْ نَسيَهَا فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا (٣)».

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه للشيخ أبي زهرة [ص ٣٣٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه عن ابن عبّاس [١٦٧٧] والمشكاة [٦٢٨٤] والإرواء [٨٢].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٩٧] ومسلم [٢٨٤/٣١٤] وأبو داود [٤٤٢].

(٢) حقوق العباد فلا يُعدُّ النسيان عُذرًا بالنسبة لها، ولا يسقط أبدًا حقّ لعبد بنسيان أدائه إليه في وقته، ولا يُعذر من يدَّعي أنّه ارتكب جريمة ناسيًا، بل إنّه يؤاخذ عليها إلا إذا كان من شأنه أن ينسى، فإنّ ذلك نوع من [العَته] يكون موضع نظر، فإن سقطت المؤاخذة فلأنّه [معتوه] لا لأنّه ناس.

(الخامس) الجهل بالأحكام الشّرعيّة وكذا الأمور التي انعقد الإجماع عليها لا يُعدُّ عُذرا مُسوِّعًا لخالفتها بدعوى عدم العلم بها، وهذا النّوع من العلم هو الذي يُسمِّيه الشّافعي علم عامّة لا يسع أحدا أن يجهله وهو عنده قسمان:

(١) علم [العامة] وهو الذى لا يسع أحدا غير مغلوب على عقله جهله مثل الصّلوات الخمس، وأنّ الله تعالى على النّاس صوم رمضان، وحجّ البيت إذا استطاع، وزكاة أموالهم، وأنّه حرّم عليهم القتل والزّنى والسّرقة والخمر والرّبا، وما كان فى معنى هذا ثمّا كلّف العباد أن يتعلّموه ويعملوا به ويُعطوه من أموالهم وأنفسهم، وأن يكفُّوا عمًا يحرُم عليهم منه.

وهذا الصنف كله من العلم موجود نصًا في كتاب الله تعالى وموجود عامًا عند أهل الإسلام ينقله عوامهم عمن مضى من عوامهم يحكونه عن رسول الله على ولا يتنازعون في حكايته ولا وجوبه، وهذا العلم هو الذي لا يُمكن الغلط فيه من الخبر ولا التّأويل ولا يجوز التّنازع فيه، وبهذا يتبيّن أنّ هذا العلم هو العلم المأخوذ من صريح الكتاب والسنَّة المتواترة من الأحاديث والذي انعقد على أحكامه إجماع المسلمين.

(٢) علم [الخاصة] وهو ما ينوب العباد من فروع الفرائض ولم يرد فيه نصّ صريح من كتاب أو سُنَّة ولم ينعقد عليه إجماع، وإنَّ هذا النَّوع من العلم يختصّ به الفقهاء الذين عكفوا على الدَّراسات الفقهيّة وهو درجة عالية يسع العامّة أن يجهلوه ولا يسع الفقهاء أن يُهملوه [(١)].

(السّادس) العُسر وعموم البلوى وذلك كالصّلاة مع النّجاسة المعفو عنها مثل دم القُروح والدّمامل والقيح والصّديد، والبول المترشرش على الثّوب قدر رءوس الإبر وطين الشّوارع وذَرْق الطيور إذا عمَّ في المساجد، وغير ذلك من النّجاسات المعفوّ عنها لعموم البلوى دفعًا للعُسر وطلبا للتّيسير على العباد.

(السّابع) النّقص ووجه ذلك أنّ النّفوس قد جُبلت على حبّ الكمال فناسبه التّخفيف، والنّقص نوع من المشقّة فناسب ذلك التّخفيف في التّكليفات ومن ذلك:

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه للشّيخ محمّد أبي زهرة [ص ٢٣٢].

عدم تكليف الصّبى والمجنون.

\* وعدم تكليف النساء بكثير ممّا يجب على الرّجال كالجماعة والجُمعة والجهاد وتحمُّل الدّية، وإباحة لبسهن الحرير والذّهب، إلى غير ذلك من أنواع التّخفيف [(١)].

وهذا يقودنا إلى التّعريف بالرَّخصة والعزيمة على النّحو التالي:

## (أولًا ) ـ الرّخصــة

الرُّخصة في اللَّغة اسم من [رَخَّصَ] وتُطلق في «لسان العرب» على معان كثيرة أهمّها الإذن في الأمر بعد النّهي عنه، يقال «رَخَّص له في الأمر»: سهَّله ويسره، والاسم رُخصة على وزن [فُعْلَة] مثل غُرِفة، وهي عكس التّشديد، أي أنّها تعنى السُّهولة والتيسير في الأمور، يُقال «رخّض الشَّارع في كذا ترخيصاً وأرخص إرخاصاً»: إذا يسره ومنه قول النّبي عَلِي «إنَّ الله يُحبُّ أَنْ تُؤتّى رُخَصُهُ كَما يَكْرَهُ أَنْ تُؤتّى مَعْصيَتُهُ (٢)». ويُقال «ترخيص الله للعبد في أشياء»: أي تخفيفها عنه ، والرّخصة فسحة في مُقابلة التشديد والتّضييق والحَرَج [(٣)].

والرُّخصة شرعا اسم لما تغيّر من الأمر الأصلى لعارض أمر إلى يُسر وتخفيف كصلاة السَّفر ترفُها وتوسعة على أصحاب الأعذار من قوله تعالى ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرِ ﴾ [البقرة: ١٨٤]. وقوله تعالى ﴿ وَإِذَا ضَرَبَّتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَقْصُرُ وَأَ مِنَ ٱلطَّمَلُوةِ ﴾ [النساء: ١٠١].

والرُّخصة في الاصطلاح الشّرعي هي جواز الإقدام على الفعل مع اشتهار المانع منه شرعا [(أ)]. وعرفها الغزالي بأنّها [عبارة عمّا وَسُع للمُكلَّف في فعله لعُذر وعجز عنه مع قيام السّبب المحرّم. (أو) هي الحُكم الثّابت على خلاف الدّليل لعُذر هو المشقّة والحَرج. (أو) هي ما ثبت على خلاف دليل شرعي لمعارض راجع. (أو) هي الحُكم الوارد على فعل لأجل العُذر استثناء من العزيمة (أ)]. ودليل ذلك قول النّبي عَلَيْ من حديث جابر رضي الله عنه «عَلَيْكُمْ برُخْصَة الله الَّتي رَخَّصَ لَكُمْ (٢٠)».

## والرُّخصة حقيقيّة ومجازيّة:

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه الإسلامي للدّكتور أمير عبد العزيز [ج ١ ص ٣٦].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٥٨٦٦] والبيهقي في شُعب الإِيمان [٥٣٩٢] والإِرواء [٥٦٤].

<sup>(</sup>٣) انظر ميزان الأصول [ص ٥٥].

<sup>(</sup>٤) انظر شرح تنقيح الفصول للقرافي [ ص ٨٥].

<sup>(</sup>٥) انظر الموسوعة الفقهيّة [ ٢٢ / ١٥١ - ١٥٢].

<sup>(</sup>٦) أخرجه في صحيح الجامع [٧٧ ٤].

## (۱) ـ فالحقيقية على ضربين:

(الأوّل) ما يظهر التَّغايُر في حُكمه مع بقاء وصف الفعل وهو الحُرمة، أي يرتفع الحُكم وهو المؤاخذة مع بقاء الفعل محرّما:

- \* كإجراء كلمة الكُفر على اللِّسان في حالة الإكراه مع اطمئنان القلب بالإيمان.
  - \* وإتلاف مال الغير بغير إذن في حالة الإكراه والخمصة.
    - \* وكإفطار صوم رمضان بالإكراه [(١)].

فإِنَّه يُرخَّص له الإِقدام في هذه المواضع مع بقاء حُرمة الفعل حتَّى لو امتنع وبذَل نفسه تعظيما لنهي الله تعالى فقُتل أو مات جُوعًا فإِنّه يُثاب على ذلك ببقاء الوصف.

(الثّاني) ما يُظهر التّغيير في الحُكم وفي وصف الفعل أيضا، وهو أن لا يبقى الفعل مُحرما كشُرب الخمر وتناول الميتة في حال الإكراه أو المخمصة، ففي هذا النّوع ارتفعت الحُرمة والمؤاخذة جميعا حتّى لو امتنع فقتل أو مات جوعا يُؤاخذ به.

#### (٢) ـ أمَّا الرَّخصة المجازية:

فمنها وضع الإصر والأغلال التي كانت مشروعة على بعض الأمم السّابقة وقد وضعها الله تعالى عن هذه الأمَّة كما في قوله ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَٱلْأَعْلَلَ ٱلَّتِي كَانَتَ عَلَيْهَمْ ﴾ [الأعراف: ٥٧ ]. وقول ه جلّ شأنه ﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرُاكُمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

فهذا النّوع من الإصر والأغلال غير مشروع أصلا في حقّ هذه الأُمَّة وذلك ليس بناء على عُذر موجود في حقّنا، بل هو تيسير وتخفيف، فكان ذلك رُخصة من حيث الاسم مجازًا وإن لم تكن رخصة حقيقيّة لانعدام السّبب الموجب للحُرمة مع الحكم بالرّفع والنسخ أصلا في حقّ هذه الأمّة [(٢)].

على أنّ الرّخصة تنقسم إلى ثلاثة أقسام وهي: الواجبة والمندوبة والمباحة [ (٣)]:

- (\*) فالواجبة مثل أكل الميتة للمُضطر على الصّحيح.
- (\*) أمّا المندوبة فهى كالقصر فى الصّلاة للمسافر بشروطه المعروفة وهو أن يبلغ ثلاثة أيّام فصاعدا على الخلاف.
  - (\*) أمّا المباح فهو كالفطر للمُسافر .

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٢ ص ١٣٦]. (٢) انظر أصول الفقه الإسلامي للدّكتور أمير عبد العزيز [ج ١ ص ٩٦].

# الصلة بين الرُّخصة ورفع الحَـرج

رفعُ الحَرَج مُركَّب إِضافى تتوقَّف معرفته على معرفة لفظيّة، فالرّفع لغة نقيض الخفض فى كلّ شىء، والأصل فى مادّة الرّفع العُلُوّ. [يقال] ارتفع الشّىء ارتفاعا: إذا علا، ويأتى بمعنى الإزالة من قولهم [رُفِعَ الشَّىْءُ]: إذا أُزيل عن موضعه [(١)].

(قال) في المصباح المنير [الرّفع في الأجسام حقيقة في الحركة والانتقال، وفي المعاني محمول على ما يقتضيه المقام، ومنه قوله على " (رُفع الْقَلَمُ عَنْ ثَلَاث . (٢) »]. والحَرج في اللّغة المكان الضيّق الكثير الشّجر، والضيّق، والأثم، والحرام، والأصل فيه الضيق. وسئل عبد الله بن عبّاس رضى الله عنهما عن الضيّق فدعا رجلا من هُذَيْل فقال له: ما الحَرج عندكم؟ فقال الحَرج من الشّجر ما لا مخرج له، فقال ابن عبّاس رَوْقَيَّة : هو ذلك، والحَرجُ ما لا مخرج له، مشقّة وضيق فوق المعتاد فهو والحَرجُ ما لا مخرج له]. أمّا معناه في الاصطلاح [ما فيه مشقّة وضيق فوق المعتاد فهو أخص من معناه اللّغوى].

ورفع الحَرَج إِزالة ما في التّكليف الشَّاق من المشقَّة برفع التّكليف من أصله أو بتخفيفه أو بالتّخيير فيه، أو بأن يجعل له مخرجًا كرفع الحَرَج في اليمين بإباحة الحنْث فيها مع التّكفير عنها أو بنحو ذلك من الوسائل، فرفع الحَرَج لا يكون إلا بعد الشَّدَّة خلافا للتّيسير، والحَرَج والمشقَّة مُترادفان والفقهاء والأصوليون قد يُطلقون عليه أيضًا دفع الحَرَج ونفي الحَرَج.

ورفع الحَرَج في الاصطلاح يتمشّل في إزالة كلّ ما يُؤدِّى إلى مشقَّة زائدة في البدن أو النَّفس أو المال في البدء والختام والحال والمآل، وهو أصل من أصول الشّريعة ثبت بأدلَّة قطعيّة لا تقبل الشَّك [(٣)].

وتأتى الصّلة بين الرُّخصة ورفع الحَرَج من وجوه:

(الأوّل) أنّ رفع الحَرج أصل كلّى من أصول الشَّريعة الغرّاء ومقصد من مقاصدها، أمّا الرُّخص فهى فرع يندرج ضمن هذا الأصل العام وجُزء أُخذ من هذا الكلّ، فرفع الحَرَج مُؤدَّاه يُسر التّكاليف في جميع أطوارها، والرُّخص مُؤدَّاها تيسير ما شقّ على بعض النُفوس عند التّطبيق من تلك الأحكام الميسرة ابتداء.

(الثّاني) أنّ الحَرَج مرفوع عن الأحكام ابتداء وانتهاء في الحال والمآل، بينما الرُّخص تشمل عادة أحكاما مشروعة بناء على أعذار العباد تنتهي بانتهائها وأُخرى تُراعى فيها

<sup>(</sup>١) انظر الموافقات للشّاطبي [٢/١٥٩] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ١٦٤].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [٤٣٩٨] والنّسائي [٣٤٣٢] وصحيح الجامع [٣٥١٤].

<sup>(</sup>٣) انظر الموسوعة الفقهيّة [ ١٤ / ٢١٣] ومعجم المصطّلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ١٦٦].

أسباب مُعيَّنة تتبعها وجودا وعدما. وليست الرُّخَص مُرادفة لرفع الحَرَج وإِلاَّ لكانت أحكام الشّريعة كلّها رُخَصًا بدون عزائم.

(الثّالث) إذا رفع المشرِّع الحَرَج عن فعل من الأفعال فالذى يُتبادر إلى الذّهن أنّ الفعل إن وقع من المكلّف لا إثم ولا مُؤاخذة عليه، ويبقى الإذن فى الفعل مسكوتا عنه، الفعل إن يكون مقصود إذ ليس كلّ ما لا حَرَج فيه يُؤذن فيمكن أن يكون غير مقصود إذ ليس كلّ ما لا حَرَج فيه يُؤذن فيه بخلاف التّرخيص فى الفعل، فإنّه يتضمّن إلى جانب ذلك الإذن فيه [(١)].

#### (ثانیا ) ـ العزیهــة

قد تكون العزيمة في مُقابل الرُّخصة على القول بأنّ العزيمة هي الحُكم المتغيِّر عنه، وقد لا تكون في مُقابل الرُّخصة على القول بأنّ العزيمة هي الحُكم الذي لم يتغيّر أصلا.

والعزيمة في اللَّغة القصد المُؤكَّد ومنه قولهم: عزمت على فعل الشّيء. (قال) الجوهرى: [عَزَمْتُ عَلَى كَذَا عَزْمًا وعُزْمًا: أَى جَزْمًا وعَزِيمَةً وعَزِيمًا: إِذَا أُردَت فعله وقطعت عليه. من قوله تعالى: ﴿فَنَسِى وَلَمْ يَجِدْ لَهُ عَزْمًا ﴾ [طه: ١١٥]. أى لم يكن له قصد فى فعل ما أُمر به. و[الْعَزْمُ]: إِرادة الشّيء وعقد النيّة عليه، وسُمى بعضُ الرُّسل: «أُولُوا الْعَزْمِ» لتأكيد قصدهم فى طلب الحقّ من قوله تعالى ﴿فَاصْبِرْكَمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسلِ ﴾ [الأحقاف: ٣٥]. والعزيمة فى اللُّغة أيضا: الاجتهاد فى الأمر (٢)]. و «عَزَائمُ الله»: فرائضه التى أوجبها وفى الحديث «إِنَّ الله يُحِبُ أَنْ تُؤْتَى عَزَائمُهُ (٣)».

وهى فى الاصطلاح الشّرعى عبارة عمّا لزم العباد بإيجاب الله تعالى [أو] هى طلب الفعل الذى لم يشتهر به مانع شرعى. و(عرفها) السّرخسى بقوله: [العزيمة فى أحكام الشّرعما هو مشروع منها ابتداء من غير أن يكون متّصلا بعارض. وسُمِّيت «عزيمة»: لأنّها من حيث كونها أصلا مشروعا فى نهاية من التّأكيد والقوّة حقّا لله تعالى علينا بحكم أنّه إلَهُنَا ونحن عَبِيدُهُ وله الأمر يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد وما علينا إلا الإستسلام والانقياد (٤٠).

و (قال) في شرح المنهاج: [إذا ثبت الحكم لا على خلاف الدّليل أو على خلاف الدّليل

<sup>(</sup>١) انظر الموافقات [٢/٩٥٩] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج٢ ص ١٦٤].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٩٩٩].

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبّان بلفظه [٣٥٦٨] والبيهقي [٣/ ١٤٠] وأورده في صحيح الجامع [١٨٨٥].

<sup>(</sup>٤) انظر أصول السرخسى [ج ٢١ ص ١١٧].

لكن ليسٍ لعُذر على وجه التيسير فهو عزيمة ، سواء كان واجبًا أم مندوبًا أم مُباحًا أم مكروها من جهة أنّه يجزم أمره أى قطع وحتم -سَهُلَ على المكلّف أم شُقّ، مأخوذ من العزم وهو القصد المصمّم، والعزيمة مصدر «عزم» فهى أيضا قسم من أقسام الحكم (١٠).

ولمّا كَان للرُّخصة ورفع الحَرَج علاقة مُؤكَّدة بأصحاب الأعذار فإِنّنا نعرض فيما يلى تفصيلا لما يتّصل بأحكام الطَّهَارة وما لهم فيها من تيسير :

#### (١) ـ وضوء المعـذور

لمّا نظر جمهور الفقهاء في حال ذوى الأعذار قاسوا أعذارهم على المستحاضة لورود النّص فيها حقيقة وحُكما لحديث عائشة من قول النّبى عَلَيْ لفاطمة بنت أبى حُبيش «إِذَا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ فَدَعِي الصَّلاَةَ، وَإِذَا أَدْبَرَتْ فَاعْسلى عَنْك الدَّمَ ثُمَّ صَلَى وَتَوضَّئى لَكُلٌ صَلاَةً حَتَّى يَجِيءَ ذَلِكَ الْوَقْتُ (٢)». فكان حُكَم من ابتلى بمرض من هذه الأمراض هو حُكم المستحاضة، فمن دام حدثه فإنه لا يُنقض وضوؤه بذلك الحَدَث الدّائم بشروط بينها الأئمة الكرام على النّحو التّالى:

(أوّلا) ذهب الحنفيّون إلى أنّ المعذور بسلَس ونحوه يتوضّأ لوقت كلّ صلاة ويصلّى به ما شاء من فرض ونفل ما لم يطرأ حَدَثٌ غير العُذر، فلو طرأ آخر في الوقت لا تبقى الطّهارة، كما إذا سال الدّم من أحد منخريه فتوضّأ ثمّ سال من الآخر فعليه الوضوء لأنّه حدث جديد.

\* وُيشترط في ثبوت العُذر عندهم استمراره وقتا كاملا بغير انقطاع زمنا يسع الطَّهارة والصّلاة بأن لم ينقطع أصلا أو انقطع زمنا لا يسعهما.

\* ويُشترط لدوامه وجوده في كلّ وقت بعد ذلك ولو مرّة واحدة.

\* ويُشترط لانقطاعه خلو وقت كامل عنه وبه يخرج الشّخص عن كونه معذورا.

(ثانيا) قالت المالكيّة إِن تمكّن صاحب السَّلَس ونحوه التّداوى منه لزمه التّداوى ولا تغتفر له الصّلاة بلا طهارة منه إِلاَّ مدّة التّداوى فقط، وإِن لم يتمكّن من التّداوى منه والعمل على قطعه ففيه التّفصيل التّالى:

(١) إِن استمرّ كلّ أوقات الصّلاة أو استمرّ غالبه أو نصفه ولم ينضبط وقت انقطاعه لا ينقض الوضوء، ولكن يستحب الوضوء منه لكلّ صلاة فيما إذا استمرّ غالب الزّمن أو نصفه، ودليل ذلك حديث عروة بن الزّبير أنّ فاطمة بنت أبى حبيش أتت النّبي عَلَيْكُ

<sup>(</sup>١) انظر الإبهاج في شرح المنهاج [ج ١ ص ٨٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٢٨] ومسلم [٢٦ / ٣٣٣] وأبو داود [٢٩٨].

فِشكِت إِليهِ الدِّم فِقال «إِنَّمَا ذَلِكَ عِرْقُ، فَانْظُرِي إِذَا أَتَى قَرْؤُكِ فَلاَ تُصِلِّي، فَإِذَا مَرّ الْقَرْءُ تَطَهَّرِي ثُمُّ صَلِّى مَا بَيْنَ الْقَرْءِ إِلَى الْقَرْءِ (١)». والمُحقِّقون على أنّ القَرْءَ من الأضداد يُطلق على الحيض والطّهر.

وجه الدّلالة أنّه لم يأمرها بالوضوء، ولأنّ مثل هذا العُذر لم يُنصّ على الوضوء منه ولا هو في معنى المنصوص، لأنّ المنصوص عليه الخارج المُعتاد وهذا ليس بُعتاد، وأيضا فإِنَّ إِيجاب الوضوء منه لكلّ صلاة فيه مشقّة وحررج لم يرد به الشّرع، وأجاب الأوّلون بأنّ الحديث مُطلق يُحمل على المقيّد وفيه قوله عَلَيٌّ «ثُمَّ صَلِّي وَتَوَضَّئِي لِكُلِّ صلاة حتّي يجيء ذلك الوقت). وللمالكية أن يقولوا إنّ الأمر بالوضوء فيه للاستحباب دفعًا للحرج وجمعًا بين الأدلَّة.

(٢) إِن انضبط انقطاع السَّلَس بأن كان في أوَّل الوقت أو آخره لـزم الوضوء منه، وكذا يُنقض الوضوء إن استمر أقل من نصف أوقات الصّلاة لعدم الحرج، وصيرورته كالمعتاد حينئذ وعلى صاحبه أن يتطهُّر ويُصلِّي وقت الانقطاع.

(ثالثا) ما خرج على وجه السَّلُس كالاستحاضة والبول والمذى والودى عند الشَّافعية يجب على صاحبه التَّحفُّظ والتُّحرُّ زمن خروج شيء بأن يحشو محلِّ الخروج ويعصبه ثمّ يتوضّاً ، فإِن خرج منه شيء فإِنّه لا يمنع الصّلاة وغيرها إِن استوفي ما يأتيّ:

(١) تقدّم الاستنجاء على الوضوء.

 (٢) المُوالاة بين الاستنجاء والتحفُّظ، وبين التحفُّظ والوضوء، وبين أفعال الوضوء، وبين الوضوء والصّلاة.

(٣) أن تكون هذه الأعمال كلّها بعد دخول الوقت، ولا يضرّ تأخير الصّلاة عن الوضوء لمصلحتها كالنّهاب إلى المسجد وانتظار الجماعة ، ويُصلِّي بهذا الوضوء فرضًا واحدا وما شاء من النّوافل قبله أو بعده ، وينوى به الاستباحة لا رفع الحَدَث لأنّه لا يرفعه بـل تُباح به العبادة فقط، وعليه أن يُكرِّر هذه الأعمال لكلِّ فريضة، ودليل ذلك قوله عَلَيْ لَبنت أَبِي حُبيش «اجْتَنبي الصَّلاَة أَيَّامَ مَحِيضَكِ ثُمَّ اغْتَسلِي وَتَوَضَّئِي لَكُلُّ صَلاَةٍ، وَإِنْ قَطَرَ الدَّمُ عَلَى الْحَصيرَ (٢)».

وظاهر قوله عَلَي «وَتَوضَّئي لِكُلِّ صَلاقي»: يقتضى أن لا يُصلَّى به أكثر من فريضة واحدة مَؤدَّاةُ أو فائتة، وقد تقدَّم أنَّ [اللَّم] عند الحِنفيّين والحنبليّة في قوله «لكُلِّ صُلاَة»: للتّوقيت. (قال) الطّحاوى [فقد ثبت بما ذكرنا صحّة الرّواية في المُستحاضة

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبن ماجه [٥٠٩] وأبو داود [٢٨٠] والنّسائي [٢١١]. (٢) حديث صحيح أخرجه أبن ماجه [٥١٣] وأبو داود [٢٩٨] وأورده في الإرواء [٢٠٨].

أنّها تتوضأ فى حال استحاضتها لوقت كلّ صلاة (١)]. ورُدَّ بأنّه عُلم من الحديث السّابق أنّ الرّواية «لكلّ صلاة». [لا لوقت كلّ صلاة]. فالحقّ أنّه يجب على المعذور ونحوه الوضوء لكلّ فرض.

(قال) ابن تيمية [وصاحب انفلات الرّبح الذى لا يُمكنه حفظ الطّهارة مقدار الصّلاة ، فإنّه يتوضَّأ ويُصَلِّى ولا يضرُّه ما خرج منه فى الصّلاة ولا ينتقض وضوؤه بذلك باتفاق الأثمّة ، وأكثر ما عليه أن يتوضَّأ لكلّ صلاة ، وأمّا ما يخرج فى الصّلاة دائماً فهذا لا يُنقض الوضوء باتفاق العلماء ، وقد ثبت فى الصّحيح أنّ بعض أزواج النّبى عَنِي كانت تُصلِّى والدَّم يقطر منها ، كما ثبت أنّ عمر بن الخطَّاب رضى الله عنه صلى وجُرحُه يتْعبُ دمًا ، وما زال المُسلمون على عهد النّبى عَنِي يُم يُون فى جراحاتهم (٢٠)].

(رابعًا) واشترط فيه عند الحنبلية أمران:

(١) - [ دخول الوقت]: فلو توضًّا قبل دخوله لم يصحّ وضوءه عندهم إِلاّ إِذَا تُوضًّا لَا لَهُ اللَّهُ إِذَا تُوضًّا لَا لَهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَّا لَلَّا اللَّا لَا اللَّهُ ال

(٢) - [دوام الحَدَث وعدم انقطاعه زمنًا يسع الطّهارة والصّلاة]: أمّا إذا اعتاد انقطاع حَدَثه زمنًا يسع ذلك لزمه تأدية الصّلاة فيه ولا يُعدُّ معذورا، ولو عرض هذا الانقطاع في أثناء الوقت بطُل الوضوء إن استمرّ الانقطاع، لأنّ الحَدَث مُبطل للطّهارة وقد عُفي عنه للعُدر، فإذا زال زالت الضّرورة وإن عاد العُدر فظاهر كلام أحمد أنّه لا عبرة بهَذا الانقطاع.

وإذا توضَّأت المُستحاضة وقد انقطع الدّم ثمّ سال قبل الصّلاة لا تُعيد الوضوء لأنّ النّبى عَلَيْ أمرها بالوضوء لكلّ صلاة من غير تفصيل والعُذر يجرى وينقطع، واعتبار مقدار الانقطاع فيما يُمكن فعل العبادة فيه يشقّ، وإيجاب الوضوء بسببه حرج لم يرد الشَّرع به، ولم يُنقل عن النّبي عَلِي ولا عن أحد من أصحابه هذا التّفصيل [(٣)].

#### (۲) ـ فاقد الطُمُـورين

أوجب العلماء على من افتقد الماء والتُّراب كأن حُبس فى مكان ليس به ما يصحّ التيمُّم عليه، أو عَجَز عن استعماله لمَرض أو غيره أن يُصلِّى فى الوقت بدون وضوء وبدون تيمُّم، ويُسمَّى هذا في حُكم الشَّرع بفاقد الطَّهُورين، والغرض من هذا إِنّما هو إظهار الخضوع والخشوع لله عزّ وجلّ فى كلّ الأحوال.

<sup>(</sup>١) انظر شرح معانى الآثار [ج ١ ص ٦٦].

<sup>(</sup>٢) انظر مجموع الفتاوي [ج ٢١ ص ٢٢١].

<sup>(</sup>٣) انظر المُغنى لابن قُدامة [ج ١ ص ٣٦١].

ويُستدلّ على حُكم وجوب الصّلاة عند عدم المُطهِّرين بحديث عائشة رضى الله عنها قالت «بَعَثُ رَسُول الله عَلَيُ أُسَيْدَ بْنَ حُضَيْرٍ وَأَنَاسًا مَعَهُ في طَلَب قلاَدَة أَضَلَتْهَا عَنها قالت «بَعَثَ رَسُول الله عَلَيُّ أُسَيْدَ بْنَ حُضَيْرٍ وَضُوء ، فَأْتَوْا النَّبِيَ عَلَيُّ فَذَكَرُوا ذَلكَ عَائشَةُ ، فَحَضَرَت الصَّلاَةُ فَصَلُوا بغَيْرٍ وُضُوء ، فَأَتُوْا النَّبِيَ عَلَيُّ فَذَكَرُوا ذَلكَ لَهُ ، فَأَنْزِلَتْ آيَةُ التَّيمُ مِ زَادَ ابْنُ نُفَيْلٍ -: فَقَالً لَهَا أُسَيْدٌ : يَرْحَمُك اللهُ ما نَزَل بَكُ أَمْرٌ تَكْرَهِينَهُ إِلاَّ جَعَلَهُ الله للمسلمينُ ولَك فيه فَرَجًا (١٠)». وجاء في رواية البخاري «وَلَيْسُوا عَلَى مَاء وَلَيْسَ مَعَهُمْ مَاءً».

وقوله «وَلَيْسَ مَعَهُمْ مَاءٌ»: يُدلُّ على أنّ الحُكم في عدم المُطهِّر الذى هو الماء خاصّة كالحُكم في عدم المُطهِّرين، ووجهه أنّهم صَلُّوا مُعتقدين وجوب ذلك، ولو كانت الصّلاة حينئذ ممنوعة لأنكر عليهم النّبي ﷺ ذلك. ويأتي حُكم وجوب الصّلاة على فاقد الطَّهورين عند الأثمّة الكرام على أربعة أقوال:

(الأوّل) حُرمة الصَّلاة في الحال لكونه مُحدثًا ووجوب القضاء عند التمكُّن وبه قال أبو حنيفة والثّورى والأوزاعي وأصبغ المالكي مُستدلِّين بحديث أسامة ابن عمير أنّ رسول الله عَلَيْ قال «لا يَقْبَلُ الله صَدَقَةً مِنْ عُلُول وَلاَ صَلاَةً بِغَيْر طُهُور (٢)». وقال أبو يوسف ومحمّد: يتشبّه بالمصلِّين احتراما للوقت، فلا ينوى ولا يقرأ ولو كان مُحدثًا حَدثًا أصغر ويركع ويسجد إن وجد مكانا يابسا وإلا يُومىء قائما، وقيل يُومىء وإن تمكن من السّجود لأنّه لو سجد لصار مُستعملا للنَّجاسة، ثمّ يقضى الصّلاة متى قدر على إحدى الطّهارتين.

(الثّانى) وجوب الصّلاة عليه بلا إعادة وهو الأقوى دليلا عند أحمد والمزنى وسحنون وابن المنذر وجمهور المحدّثين، أمّا الوجوب فلقوله عَنْ هَا هُوتُكُمْ بِأَمْرِ فَافْعَلُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ، وَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْء فَدَعُوهُ (٢)». وأمّا الإعادة فإنّه لم يُنقل عن النّبى عَنْ إلى إعادة مثل هذه الصّلاة، والمختار أنّ القضاء فإنّه ليجب بأمر جديد والأصل عدمه، ولأنّ النّبى عَنْ لم يأمرهم في حديث عائشة رضى الله عنها بالإعادة فدل على عدم وجوبها.

(الثّالث) وجوب الصّلاة في الوقت ووجوب الإعادة عند التمكُّن من الطَّهارة وهو مشهور مذهب الشّافعية وقول لبعض المالكيّة، مُحتجِّين بأنّه عُذر نادر فصار كما لو نسى عضوا من أعضاء طهارته وصلَّى فإنّه يجب عليه الإعادة.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٣٤] ومسلم [ ١٠٨ / ٣٦٧] وأبو داود [ ٣١٧] واللَّفظ له.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٥٠٠٥] ومسلم [٢٢٤] وأبو داود [٥٩].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٥٥٦] ومسلم [٢١١ / ١٣٣٧] والنّسائي [٢٦١٨].

(الرّابع) سقوط الصّلاة أداء وقضاء عن فاقد الطَّهورين وهو المعتمد عند المالكيّة، وقيل باستحباب الصّلاة ووجوب القضاء، والرّاجح من جهة الدّليل وجوب الصّلاة بلا إعادة وأجابوا عن حديث عائشة:

(١) باحتمال أنّه ﷺ أنكر عليهم صلاتهم بلا طهارة وعدم ذكر الإنكار في الحديث لا يستلزم عدمه في الواقع، فتكون صلاتهم تلك اجتهادا، والمجتهد يُخطىء ويصيب، والبيان يجوز تأخيره إلى وقت الحاجة ولا يجوز تأخيره عن وقتها.

(٢) كما أنّ قوله عَلَيْ «وَلاَ صَلاَةً بِغَيْرِ طُهُورِ»: صريح في عدم جواز الصّلاة عند عدم الطَّهارة، وحديث عائشة لو سلم عدم إِنكَاره عَلِيُّ صلاتهم بلا طهارة يدلّ على جوازها احتمالا فهو لا يعارض حديث المنع.

[فائدة] مقطوع اليدين والرّجلين من فوق المرفقين والكعبين إذا كان بوجهه جراحة يُصلَى بغير طهارة ولا يُعيد على الأصحّ عند الحنفيّين وقيل لا صلاة عليه، وقيل يلزمه غسل موضع القطع، وعلى الأوّل فالفرق بينه وبين فاقد الطَّهورين أنّ فاقدهما يرجو إدراك المطهر بعد ذلك وهذا أعضاؤه لا تعود، وللأكثر حُكم الكلّ.

#### (<sup>m</sup>) ـ الهسح على الجبيـرة

الجبيرة في اصطلاح الفقهاء عيدان من الخشب ونحوه تشدّ على العظام المكسورة لتلتحم، وأُطلق مُسمَّاها على الرّباط أو الخرقة أو اللّصق ونحوه ثمّا يُوضع على الجُرح أو القرْح، أو الدّواء الذي يُوضع على العضو المريض، إلاّ أنّ المالكيّة فسروا الجبيرة بالمعنى الأعمّ فقالوا: الجبيرة ما يُداوى الجُرح سواء أكان أعوادا أم لزقة أم غير ذلك [(١)].

والمعوّل عليه في حُكم الجبيرة أن يكون العضو مريضا سواء كان مكسورا أو مرضوضا أو مجروحا أو نحو ذلك، فالجبيرة عندالفقهاء اسم للرّباط الذي يُربط به العضو المصاب أو الدّواء الذي يوضع فوق ذلك العضو [(٢)]. ويتطابق ذلك مع قول ابن عمر رضي الله عنهما «مَنْ كَانَ لَهُ جُرْحٌ مَعْصُوبٌ عَلَيْه، تَوَضَّأً وَمَسَحَ عَلَى الْعَصَائِب وَغَسَلَ مَا حَوْلَهَا (٣)». والموقوف في هذا كالمرفوع ولم يُعرف أحدا من الصّحابة خالف ابن عمر رضى الله عنهما في هذا، فهو أشبه بالإجماع.

والمسح شرعا إصابة اليد المبتلة العضو بلا تسييل للماء إمّا بللا يأخذه من الإناء

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٥٢١] وتحرير التّنبيه [ص ٥١].

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ١٦٧].

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في سننه [ج ١ ص ٢٢٨ - المسح على العصائب والجبائر].

أو بللا باقيا في اليد بعد غسل عضو من المغسولات، ولا يكفى البلل الباقى في يده بعد مسح عضو من المسوحات، ولا يكفى بلل يأخذه من بعض أعضائه سواء كان ذلك العضو مغسولا أو ممسوحا [(١)].

ولقد جاء في حُكم المسح على الجبيرة قولان:

(الأوّل) أنّ المسح على الجبيرة فرض في الوضوء والغُسل بدلا من تطهير العضو المجروح بالغُسل أو المسح عند الأثمّة الثّلاثة وأبى يوسف ومحمّد بحيث لو تركه لا تصحّ الصّلاة [(٢)].

(الشّانى) ذهب إلى وجوبه المؤيّد بالله والهادى فى أحد قوليه ورُوى عن أبى حنيفة والفقهاء السّبعة فمن بعدهم، وبه قال الشّافعى لكن بشرط أن توضع على طهر وأن لا يكون تحتها من الصّحيح إلا ما لا بُدَّ منه ودليل ذلك قوله على لمّا شُجَّت رأس الرّجل فاغتسل فمات «إِنّما كَانَ يَكْفيه أَنْ يَتَيَمَّمَ وَيَعْصرَ - أَوْ يَعْصبَ - عَلَى جُرْحه خِرْقة ثُمَّ يَمْسَحُ عَلَيْهَا وَيَغْسِلُ سَائِرَ جَسَده (٣)». وفي رواية ابن ماجه «لَوْ غَسَلَ جَسَدة وتَركُ رأسه حَيْثُ أَصَابَهُ الْجَسرَاحُ (١٠)».

## ما يفترض على من بـه جبيرة زمنعه من استعمال الماء

إذا كان على عضو من أعضاء المكلُّف التي يجب غسلها في الوضوء أو الغسل - جبيرة من رباط أو دواء، وكان غسل ذلك العضو يضرّه أو يُؤلمه فإنّه يفترض عليه:

(١) المسح على الرباط إن كان العضو مربوطا أو المسح على الدواء إذا كان العضو عليه دواء بدون رباط.

(٢) فإن كان المسح على الدّواء يضرّه فليربطه بخرقة نظيفة ثمّ يمسح على هذه الخرقة ولا يعدم المريض رباطا يربط به العضو المريض وبذلك قالت المالكيّة وبعض الخنبليّة، ولم يُخالف في هذا سوى الشّافعية وبعض الحنفيّة [(٥)].

## شروط المسح على الجبيرة

يُشترط لصحّة المسح على الجبيرة سواء أكانت رباطا أو دواء أو نحوهما شرطان: (الأوّل) أن يكون غسل العضو المريض ضارا به بحيث يخاف من غسله زيادة الألم

<sup>(</sup>١) انظر دستور العلماء [٣/٢٥٢] والتّوقيف [ص ٦٥٥].

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ١٦٩].

<sup>(</sup>٣) من حديث حسن أخرجه أبو داود [ ٣٣٦].

<sup>(</sup>٤) من حديث حسن أخرجه ابن ماجه [ ٧٠٠].

<sup>(</sup>٥) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ١٦٨].

أو تأخُّر الشِّفاء فيمسح على الرِّباط وعليه الإجماع.

(الثّانى) تعميم الجبيرة بالمسح بمعنى أن يغسل الجزء السّليم من المرض ثمّ يمسح على الجزء المريض جميعه إذا كانت على قدر محلّ المرض، فإن تجاوزت محلّ المرض لضرورة فربطها فإنّه يجب مسحها جميعها ما كان منها على الجزء المريض وما كان منها على الجزء السّليم، ولا يُشترط عند [الحنفيّة] تعميم الجبيرة بالمسح بل يكفى مسح أكثرها.

وإن كان المحلّ المريض ممّا يُمسح كالرَّأس فحُكمه حُكم الأعضاء المغسولة إن عمّت الجراحة الرَّأس، وإن لم تعمّ فإن تيسَّر مسح بعض الرَّأس مسحه وأكمل على العمامة، وإن لم يتيسَّر فحُكمه حُكم ما عمّتها الجراحة وبه قالت [المالكيّة]. وإن بقى من الرَّأس جزء سليم وجب المسح عليه عند [الشّافعية] وإلاَّ تيمَّم بدل مسحها.

وقال [الحنابلة]: إن عمَّت الجراحة الرَّأس ولم يمكنه المسح عليها مَسَح على العصابة التي عليها وعمّها بالمسح، ويتيمّم إن شدّها على غير طهارة، وإن لم تعمّ مسح على الصّحيح منها وكمّل على العصابة لأنّ العصابة تنوب عن الرَّأس في المريض ويبقى السّليم على أصله [(١)].

## ما يُبطل المسح على الجبيرة

يبطُل المسح على الجبيرة لسقوطها عن موضعها أو نزعها عن مكانها على تفصيل في المذاهب نورده على النّحو التّالي :

- (١) يبطُل مسحها عند [الحنفيين] بسقوطها عن موضعها أو نزعها عن شفاء، وكذا إن برأ موضعها من المرض ولم تسقط إن لم يضره إزالتها وعليه إن كان متطهّرا غَسْلَ موضعها، وإن لم تسقط عن بسُرء لا يبطل مسحها ولو في الصّلاة.
- (٢) وقالت [المالكيّة]: إن سقطت عن برء بطل مسحها ولزمه تطهير موضعها فورا، وإن سقطت عن غير بُرء لزمه ردُّها ومسحها فورا.
- (٣) إِن سقطت الجبيرة في الصّلاة عن بـُرء بطُلت الصّلاة والطُّهارة، وإِن سقطت عن غير بُرء بطُلت الصّلاة فقط عند [الشّافعية].
- (٤) إذا سقطت الجبيرة عند [الحنابلة] انتقض وضوءه كلَّه، فإن كان سقوطها
   عن بُرء توضّاً فقط، وإن كان سقوطها عن غير بُرء أعاد الوضوء والتيمُّم [(٢)].

<sup>(</sup>١) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ١٧٠].

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق [ج ١ ص ١٧١].

#### صلاة الماسح على الجبيرة

الصّلاة بالمسح على الجبيرة المستوفية للشّروط المتقدّمة صحيحة ولا إعادة على من صلًى بذلك المسح بعد بُرء العضو عند [الأئمّة الثّلاثة] وقالت [الشّافعية] بوجوب إعادة الصّلاة في ثلاثة أمور:

(أحدها) إذا كانت الجبيرة في أعضاء التيمُّم.

(ثانيها) إذا كانت في غير أعضاء التيمُّم وأخذت من الصّحيح زيادة عن الذي تستمسك به في ربطها.

(ثالثها) إذا كانت في غير أعضاء التيمم وأخذت من الصّحيح بقدر الاستمساك فقط لكنّها وضعت وهو مُحدث [(١)].

## الفرق بين مسح الخفّ والجبيرة

المسح على الجبيرة ونحوها كالغسل لما تحتها ما دام العُذر باقيا وليس بدلا، ولذلك يُفارق مسح الجبيرة مسح الخف في أمور:

- (١) أنّه لا يجوز المسح عليها إلا لضرورة بخلاف الخُفِّ.
- ( ٢ ) أنّه يجب استيعابها بالمسح عند غير [الحنفيّين] ويكفى مسح أكثرها عندهم، لأنّه لا ضرر في تعميمها أو مسح أكثرها بخلاف الخُفّ فإِنّ تعميمه بالمسح يتلفه.
  - (٣) أنّه لا توقيت في مسحها اتّفاقا لأنّه للضّرورة فيُقدّر بقدرها.
- ( ٤ ) أَنَّ المسح عليها مشروع في الطُّهارة الصَّغرى والكُبرى بخلاف المسح على الخُفِّ فإنّه خاص بالوضوء فقط.
- (٥) أنّه لا يُشترط شدُّها على طهارة عند [الحنفية والمالكية] ومشهور مذهب [أحمد] لإطلاق الأحاديث السّابقة، فقد أمر رسول الله عَلَيَّ عليًا أن يمسح على الجبائر ولم يشترط الطَّهارة وكذلك من أصابته الشُّجة، وقالت [الشّافعية] يُشترط شدّها على طهارة كالخُف وهو رواية عن [أحمد] وعلى هذا فإن لبسها على غير طهارة ثمّ خاف من نزعها تيمّم لها، وكذا إذا تجاوز بالشدّ عليها موضع الحاجة وخاف من نزعها تيمّم فقط ولا يصح منه المسح.

# (2) ـ المسح على الذُفّين

المسح لغة إمرار اليد على الشّيء واصطلاحا إصابة شيء باليد المبتلّة أو ما يقوم مقامها أعلى الخفّ في الملاّة الشّرعية، وجاء في «شرح حدود ابن عرفة»: أنّ (١) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ١٧١].

مسح الخُفَّين هو إمرار اليد المبلولة في الوضوء على خُفَين ملبوسين على طُهْر وضوء بدلا من غَسْل الرِّجْلين [(١)]. وقد عدّ المسح [بعَلَى] إشارة إلى موضعه وهو أعلى الخفّ دون داخله وأسفله.

والخُفُّ عُرفًا ما يُلبس في الرِّجْل من جلد رقيق، وشرعا كل محيط بالقدم ساتر محل الفرض مانع للماء ويمكن متابعة المشى فيه [(٢)] وجمعه خفاف وأخفاف وثُنِّي لأنه لا يجوز المسح على أحدهما دون الآخر، وقُدِّم مبحث المسح على الحُفَّين على أبواب الغُسل لأن المسح من توابع الوضوء، وقُدِّمت على التيمُم لأن التيمُم خلَفٌ عن الحُلِّ والمسح خلَفٌ عن الجُزء والجُزء مُقدَّم على الحُلِّ، هذا وسبب المسح لبس الخُفِّ، وثمرته الدُّنيوية حلَّ ما لا يصح إلا بالطهارة في مدة المسح والأخروية الثواب إن قصد به اتباع السُّنة وهديها.

والمسح على الخُفَّين من خصائص هذه الأُمَّة وهو رُخصة إسقاط اقتضتها عادة العرب في استعمالهم للخُفَّين و دخول الرِّجْلين بهما في الأعضاء الباطنة ممّا يضطر إلى خلعهما عند كل طهارة كي يستوفي الوضوء أركانه بغسل الأعضاء الظّاهرة بما فيها القدمان، فكانت الرّخصة بمسح ظاهر الخفين أمر أجمع كل من يعتد به على جوازها للمتوضِّيء في السَّفَر والحَضَر، ولو بغير حاجة رفعيا للحرج المتحقَّق بخلعهما عند كل وضوء، ولممّا كان المسح على الخُفَّين خاصاً بالوضوء فلا مدخل للغُسْل فيه بإجماع [(")].

ومن أصح ما ورد في المسح على الخفين:

(١) ما أخرجه أحمد والشّيخان وأبو داود عن همّام النَّجعي قال «بَالَ جَرِيرُ ابْنُ عَبْد الله ثُمَّ تَوَضَّأَ وَمَسَحَ عَلَى خُفَّيْهِ، فَقيلَ لَهُ: تَفْعَلُ هَذَا وَقَدْ بُلْتَ؟ قَالَ نَعَمْ رَأَيْتُ رَسُولَ الله عَلِيِّ بَالَ ثُمَّ تَوضَّأَ وَمَسَحَ عَلَى خُفَيْه (٤)».

(٢) كما روى البخارى عن ابن عمر عن سعد بن أبي وقّاص رضى الله عنهما عن النّبي عَلَيْ «أَنَّهُ مَسَحَ على الْخُقَيْنِ، وأَنَّ عَبْدَ الله بْنَ عُمَرَ سَأَلَ عُمرَ عَنْ ذَلكَ عَنِ النّبِي عَلَيْ وَأَنَّ عَبْدَ الله بْنَ عُمرَ سَأَلَ عُمرَ عَنْ ذَلكَ فَقَالَ: نَعَمْ، إِذَا حَدَّقُكَ سَعْدٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْ فَلاَ تَسْأَلْ عَنْهُ غَيْرَهُ (٥)». وقوله «لا تَسْأَلْ عَنْهُ غَيْرَهُ »: أى لقُوّة الوثوق بنقله، ورواه ابن خزيمة من طريق أيّوب عن نافع عن عنه عن عن عن عن عن الله عن اله عن الله عن الله

<sup>(</sup>١) انظر شرح حدود ابن عرفة [١/٥/١].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٤٠] والتّوقيف [ص ٣٢٠].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣٧١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٩٩٠٦] والبخاري [٣٨٧] ومسلم [٧٧/٧٧] وأبو داود [١٥٤].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٠٢].

ابن عمر وفيه أنَّ عمر رَوِ فِي قال [كُنَّا وَنَحْنُ مَعَ نَبِيِّنَا بَا اللهِ نَمْسَحُ عَلَى خِفَافِناً لا نَرَى بِذَلِكَ بأُسًا (١)]. لا نَرَى بِذَلِكَ بأُسًا (١)].

(٣) وَعَن المُغيرة بن شُعبة [أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ خَرَجَ لحَاجَتِهِ فَأَتْبَعهُ المُغيرَةُ بإِدَاوَةٍ فِيهَا مَاءٌ فَصبَّ عَلَيْهِ حِينَ فَرَغَ مِنْ حَاجَتهِ، فَتَوَضَّأَ وَمسَحَ عَلَى الخُفَّيْنِ<sup>(٢)</sup>].

َ (ُ٤) وقال الحسن البصري [حدَّ ثني سَبْعُونَ رَجُلا من الصَّحَابَة رضي الله عنهم أنَّ النَّبيَّ ﷺ مَسَحَ عَلَى الخُفَّيْنِ (٣)]. وجاء عن أبي حنيفة [ما قُلتُ بالمسح حتَّى جاءني فيه مثل ضوء النَّهار، وأخافُ الكفرَ على من لم ير المسح على الخفَّين لأنّ الآثار التي جاءت فيه في حيِّز التَّواتُر (٤)].

قال النَّووي [أجمع من يعتدُّبه في الإجماع على جواز المسح على الخُفَّين في السَّفر والحَضَر سواء أكان لحاجة أو لغيرها، حتَّى يجوز للمرأة المُلازمة لبيتها والزَّمِنُ الذي لا يمشى، وإنَّا أنكرته الشِّيعة والخوارج ولا يُعتدُّ بخلافهم (٥)]. قال في الفتح [وقد صرَّح جمعٌ من الحُفَّاظ بأنّ المسح على الخُفَّين مُتواتر، وجمَع بعضهم رواته فجاوزوا الشَّانين ومنهم العشرة، وعند ابن أبي شيبة عن الحسن البصرى [حَدَّثَنِي سَبْعُونَ مِنَ الصَّحَابَةِ بِالْمَسْح عَلَى الخُفَّينِ (٢)].

وخالف الإجماع المتيقَّن في مشروعيَّة المسحَ على الخُفَّيْنَ كلًا من العترة والإماميّة والخوارج وأبى بكر بن داود الظَّاهرى، وقالوا: إنّ الأخبار الواردة بمسح الخُفَّين منسوخة بآية المائدة وبقوله عَلَيْ لمن علَّمه [وَاغْسِلْ رِجْلَكَ]. ولم يذكر المسح، وقوله له بعد غسلها [لا يَقْبَلُ اللهُ الصَّلاةَ بِدُونِهِ]. وقوله عَلَيْ [وَيْلٌ لِلا عُقَابِ منَ النَّار].

أمَّا قولهم في الآية أنها ناسخة للأخبار فغير مُسلَّم به لأنَّ الوضوء كان قبل نزول المائدة باتفاق، فإن كان المسح ثابتًا قبل نُزول المائدة فؤرودها بتقرير الغسُل وعدم التعرُّض للمسح لا يُوجب نسخ المسح على الخُفَّين. أمَّا حديث [وَاغْسِلْ رِجْلَكَ]: فغاية ما فيه الأمر بالغَسْل وليس فيه ما يُشعر بالقصر ولو سلم وجود ما يدلُّ عليه لكان مخصَّصًا بأحاديث المسح المُتواترة.

<sup>(</sup>١) أورده الحافظ في الفتح رواية عن ابن خُزيمة [ج ١ ص٣٦٦].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري [٣٠٣] ومسلم [٥٧/ ٢٧٧٤] وأبو داود [١٥١].

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن المُنذَر وانظر نصب الرَّاية [ج١ ص١٦١].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح القدير لابن الهام [ج ١ ص ٩٩].

<sup>(</sup>٥) انظر نوري مسلم (ج ٢ ص ١٧٠].

<sup>(</sup>٦) انظر فتح الباري [ج ١ ص ٣٦٦].

\* وأمّا حديث «لاَ يَقْبَلُ اللهُ الصَّلاَة بدُونِه». فلا يُنتهض للاحتجاج به فكيف يصلح لُعارضة الأحاديث المتواترة مع أنّه لَم يُوجد بهذا اللّفظ من وجه يُعتدُّ به.

\* أمّا قوله عَلَي «وَيْلٌ للأَعْقَابِ مِنَ النّارِ»: فهو وعيد لمن مَسَح رجليه ولم يغسلهما ولم يُعسلهما ولم يُرو في المسح على الخُفّين.

ثمّ ينحصر الكلام عن المسح على الخُفّين في سبعة مباحث:

# (الأول) ـ حُكم الهسح على الذُفِّين

رغم أنّ المسح على الْخُفَين رُخصة للمُتوضِّى، ولو امرأة كما تقدّم فإنّ القائلين بالجواز اختلفوا حول أفضليّة الغَسْل أو المسح على الخُفَين:

- (\*) فذهب الأئمة الثّلاثة أبو حنيفة ومالك والشّافعي إلى أنّ غسل الرِّجْلين أفضل من المسح لكونه الأصل، ولأنّ الغَسْل عزيمة واظب عليها رسول الله عَلَي مُعظم الأوقات، وهو قول جماعة من الصّحابة منهم عمر بن الخطّاب وابنه عبد الله وأبو أيّوب الأنصارى رضى الله عنهم، وقد صرّح جمع من الأصحاب بأنّ الغَسْل أفضل بشرط أن لا يُترك المسح رغبة عن السُّنَة كما قالوه في تفضيل القصر على الإِتمام.
- (\*) وقال جماعة بأفضليّة المسح منهم الشّعبى والحاكم وحماد، وجاء عن الإمام أحمد روايتان أصحّهما: أنّ المسح أفضل لحديث ابن عمر أنّ النّبي عَلَيْهُ قال «إِنَّ اللهُ يُحِّبُ أَنْ تُوْتَى مَعْصِيتُهُ (١)».

ولأنّ رسول الله عَلَي ما خُيِّر بين أمرين إلا اختار أيسرهما. (قال) ابن المُنذر [والذي أختاره أنّ المسح أفضل لأجل من طَعَن فيه من أهل البدع من الخوارج والرّوافض وإحياء ما طَعَن فيه المُخالفون من السُّن أفضل من تركه (٢)]. وأجاب الأولون: بأنّ محبَّة فعل الرُّخصة وكونها أيسر لا يقتضى تفضيلها على العزيمة.

وقد يجب المسح في مواضع منها:

(١) إِذَا كَانَ مَعَهُ مَاءَ لُو غَسَل بِهُ رَجَلِيهُ لَا يَكُفَى وَضُوءُهُ، وَلُو مَسَحَ عَلَى الْخُفَّينَ لكفاه.

(٢) ومنها ما لو خاف خروج الوقت لو غَسَل رجليه أو خاف فوات فرض آخر كالوقوف بعرفة.

<sup>(</sup> ١ ) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٥٨٦٦] وابن خُزيمة [٢١٥٤] والبيهقي في الشُّعب [٣٨٩٠]. وجاء في رواية للبيهقي بلفظ وكَمَا يُحِبُّ أَنْ تُؤْتَى عَزَائِمُهُ ». [انظر شُعب الإيمان ـ ٣٨٨٩].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣٦٦].

# (الثّاني) ـ شروط المسح على الذُفّين

يُشترط لجواز المسح عند الأئمة عدَّة شروط نذكرها على النّحو التّالى:

(١) يُشترط لبسه على وضوء تام قبل حصول حَدَث بعده عند [الحنفيّين] وسُفيان التَّورى والمُزنى وأبى ثور وداود الظّاهرى لقول المُغيرة بن شُعبة رضى الله عنه «أَنَّهُ وَضَّأَ النَّبِيَّ عَلِي فَتَوضَّأ وَمَسَعَ عَلَى خُفَيْه فَقَالَ لَهُ: إِنِّى أَدْخَلْتُهُمَا طَاهرَتَيْن (١)». وجاء عند أبي داود بلفظ «فَقَالَ لَى: دَعِ الْخُفَيِّن فَإِنِّى أَدْخَلْتُ الْقَدَمَيْن الْخُفَيْن وَهُمَا طَاهرَتَان فَمَسحَ عَلَيْهِمَا (٢)». وروى الحميدي في مسنده عن المُغيرة «قُلْنا يَا رَسُولَ اللهِ أَيْمُسَحُ أَحَدُنا عَلَى الْخُفَيْنِ ؟ قَالَ نَعَمْ إِذَا أَدْخَلْهُمَا وَهُمَا طَاهِرَتَان (٣)».

والأحاديث تدلُّ على اشتراط الطهارة الكاملة في المسح على الخُفَّين لتعليله عدم النزع بإدخالهما طاهرتين، وهو يستلزم أنّ إدخالهما غير طاهرتين يقتضى النزع، وقد ذهب إلى ذلك مالك والشّافعي وأحمد وإسحاق، فلو غَسَل وجهه ويديه ومسح رأسه ثمّ لبس الخُفَّ، أو لبسه قبل غسل عضو ثمّ أكمل، أو غسَل إحدى رجليه ثمّ لبس خُفَها، ثمّ غَسل الأخرى ولبس خُفَّها لم يصحّ المسح على الخُفِّ حتّى ينزعه ويلبسه بعدكمال الطّهارة [(ئ)].

(قال) النّووى [فى الأحاديث دليل على أن المسح على الخُفَّين لا يجوز إِلاَّ بعد لبسهما على طهارة كاملة، بأن يفرغ من الوضوء بكماله ثمّ يلبسهما، لأنّ حقيقة إِدخالهما طاهرتين أن تكون كلّ واحدة منهما أُدخلت وهى طاهرة (٥)]. (وجاء) فى الحُجَّة البالغة [اشترط أن يكون لبسهما على طهارة ليتمثّل بين عينى المُكلَّف أنّهما كالباقى على الطّهارة قياسا على قلّة وصول الأوساخ إلى الأعضاء المستورة (٢٠)].

و (قال) في سُبُل السَّلام [للمسح عند القائلين به شرطان:

(الأوّل) ما أشار إليه حديث المغيرة وهو لبس الخُفَّين على كمال طهارة القدمين وذلك بأن يلبسهما ، وذلك بأن يلبسهما ، وذلك بأن يلبسهما ، فإذا حدث بعد ذلك حَدَثًا أصغر جاز المسح عليها بناء على أنّه أريد «بَطَاهَرَتَيْنِ»:

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٧٩٩] ومسلم [ ٨٠ / ٢٧٤].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٥١].

<sup>(</sup>٣) أورده في نيل الأوطار [ج ١ ص ١٤٢] وقال: رواه الحميدي في مُسنده.

<sup>(</sup>٤) انظر الجموع شرح اللهذَّب [ج ١ ص ٥١٢].

<sup>(</sup>٥) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ١٧٣].

<sup>(</sup>٦) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٧٨].

الطُّهارة الكاملة، وقد قيل بل يُحتمل أنّهما طاهرتان عن النّجاسة.

(والثّاني) وهو مُستفاد من مُسمَّى الخُفِّ فإنّ المراد به [الكامل] لأنّه المُتبادر عند الإطلاق، وذلك بأن يكون ساترا قويًّا مانعا نفوذ الماء غير مُخرَّق، فلا يمسح على ما لا يستر العقبين، ولا على مُخرَّق يبدو منه محلّ الفرض، ولا على منسوج إذا لم يمنع نفوذ الماء، ولا مغصوب لوجوب نزعه [(١)].

(٢) أن يكون الخُفُّ طاهرًا فلا يصح المسح على نجس أو مُتنجِّس.

(٣) أن يكون ساترا للرِّجْلين مع الكعبين من الجوانب، فلا يضر نظرهما من أعلى خُف واسع أو قصير السّاق، وما لا يستر الكعبين كالمركوب إذا خيط به تخين يسترهما كجوخ صح المسح عليه لقول راشد بن نجيح «رَأَيْتُ أَنَسَ بْنَ مَالك دَخَلَ الْخَلاَءَ وَعَلَيْهِ جَوْرَبَانِ أَسْفَلُهُمَا جُلُودٌ وَأَعْلاَهُمَا خَزْ فَمَسَحَ عَلَيْهِمَا (٢) .

(٤) استمساكه على الرِّجْل بلا شد لثخانته، فلا يصح المسح على رقيق لا يستمسك على الرِّجْل بنفسه كجورب من قطن وصوف.

(٥) منعه وصول الماء إلى الرِّجْل لئلا يشفُّ الماء.

(٦) خُلُـوُّ الخُفِّ من خرق كبير يمنع المسح عليه.

(٧) أن يكون الخُفُّ قويًا يمكن مُتابعة المشى فيه عادة وقيدته الحنفية بمسافة أكثر من خمسة كيلومترات، والشّافعية بمسافة القصر، فلا يصحّ المسح على مُتَخذ من زجاج أو خشب أو حديد، والمُراد كونه صالحا لقطع المسافة من غير لبس حذاء.

(٨) أن يبقى بكل رجْل من مُقدَّم القَدَم قدر المفروض مسحه عند الحنفيين وهو مقدار ثلاثة أصابع من أصغر أصابع اليد، فإذا قطعت رجله فوق الكعب صحّ مسح الأُخرى، وإن قُطعت من تحت الكعب ولم يبق من مُقدَّم القدم قدر المفروض مسحه لا يسح خفّ الأُخرى.

(٩) اشترطت المالكيّة أن يكون الخُفُّ من الجلد وأن يكون مخروزا، وألاّ يكون مُترفِّهاً بلبسه، كمن لبسه لخوف على حنّاء برجليه أو لمجرّد النّوم، وألاّ يكون عاصيا بلبسه كمُحرم بحجّ أو عُمرة، ولم يضطر للبسه بخلاف المضطر والمرأة.

(١٠) ألا يكون واصفا للقدم لصفائه كالزّجاج الرّقيق لأنّه غير ساتر محلّ الفرض، وكذا ما يصف البشرة لخفّته لا يصحّ المسح عليه كالجورب الخفيف، وأن لا يكون واسعا يرى منه بعض محلّ الفرض.

<sup>(</sup> ١ ) انظر سبل السّلام للصّنعاني [ج ١ ص ٧٧]. ( ٢ ) أخرجه البيهقي في سُننه [ ١ / ٢٨٥ ].

## (الثَّالث) ـ مدَّة المسح على الخفّين

مُدَة المسح على الخُفَّين التى حدَّدها الجمهور بالزَّمن هى [يوم وليلة] للمُقيم والمُسافر سفر قصر [ثلاثة أيّام ولياليها] في ستبيح بالمسح ما يستبيحه بالغسل في هذه المدة لحديث خُزَيمة بن ثابت أنّ النّبى عَلَى الْخُفَّيْنِ للمُسَافِرِ ثَلاَثَةُ أَيَّامٍ، وَللْمُقيمِ يَوْمٌ وَلَيْلَةٌ (١)». وعند مسلم من حديث على رضى الله عنه قال «جَعَلَ رَسُولُ الله عَلَى ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ ولَيَالِيهُنَ للمُسَافِرِ ، ويَوْمًا ولَيْلَةً لِلْمُقيمِ ...

(قال) ابن عبد البر [أكثر التابعين والفقهاء على ذلك، وهو الأحوط عندى، لأن المسح ثبت بالتواتر واتَّفق عليه أهل السُّنَّة والجماعة واطمأنت النفس إلى اتفاقهم، فلمّا قال أكثرهم: لا يجوز المسح للمُقيم أكثر من خمس صلوات يوم وليلة، ولا يجوز للمُسافر أكثر من خمس عشرة صلاة ثلاثة أيّام بلياليها، فالواجب على العالم أن يؤدّى صلاته بيقين، واليقين الغسل حتى يجمعوا على المسح، ولم يُجمعوا فوق الثّلاث للمُسافر، ولا فوق اليوم واللّيلة للمقيم (٣)].

(وجاء) في الحُجَّة البالغة [التوقيت بيوم وليلة للمُقيم وثلاثة أيّام ولياليها للمسافر مقدار صالح للتّعهَّد يستعمله النّاس في كثير ممّن يريدون تعهَّده، فوزّع المقدارين على المقيم والمسافر لمكانهما من الحَرَج (أ). وذهب جماعة إلى عدم التوقيت في المسح وقالوا يمسح ما شاء مقيما كان أو مُسافرا منهم الشّعبي واللّيث وربيعة ومالك في المشهور عنه، وقالوا إنّ هذه طهارة فلم تُوقَّت بزمن مقدَّر إلاّ أنّ الأحاديث التي استدلُّوا بها على ذلك لا ترتقي إلى مستوى الصّحيح.

والمراد «بالمسافر» الذي يمسح ثلاثة أيّام: المسافر سَفَرًا طُويلا تقصر فيه الصّلاة وهي ثمانية وأربعون ميلا، وإلى ذلك ذهب أبو حنيفة وأصحابه وسُفيان الثّورى والحسن بن صالح والشّافعي وأحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه وجمهور العلماء من أصحاب النّبي عَلَي والتّابعين ومَنْ بَعْدهم من الفقهاء لحديث صَفْوان بن عسال رضي الله عنه قال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَي عَلَي خَفَافنا وَلا نَنْزِعَها ثَلاَثَةَ أَيَّام مِنْ غَائط وَبَوْل وَنَوْم إِلاَّ مِنْ جَنَابَة (٥٠)». وقوله «إلاَّ منْ جَنَابة »: أي لكن ننزع من جنابة ، فالاستثناء منقطع ، ومعنى قوله «مِنْ الْغَائِط أَوْ البَوْلُ» أَي من كلّ حَدَث إلاَّ من جنابة فالاستثناء متصل.

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح أخرجه أبو داود [۱۵۷] والتّرمذي [90]. (۲) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ۸۵ / ۲۷۲] والنّسائي [۱۲۸]. (۳) انظر المنهل العذب المورود [ج ۲ ص ۱۲۹]. (٤) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ۲ ص ۱۲۹]. (٥) حديث صحيح أخرجه أحمد [۱۸۰۱۳] والنّسائي [۱۲۷] .

## (الرابع) ـ اختصاص المسح بظهر الخفّ

يختص ظاهر أعلى الخُفِّ من كلْ رِجْل بفرضيّة المسح عند أكثر العلماء، فلا يصح على أسفله وعقبه وساقه وجوانبه لحديث على رضى الله عنه قال «لَوْ كَانَ الدِّينُ بالرَّأَى لَكَانَ أَسْفَلَ الْخُفِّ أَوْلَى بِالْمَسْحِ مِنْ أَعْلاَهُ، وَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى عَلَى ظَاهِرِ خُفَيْه (١)». وقوله رضى الله عنه «مَا كُنْتُ أَرَى بَاطِنَ الْقَدَمَيْنِ إِلاَّ أَحَقَّ بِالْغَسْلِ حَتَّى رَأَيْتُ رَسُولَ الله عَلَى ظَهْر خُفَيْه (٢)».

ويُستدلُّ من الروايات على أنّ المسح المشروع يكون على ظاهر الخُف دون باطنه وإليه ذهب الشّورى وأبو حنيفة والأوزاعى وأحمد بن حنبل، وذهب مالك والشّافعى وأصحابهما والزُّهرى وابن اللّبارك ورُوى عن عمر بن عبد العزيز إلى أنّه يمسح ظهورهما وباطنهما، وعند مالك: من مسّح باطن الخُفين دون ظاهرهما لم يُجزه وعليه الإعادة في الوقت وبعده، والمشهور عن الشّافعي أنّ من مسّح ظهورهما واقتصر على ذلك أجزأه، ومن مسّح باطنهما دون ظاهرهما لم يُجزه وليس بماسح [(٣)].

وقوله «لَوْ كَانَ الدِّينُ بالرَّأَى»: أى لو كان مأخذ الأحكام الشّرعية مجرَّد العقل لكان أسفل الخُنفُ أوْلَى بالمسح من أعلاه، لأنّ الأسفل يُلاقى النّجاسات والأقذار لكنّ الرأى متروك بالنّص، فلذا كان الواجب مسح الأعلى فقط ولا يُجزىء الاقتصار على الأسفل.

وقوله «عَلَى ظَهْرِ خُفَيْه»: صريح في امتناع مسح الأسفل فتعيّن أنّ مُراده بظاهر خُفَّيه أعلى ظاهرهما ، فإذا عرفت هذا فاعلم أنّ العقل الكامل تابع للشّرع الحنيف لأنّه عاجز عن إدراك الحكم الإلهيّة ، فعليه بالتعبُّد المحض بمقتضى العبوديّة الحقَّة لله تعالى ، وما ضَلَّ مَنْ ضَلَّ مَن الكَفَرة والحُكماء والمُبتدعة وأهل الأهواء إلاّ بمُتابعة العقل وترك مُوافقة النقل، ولذلك زلوا وزلّت أقدامهم.

و[الدِّين] لُغة الذُّلُّ والطَّاعة، يقال: دانه يدينه أذلَه، ويُطلق على التعبُّد من قولهم [دان بالإسلام دينًا] أى تعبُّد به، ويُطلق أيضًا على الحساب والجزاء، وشرعًا: ما شرعه الله تعالى على لسان نبيِّه الكريم ﷺ من الأحكام، أمّا الرّأى فهو العقل ويُطلق أيضًا على التَّدبُّر وعلى الاعتقاد والمُراد هنا الأوّل.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٩٢] والبيهقي في سُننه [١/٢٩٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٦٣].

<sup>(</sup>٣) انظر نيل الأوطار للشوكاني [ج ١ ص ٢١٩].

ظاهرهما دون باطنهما معقولا مُوافقا بالرَّأى، وكان عليًّا رضى الله عنه بقوله «لَكَانَ أَسْفَلُ الْخُفِّ أَوْلَى بِالْمَسْحِ مِنْ أَعْلاَهُ»: مِن أعلم النّاس بعلم معانى الشّرائع كما يظهر من كلامه أنّه أراد أن يسدّ مدَّخَل الرَّأى لئلا يفسد العامّة على أنفسهم ودينهم [('')].

# (الخامس) ـ فرض المسح وسُننه وكيفيّته

اختُلف في القدر الجزىء من المسح عند أثمّة الدّين على أقوال:

(١) فذهب [الحنفيون] إلى أنّ فرضه مسح قدر ثلاثة أصابع من أصغر أصابع اليد على ظاهر أعلى الخُفّ من كلّ رِجْل، فلا يصح على أسفله وعقبه وساقه وجوانبه، ومن سُننه عندهم مدّ الأصابع مُفرَّجة بادئا من رءوس أصابع القدم إلى السّاق.

وكيفية المسح المستحبّة عندهم أن يضع أصابع يمينه على مُقدَّم خُفّه الأيمن وأصابع يساره على مقدِّم خفّه الأيسر ويمدّهما إلى أصل السّاق فوق الكعبين مُفرّقا أصابعه، وإن وضع الكفّ مع الأصابع كان أحسن لما أخرجه البيهقي عن المغيرة بن شُعبة قال «رأَيْتُ رَسُولَ الله عَلَي خُفَّه بَالَ، ثُمَّ جَاءَ حَتَّى تَوضًا ثُمَّ مَسَحَ عَلَى خُفَّيه وَوَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى خُفّه الأَيْسَر، ثُمَّ مَسَحَ أَعْلاَهُمَا مَسْحَةً وَاحِدةً حَتَّى كَأَنِّى أَنْظُرُ إِلَى أَصَابِعِ رَسُولِ الله عَلَيْ عَلَى الْخُفَّيْن (٢)».

(۲) والمشهور عند [المالكيّة] وجوب مسح جميع أعلى الخُفِّ إلى الكعبين ويسن مسح أسفله. و(قال) أشهب: الفرض مسح أسفل الخُفُّ وإن مسحه دون ظاهره أجزأه، وكيفيّة المسح المندوبة عندهم أن يضع يده اليُمنى على أطراف أصابع رجله اليُمنى ويده اليُسرى تحت أطراف الأصابع، ويمرّهما إلى الكعبين، وفي اليُسرى يضع اليد اليُمنى تحت القدم من أطراف الأصابع واليُسرى من فوقها.

(٣) والواجب عند [الشّافعية] مسح جزء من ظاهر أعلى الخُفِّ من محلّ الفرض، والمسنون في الكيفيّة: أن يضع أطراف أصابع يده اليُسرى مُفرَّقة تحت عقب رجله، ويضع أطراف أصابع يده اليُمنى مُفرَّقة على ظهر أصابع رجله، ثمّ يمدّ اليمنى إلى آخر ساقه واليُسرى إلى ما تحت أطراف الأصابع فيكون المسح خطوطا.

(٤) وقالت [الحنبليَّة] الواجب مسح أكثر أعلاه، فلا يُجزىء مسح أسفله وعقبه بدلاً عن مسح أعلاه، ، ولا يسن مسحهما معه، ويسن أن يكون المسح باليد اليُسرى مُفرَّجة الأصابع مُبتدئًا من رءوس أصابع الرِّجْل مُنتهيًا إلى السَّاق [(٣)].

<sup>(</sup>١) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٧٨].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في سُننه [١/٢٩٢].

<sup>(</sup>٣) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ١٤٤].

وعلى ذلك فإنّ القدر المُجزىء من المسح عند الأئمّة الكرام قد انحصر بين مسح جميع أعلاه وقدر ثلاثة أصابع من ظاهر أعلى الخُفِّ من كلّ رِجْل، فإذا استوفى المسلم المسح على أى قدر كان تمّا ذُكر فقد استوجب الفرض والتزم بهدى السُّنَة الحانية التى أورثنا إِيَّاها رسولنا الأكرم عَلَيْكُ.

# (السّادس) ـ مـا يُبطل المسح على الذُفّين

يبطُل المسح على الخُفِّين بواحد من ثلاثة:

(١) ما يبطُل به الوضوء اتّفاقا لأنّ المسح على الخُفّ بعضُ الوضوء.

(٢) ويبطُل أيضا عند القائلين فيه بالتَّوقيت بمضى المدّة للمُقيم والمسافر إن لم يخف بغلبة الظن تلف رجله من البرد ونحوه إذا نزعه، فإن خاف ذلك لا يلزمه النزع، ويمسح دائما بلا توقيت حتى يأمن دفعا للحرج، وحينئذ يصير الخُفُّ كالجبيرة فيستوعبه أو أكثره بالمسح.

(٣) ويبطُل أيضا عند الحنفيّين والشّافعي والجمهور بنزع الخُفِّ أو انتزاعه ولو بخروج أكثر القدم إلى ساق الخُفّ في الأصح، ولا عبرة بخروج عقبه و دخوله وهو رواية عن أحمد لحديث سعيد بن أبي مريم عن رجل من أصحاب النّبي عَلَيْ في الرَّجل يَستح علي خُفَّيه ثمّ يبدو له فينزعهما قال «يغسلُ قَدَمَيْه (١)». وعليه: فإذا مضت المدّة أو نزع الخُفَّ وهو مُتوضِّىء غسل رجليه فقط لسراية الحَدَث إليهما، فإن صلَّى قبل غسْلهما لم تصح صلاته لنقصان طهارته.

وقال الحسن وقتادة والظّاهرية: نزع الخُفّ لا يبطل المسح فلا يلزم منه غَسْل القدمين قياسا على من حلق رأسه أو قَلَم أظفاره بعد الطَّهارة، فإنّه لا يلزمه إعادة مسح الرَّأس ولا غسل مكان تقليم الأظفار. [وردً]: بأنّه قياس مع الفارق لأنّ شعر الرأس والأظفار متصلة بموضع الطَّهارة بخلاف الخُفُّ.

و (قالت) الحنبلية والأوزاعي وإسحاق: نزع الخُف يبطل الوضوء وهو أحد قولى الشّافعي ومالك، وهذا الاختلاف مبنى على وجوب الموالاة في الوضوء، فمن أجاز التّفريق جوّز غَسْل القَدَمين لأنّ سائر أعضائه مغسولة، ولم يبق إلاّ غسل قدميه فإذا غسلهما كَمُل وضوءه، ومن منع التّفريق أبطل وضوءه لفوات الموالاة، فعلى هذا لو خلع الخُفَين قبل جفاف الماء عن يديه أجزأه غَسْل قدميه وصار كأنّه خلعهما قبل مسحه عليهما [(٢٠)].

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه البيهقي في سُننه [١/٢٨٩].

<sup>(</sup>٢) انظر المغنى لابن قدامة [ج ١ ص ٢٩٥].

و (مشهور) مذهب المالكية أنه إذا خَلَع خُفَيه لزمه غَسْل قدميه فورا، وإِن أخَّره استأنف الطَّهارة، لأنّ الطّهارة كانت صحيحة في كلّ الأعضاء إلى حين نزع الخُفّ، وإنّما بطُلت في القدمين خاصّة، فإِن غَسَلهما عقب النّزع لم تفت المُوالاة لقُرب غسلهما من الطّهارة الصّحيحة في بقيّة الأعضاء بخلاف إذا ما تراخي في غسلهما [(١)].

## (السّابع) ـ الذُفُّ المُخرَّق

اتفق العلماء على جواز المسح عليه ما لم يكن الخَرْق مانعًا لقول الثّورى [كانت خفاف الله المعلم على الخُروق كخفاف النّاس، فلو كان في ذلك حظر لورد ونُقل عنهم (١٠)]. وقد اختلفوا في الخَرْق المانع من صحّة المسح على الخُفّ:

(١) فقال [الحنفيّون]: بجواز المسح عليه ما دام خاليا من خَرْق كبير وهو ما يبدو منه ثلاث أصابع من أصغر أصابع الرِّجْل إذا كان الخَرْق على غير الأصابع والعقب، أمّا إذا كان على الأصابع فالمعتبر ظهور ذات ثلاث الأصابع فلا يضرّ كشف الإبهام مع جاره.

(٢) وقال [الشّافعي وأحمد]: إِن ظُهَرَ مِن القَدَم شيء من الخَرْق لم يجُز المسح على الخُفَّين وإلاّ جاز.

(٣) وقالت [المالكية]: يُمسح عليه إذا كان الخَرْق يسيرا بأن كان أقل من تُلُث القَدَم ولم ينفتح أو انفتح وكان يسيرا جدا بحيث لا يصل بلل حال المسح لما تحته من الرِّجل، ولا يصح المسح عليه إذا كان الخَرْق تُلُث القَدَم سواء أكان مُنفتحا أم مُلتصقا بأن فُتقت خياطته مع التصاق الجلد بعضه ببعض، وكذا إذا كان الخَرْق دون التُلُث وانفتح بأن ظهرت الرِّجْل منه. (قال) الثورى وأبو داود الظّاهرى وإسحاق بن راهويه: يجوز المسح على الخُفِّ المُتخرِّق ما دام يُسمَى خُفًّا وإن تفاحش خَرْقه.

(قال) ابن القيم [صحّ عنه على أنه مسح في الحضر والسَّفَر ولم يُنسخ ذلك حتَّى تُوفِي، ووقَّت للمُقيم يوما وليلة وللمُسافر ثلاثة أيّام بلياليهن في عدَّة أحاديث حسان وصحاح، وكان يمسح ظاهر الخُفَين.

ولم يصحّ عنه مَسْح أسفلهما إلا في حديث منقطع والأحاديث الصّحيحة على خلافه، ولم يكن عَلِي يتكلَف ضدَّ حاله التي عليها قدماه، بل إن كانتا في الخُفِّ مسح عليهما ولم ينزعهما، وإن كانتا مكشوفتين غَسَل القَدَمين، ولم يلبس الخُفَّ ليمسح عليه، وهذا أعدل الأقوال في مسألة المسح والغَسْل (٣)].

<sup>(</sup>١) انظر المغنى لابن قُدامة [ج ١ ص ٢٩٦].

<sup>(</sup>٢) انظر بداية المجتهد ونهاية المُقتصد [ج ١ ص ١٦].

<sup>(</sup>٣) انظر زاد المعاد لابن القيّم [ج ١ ص ١٩٩].

## (0) ـ المسح على الجوربين

الجوربين تثنية جورب - بفتح الجيم - وهو ما يُصنع من قطن أو كتَّان أو صوف على هيئة الخُفّ. (قال) في اللِّسان [ الجورب لفافة الرِّجْل ويُجمع جوارب] وعند العيني [الجورب هو الذي يلبسه أهل البلاد الشّامية الشّديدة البرد، وهو مُتَّخذ من غزل الصُّوف المفتول يُلبس في القَدم إلى ما فوق الكعب، ولعلّ الاختلاف في تفسيره ناشيء من اختلاف اصطلاح أهل الجهات فيه (١٠)].

وقد اختلف العلماء في المسح على الجوربين، فذهبت الحنفية وأحمد وإسحاق بن راهويه والثورى وابن المبارك إلى جواز المسح عليهما سواء أكانا مُجلًدين أم مُنعَليْن أم مُنعَليْن أم مُنعَليْن أم مُنعَليْن أم مُنعَليْن أم مُنعَليْن أَم مُنعَليْن أَم مُنعَليْن وَالله عَلَى الله عَلَيْهُ تَوضًا وَمَسَح عَلَى الْجَوْرَبَيْن وَالنَّعْلَيْن (٢٠)». وذهبت [المالكية]: إلى جواز المسح عليهما بشرط أن يكونا مُجلَدين من أعلاهما وأسفلهما، والمنعلل ما وضع الجلد على أسفله فقط، والثخين ما يثبت على السّاق من غير ربط ولا يُرى ما تحته، وقالوا: لأنّه يمكن مُتابعة المشى فيه والرّخصة السّاق من غير ربط ولا يُرى ما تحته، وقالوا: لأنّه يمكن مُتابعة المشى فيه والرّخصة لأجله فصار كالخُفُ، وكان أبو حنيفة رحمه الله لا يُجوز المسح على النّخين ثمّ رجع إلى الجواز قبل موته بثلاثة أيّام وقيل بسبعة، ومسح على جوربيه الشّخينين في مرضه، وقال لعُواده رضى الله عنه [ فعلت ما كنت أنهى النّاس عنه (٣)].

(قال) ابن المنذر [ يُروى المسح على الجوربين عن تسعة من أصحاب النبى عَلى الله على الله ابن أبي طالب، وعمّار، وأبى مسعود الأنصارى، وأنس، وابن عمر، والبراء، وبلال، وعبد الله بن أبى أوفى، وسهل بن سعد (٤٠) . وزاد أبو داود [ أبا أمامة، وعمرو بن حريث، وروى ذلك عن عمر بن الخطّاب وابن عبّاس رضى الله عنهم أجمعين (٥٠) . فهؤلاء ثلاثة عشر صحابيًا، والعمدة في الجواز على هؤلاء لا على حديث أبى قيس، وقد أفاد ابن القيّم في ذلك بجوابين:

(الأوّل) أنّ ظاهر القرآن لا ينفى المسح على الجوربين كما لا ينفى المسح على الخُفّين.

(الثّاني) أنّ الذين سمعوا القرآن من النّبي ﷺ وعرفوا تأويله مسحوا على الجوربين وهم أعلم الأُمّة بظاهر القرآن ومُراد الله تعالى منه [(٢)].

 <sup>(</sup>١) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ١٢٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٥٥٩ ] وأبو داود [ ١٥٩ ] والتّرمذي [ ٩٩ ].

<sup>(</sup>٣) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ١٣٥].

<sup>(</sup>٤) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ١٣٧].

 <sup>(</sup>٥) انظر سُنن أبى داود [ج ١ ص ٧١].

<sup>(</sup>٦) أورده في تحفة الأحودن [ج ١ ص ٢٤٧].

#### من المظاهر الإيمانية للطهارة الحسّية (أولا) ـ لماذا كان الوضوء في الأعضاء الظاهرة فقط؟

عندما ينتاب المرء بعض الفتور والاسترخاء، أو يصاب بالتوتَّر والانفعال، فإِنَّه لا يستطيع أن يُزيح عن كاهله هذه الأحاسيس، أو أن يتخلَّص من تلك المشاعر إلا من خلال مباشرته للوضوء الذي يُراق فيه الماء على أعضاء الجسم فيكسبه النَّشاط والهمة، ويُحقِّق له الهدوء والسَّكينة، ويُزيل عنه الكسل والخمول، ويُخلِّص نفسه ممّا علق بها من الأدران والذُّنوب، ويُضفى عليها نوعًا من الصَّفاء الرُّوحى الذي يُساعدها على ترهيف مشاعرها وتحقيق سعادتها.

وإِذَا كَانَ الوضوء شرطا من شروط صحة الصّلاة، فإِنّه يُعتبر في حياة المسلم عاملاً مُهمّاً ومُؤثراً في مُواجهة توتُّراته واحتواء انفعالاته، وعلاجا شافيا لما يُصيبه في حياته اليوميّة من تكدُّر وفتور، ولما قال النّبي عَنَّ «إِنَّ الْغَضَبَ مِنَ الشَّيْطَان، وَإِنَّ الشَّيْطَان، وَإِنَّ الشَّيْطَان، مَنَ النَّارِ، وَإِنَّما تُطْفَأُ النَّارُ بالْمَاء، فَإِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَتَوَضَّأُ (١) ». فإنَّ يؤكِّد يقينا أنّ الوضوء في حياة المؤمن يأتي مُخففًا لحدَّة توتر الأعصاب وانفعالاتها، ومُطفئاً لنار الغضب الذي يتملَّكه، وعندما يأتي وضوؤه على النَّحو الذي أرشد إليه رسول الله على النَّح الذي أرشد عَلَيْه مُؤكِّد امتثاله لأمر الله ويطبع في نفسه مَلَكَة المراقبة خالقه، تحقيقًا لطاعة ربِّه وامتثالاً لهدى نبيه عَلَيْها.

ولا شك أن طهارة الجسد من الأحداث العالقة به، تُؤثِّر تأثيراً مُباشراً على القلب وتخليصه من الوساوس والأفكار، كما تحول بين الجوارح وتلك الأفعال الذَّميمة الممجوجة التى تتحكَّم فيها، فكان تكرار عملية الوضوء فى اليوم أكثر من مرة ضرورية لتغسل عنه آثام المعاصى والذُّنوب، وتُزيل عن نفسه آثار الخطايا والسَّيئات، وتُنمَّى فيها تلك الرَّقابة الذَّاتية التى تحكم تصرُّفات الإنسان وانفعالاته، وتحقَّق له التّوبة المستمرة واللَّجوء والإنابة إلى جناب الله تعالى وطلب مغفرته كلَّما هبَ قائمًا لفرض الصّلة.

لذلك اقتضت حكمة الشّرع أن يكون الوضوء في الأعضاء الظَّاهرة من الجسم، وكان أحقُها بالبدء ما قُدِّم في الذِّكْر والفعل وهو الوجه الذي تأتى نظافته ووضاءته عنوانًا على نظافة القلب وطهارته وتأثُّره المُباشر بما تقترفه العينان تعدّيا على حرمات النَّاس وعوراتهم، والأُذنان اللَّتان تقترفان الإِثم بسماع المنكر بعيدًا عن ذكر الله، والفم الذي يسهل طريق الجوف للمطعم الحرام، واللَّسان الذي يستل

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٧٩٠٨] وأبو داود [٤٧٨٤] والطبراني في الكبير [٤٤٠].

خوصًا في الأعراض مُستبيحا غيبة الخَلق دون الطَّيِّب من الأقوال، فكلّ هذا لا يجد طريقه إلى التّنقية إلاّ من خلال الوضوء الذي يُطهِّر الوجه من كلّ خطيئة نظر إليها بعينيه، وجناها تقوُّلا بلسانه، واقترفها سماعا بأذنيه، لتخرج كلُّها مع الماء أو مع آخر قطر الماء محوا للذُّنوب والآثام.

ثمّ تُغسل اليدان باعتبارهما آلتا الأخذ والعطاء والبطش والاعتداء، ولكونهما أوْلى الأعضاء بالنّزاهة والنّظافة بعد الوجه، لرفيع شأنهما وعُلُو قدرهما في إقامة الفروض وظائف الدِّين، ولو فُرض غَسْل الرّأس بالماء وهو مجمع الحواس وأعلى البدن وأشرفه، لعظمت بذلك مشقَّة النّاس، إلاّ أنّه كان الأحقُ بالنّظافة مسحا بالماء.

وبذلك قام مَسْعُ كلّه أو بعضه مقام غَسْله فضلا من الله ورحمة بالعباد، ولعلَّ قائلا يقول: وما يُجزىء مَسْح الرَّأس والنَظافة؟ ولو علم القائل أنَّ إمساس العضو بالماء امتثالا لأمر الله تعالى وطاعة له وتعبُّدا، يُؤثِّر في نظافته وطهارته ما لا يُؤثِّر غَسْله بالماء بدون هذه النِّية لما قال ذلك، ولمّا كانت الرِّجْلان تمسّ الأرض غالبا وتُباشر من الأدناس ما لا تُباشره بقيّة الأعضاء، كان الفرض فيها هو الغَسْل بنصّ التّنزيل من وحي السّماء، ولم يُوفَّق للفَهم عن الله ورسوله من اجترأ بمسحهما من غير حائل، فكان هذا وجه اختصاص هذه الأعضاء بالوضوء من بين سائرها من حيث المحسوس.

أمّا من حيث المعنى وكما أسلفنا القول، فهى تُعتبر آلات الأفعال التى يُباشر بها العبد ما يريد فعله، فبهذه الأعضاء يعصى الله تعالى ويُطيع، ويتعبّد ويتمرّد، فاليد تبطش، والرِّجل تمشى، والعين تنظر، والأذُن تسمع، واللِّسان يتكلَّم، فكان في غَسْل هذه الأعضاء ما يقتضى إزالة ما لحق بها من دَرَن المعصية وآثار الذُّنوب [(١)].

#### (ثانيــا) ـ الوضوء وصدّة المسلم

أمّا عن الوضوء وتأثيره الإيجابى الفاعل على صحّة الإنسان، فإنّ ذلك يتحقَّق من تطبيق أبسط قواعد النّظافة التي تُلازم غَسْل الأعضاء وتتبُّعها بالماء، فمُجرَّد استنشاق الأنف للماء ثمّ استنثاره له يعمل على حفظ مجاريه من الجراثيم ويُطهِّرها من الأدران التي تتجمّع في جوانبه بفعل التلوُّث وانتشار الغبار، كما أن نقاء الفيم من بقايا الطعام وآثاره لا يتحقَّق للمُتوضِّىء إلا بالمضمضة والسواك، كما لا تتأكَّد السُّنة إلا بتكرار ذلك ثلاث مرَّات عند كلّ وضوء.

ولا تُصيب الجراثيم معدة الإنسان في أكثر الأحيان إلا عن طريق تلوَّث الأيدى التي تتسبَّب في تفشِّي الأوبئة المُعدية والأمراض الطُفيليّة عند الكثير من النَّاس، فاليدان هما

<sup>(</sup>١) انظر أعلام الموقِّعين [ج ٢ ص ٤٤- بتصرُّف].

مفتاح صحّة الإنسان، فَبِهِمَا يأكل ويشرب، ويتناول ويُسلِّم، ويقضى ويعمل، فإذا ما بقيَت نظيفة طاهرة، كانتا للمرء خير وقاية من العدوى والأمراض، كما لا يتسنى له غَسْلهما مرّتين في وقت واحد إلاَّ عند الوضوء مرّة في أوّله مُستفتحا وأخرى إلى المرفقين غسلا بالماء.

أمّا فوائد غَسْل الوجه والرِّجْلين، ومسح الرَّأس والأَذنين، فهى ظاهرة للعيان لكثرة ما يُصيب الأجزاء المكشوفة عادة من الأمراض الجلدية والالتهابات، فإن غَسْلها على النّحو الوارد من مُباشرة دلكها وتنقيتها وتتبُع المواضع التي ينبو عنها الماء، كتلك الغضون التي تتمثّل في تكاميش الوجه أو تجاعيد البشرة، إنّما يمثّل كمال الوقاية لها من العدوى، ولا يستبين المرء عظمة مقاصد الوضوء، إلاّ إذا أدرك حكمة تكرير الْغَسْل لكلّ عضو ثلاثا دلكا مع الماء.

كما تأكّد لأهل العلم أنّ الوضوء الذى يُراق فيه الماء على أعضاء الجسم، يتسبّب في انقباض العروق الشّعرية السّطحية الجلديّة التي تعود مُنبسطة عقب ذلك إلى حالتها الأولى، وبهذا القبض والبسط تزداد حركة القلب، وتنشط مُبادلات الجسم، وتقوى دورته التنفسيّة، ويزداد استنشاق الأكسجين، وبذلك تتنبّه الأعصاب المُدركة المحرّكة ثمّ يسرى هذا التّنبيه إلى جميع الأعصاب القلبية والرّئوية ومنها إلى جميع الأعضاء والغدد [(١٠)].

والصّلاة في الإسلام باطلة بدون وضوء بينما في الدِّين المُجرَّد يُكن أداء الصّلاة مع وجود [القذارة المقدّسة] التي عرفتها بعض نظم الرّهبنة في كلّ من المسيحيّة والهندوسيّة، فالرّهبان الذين يتجنّبون النَّظَافة يشعرون شعورا دينيّا أصيلا أنَ إغفال البدن بل الإهمال المتعمّد لنظافته يُقوِّى العنصر الرّوحي في الصّلاة.

وينطلق هذا المنطق من افتراض أنّ الصّلاة من حيث المبدأ التي قامت عليه ستكون أصدق إذا تخلَّصت من أى إضافة أو عناية بالبدن، فكلَّما قلَّ حضور البدني كلَّما زاد التَّأكيد على الرّوحي، فمن بين المراجع الإكليريكيّة البارزة الذين أخذوا هذا الجانب من الصّلاة إلى أقصى مداه [يعقوب الرّسولي]. ويصوّر المدى الذي يمكن أن يصل إليه الإهمال المتعمّد للبدن ما ذُكر عن تجنّب النظافة في بدايات القرون الوسطى عندما كان يُنظر إلى النّظافة على أنّها شيء بغيض، وكان الرُّهبان رجالا ونساء يُفاخرون بأنّ الماء لم يمس أقدامهم إلاّ عندما كانوا يضطرون لعبور الأنهار.

<sup>(</sup>١) من كتاب الإسلام والطب الحديث \_ بتصرُّف].

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الإسلام بين الشّرق والغرب [ص ٢٩٣].

ويُشكِّل الوضوء والحركات في الصَّلاة الجانب العقلى فيها، ووجود هذا الجانب لا يجعل الصّلاة قاصرة على جانبها الرُّوحي الجرَّد، وإنّما يضيف إليها النّظام والصّحة معا، فهي ليست تأمَّلا صوفيا فحسب بل نشاطا عمليا أيضا، كما يُوجد بالتَّأكيد شيء من روح العسكريّة في الوضوء فجرا بالماء البارد وفي صفوف الصّلاة المتلاحمة، ولم يغب هذا المعنى عن ذهن واحد من دوريّات استطلاع جيش الفُرس قبل معركة القادسيّة عندما رأى الجنود مُتراصين في صُفوف لصلاة الفجر فقال لقائده: أنظر إلى جيش المسلمين إنّهم يُؤدُّون تدريباتهم العسكريّة اليومية.

وإذا أردنا أن نُركِّز على النّاحية العقلانيّة في الصَّلاة لوجدنا أنّها بدورها ليست أُحاديّة الجانب، فالثُّنائيّة تتكرّر في الوضوء الذي هو نظافة صحّية، ولكنّ هذه النّظافة ليست فقط معرفة وإنّما فضيلة كذلك، فقد أضفى عليها الإسلام شيئا باطنيّا، وهذه الصّفة تُعتبر من النّاحية المنهجيّة خصوصيّة إسلاميّة فريدة، وهذا ما يُؤكِّده رسول الله عَلَيُّ بقوله «إنَّ الله طَيِّبٌ يُحبُّ الطَّيِّبَ، نَظيفٌ يُحبُّ النَّظَافَة، كَرِيمٌ يُحِبُّ الْكَرَمَ، جَوَادٌ يُحِبُّ الْجُودَ، فَنَظِّفُوا أَفْنِيَتَكُمْ وَلاَ تَشَبَّهُوا بَالْيَهُودِ (١٠)».

وقوله «يُحِبُّ النَّظَافَةَ»: أى نظافة الظّاهر بترك الأدناس والتزام الطّهارة الحسِّية والحكميَّة وملابسة العبادة، ونظافة الباطن بخلوص العقيدة ونفى الشّرك ومُجانبة الهوى، وهذا يُلائم معنى قوله «إِنَّ اللهَ طَيِّبٌ»: وقد اختار الحقُّ من كلّ جنس أطيبه فاختصّه لنفسه، فالطيّب من كلّ شيء هو مختاره دون غيره، فإنّ الطيِّب لا يُناسبه إلاّ الطيِّب، ولا يسكن إلاّ إليه، ولا يطمئن إلاّ به، والله جلّ في علاه يحبّ أن يرى أثر ذلك على عبده نظافة وطُهرا، ممّا يزيده في العين مهابة وفي القلب جلالة وفي الأخلاق دماثة، وقد شاء الله تعالى أن يكون بين الطيّب والخبيث كمال الانقطاع ومنع الاجتماع.

والنّتيجة أنّ الإسلام قد رفع الطّهارة إلى مستوى الفكرة وربطها عضويا بالصّلاة حيث يقرّر القرآن الكريم ـ خلاف لما يتوقّعه أصحاب الدّين الجرّد ـ : ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحُبُّ ٱلمُتَطَهِّرِير ﴾ [البقرة: ٢٢٢]. إنّ عبارة مثل «النَّظَافَةُ مِنَ الإِيمَان » لا تُوجد إلا في الإسلام، فالبدن في جميع الأديان الأخرى المعروفة خارج الاعتبار.

ولنتذكر أنّ الحمَّامات العامّة التي بناها الرّومان قد اختفت بعد انتشار المسيحيّة ، وعلاوة على ذلك كانت الكنيسة تُغلق الحمّامات وتبنى الأديرة ، والإسلام على عكس ذلك كان يبنى الحمَّامات قُرب المساجد ، ولا يُوجد مسجد في العالم بدون نافورة ماء على الأقلّ وليس في هذا صُدفة! والله تعالى غالب على أمره .

<sup>(</sup>١) أخرجه التّرمذي [ ٢٧٩٩] وأورده في فيض القدير [ ١٧٤٨] وحسّنه.

#### [الجـــز، الرَّابــع]

الغُسل والتَّيمُّم من العوامل المؤثرة التى تستهدف العودة بالمسلم إلى الحالة الأولى التى كان عليها قبل الحَدث ( ۷۷۱ - ۲۸۲ )

# التار (لغسل

#### (الباب الأول)

(أوّلا) ـ تعريف الغُسْل وشروط وجوبه وصحته.

(ثانيا) ـ مُوجبات الغُسل وهي خمس.

(ثالثا) ـ تعريف الجنابة.

(\*) هل ينجس المسلم بالجنابة . (\*) ما يجوز للجُنب فعله .

(رابعا) ـ ما يحرم على الجُنَب: .

#### (الباب الثاني)

#### من الجنابة الى الطمارة أولاً ـ أركان الغُسل

\* النِّية وعدم الجهر بها. \* تعميم الجسد بالماء بتفصيل عند الأئمَّة.

ثانيا ـ ما يُفترض في الغُسل من أحكام

(١) نقضٍ المرأة لضفائرها في الغُسْل. (٢) المضمضة والاستنشاق في الغُسْل.

(٣) الدُّلْك في الغُسْل واجب أم سَنَّة؟.

#### ثالثا ـ سُنن الغُسل

(١) التسمية في أوّل الوضوء (٢) غَسْل اليدين (٣) غَسْل الفرج (٤) إِزالة ما على الجسد من نجاسة ودَرَن (٥) الوضوء قبل الغُسْل (٦) كيفيّة غَسْل الرّجلين.

#### (الباب الثالث)

#### أولاً \_ الغُسل الرافع للأحداث الحُكمية

(١) ـ غُسْل رسول الله عَلِيُّ وهديه فيه. (٢) ـ الغُسْل الكامل.

(٣) - الغُسْل المُجزىء. (٤) - هل يجوز الغُسْل بماء لحقه صابون؟ .

ثانيـا ـ أقسـام الغُسُل

(القسم الأول)

#### الأغسال المفروضة

الغُسْل من الجنابة.

الحكمة من وجوب الغُسل بعد الجماع.

- \* هل لِلزّوج أن يُجبر زوجته على غُسْل الجنابة؟.
  - \* الغُسْل من الحيض والنَّفاس.
    - \* غُسْل الكافر إذا أسلم.

### ( تغميل(لسبن)

\* حُكم تغسيل اللِّيت. \* سبب تغسيل اللِّيت. \* شروط وجِوب تغسيل الميِّت.

\* شروط صحّة تغسيل الميّت. \* من يتولّى غَسْل الميّت. \* حُكم غَسْل الرّوجين الآخر. \* حُكم تجهيبز الكافر وغَسْله. \* كيفيّة غَسْل الميّت:

تبخير الكان وقت الغُسل - ستر عورة الليت - نزع ثياب الليت - تغسيله في مكان مستور - تغسيله على مكان عال قليلا - توضئة الليت - تعميم بدن الليت غسلا بالماء - ترتيب الغسلات - تكرار الغسلات إلي ثلاث - نقض شعر المرأة وتضفيره - ما يكره فعله بالميت - تنشيف جسد الميت - ماذا إذا خرج من الميت نجاسة بعد غسله - تطييب رأس الميت و لحيته ومواضع فسله - تطييب رأس الميت و لحيته ومواضع الست و د منه - الأحاديث التي وردت في غسل الميت .

- الكيفية العملية لتغسيل الميت ذكرا أو أنثى.
  - اللائحة الشُّرعية لتغسيل الذَّكر والأُنثى.

#### (القسم الثاني)

#### الأغسال المسنونة

- عُسل يوم الجمعة.
- هل يُجزىء غُسل الجمعة عن غُسل آخر؟ .
  - الرِّخصة في ترك الغُسْل يوم الجمعة.
    - غسل العيدين.
    - ا عُسْل من غَسَل ميَّتًا.
    - غُسْلُ الإحرام والوقوف بعرفة.

#### (القسم الثالث)

#### الأغسال الهندوبـــة

- (١) الغُسْل لدخول مكَّة المُكرَّمة ولو لحائض أو نُفساء.
  - (٢) الغُسْل للوقوف بعرفة.
  - (٣) الغُسْل لمن أفاق من جنون أو إغماء أو سُكر.
- (٤) الإجماع في بعض مسائل الطُّهارة والوضوء والغُسْل.

## كتاب (لغسل (الباب الأول)

#### شروط الغُسُل و موجباته

الغُسْل بالضَّم هو اسم الفعل الذي يقع من الإنسان من إراقة الماء على بدنه و دلكه ، وهو لغة إسالة الماء على الشّيء مُطلقا من قولهم [غَسَّل الشَّيء غَسْلاً]: نظَفه بالماء ، [وغَسَّل الميِّت]: طهره ، وقولهم [اغتسل] وغَسَل الميِّت]: طهره ، وقولهم [اغتسل] أي غَسَل بدنه بالماء . و[المُغتسل]: مكان الاغتسال والماء الذي يُغتسل به ومنه حديث ميمونة قالت «أَدْنَيْتُ لرَسُولِ الله عَنِي غُسْلَهُ مِنَ الْجَنَابَة (١) » . [فالغُسْل بالفتح]: اسم للماء . [والغُسْل بالكسر] كذلك: فهو اسم للماء . [والغُسْل بالكسر] كذلك: فهو ما يُغسل به الرّأس من الصَّابون ونحوه [(٢)].

ومعنى الغُسْل فى الشَّرع استعمال الماء الطَّهور وإيصاله إلى جميع البدن ومنه الفم والأنف على وجه مخصوص مع تمييز ما للعبادة عمّا للعادة بالنَّية، والاغتسال لفظ معلوم عند العرب يُعبَّر به عن إمرار اليد مع الماء على المغسول حتّى يزول عنه ما كان يمنع منه عبادة أو عادة [(٣)]. ولذلك فرقت بين قولهم: [غَسَلْتُ الثَّوبَ] وقولهم: [أفضتُ الماء عليه وغمسته في الماء].

وللغُسْل عند الأئمّة شروط وموجبات وأقسام، أمّا الشّروط فهي كشروط الوضوء، أمّا المُوجبات أو الوضوء، أمّا المُوجبات فهي في الواقع مُبطلات للغُسْل عبَّروا عنها بالمُوجبات أو الأسباب توسُّعًا لسهولة التعليم، وإلاّ فسببه إرادة ما لا يحلّ من الحَدَث الأكبر إلاّ بالغُسْل، وهي الأمور التي سنعرض لها تفصيلا على النّحو التّالى:

#### أوَّلُ ـ شروط وجوب الغُسُل وصحَّتـه

تنقسم شروط الغُسْل إلى ثلاثة أقسام:

- (١) شروط [وجوب] فقط: فيجب الغُسْل من الجنابة على من يجب عليه الوضوء.
  - (٢) شروط [صحّة] فقط: فيصحّ الغُسْل ممّن يصحّ منه الوضوء.
    - (٣) شروط [وجوب وصحة] معا.

وتقدّم بيان ذلك كله في مبحث شروط الوضوء وقد تختلف بعض شروط

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٦٦] ومسلم [٣١٧/٣٧].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ١٤] والموسوعة الفقهيّة [٢٩٧/٢٩]..

<sup>(</sup>٣) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ١ ص ٤٣٨].

الغُسْل عمَّا تقدَّم من شروط الوضوء، فمن ذلك [الإسلام] فإنّه ليس بشرط في صحّة غُسل الكتابيّة، فإذا تزوّج المُسلم كتابيّة وانقطع دم حيضها أو نفاسها فإنّه لا يحلّ له أن يأتيها قبل أن تغتسل، فالغُسل في حقِّها مشروع ولو لم تكن مُسلمة، كما لا يُشترط التّمييز في صحّة غُسل المجنونة عند الشّافعية، ولذلك يحلّ لزوجها وطؤها بعد غسلها من حيض أو نفاس وينوى عنها من يُغسّلها [(١)].

#### ثانيا ـ موجبات الغُسل

الموجبات هى الأسباب التى تُوجب الغُسل حيث لا يجب على المكلَّفين فعله إلا إذا تحقَّق واحد منها، والموجب اسم الفاعل من الإيجاب [وهو ضد الختار الذى إن شاء فعل وإن شاء لم يفعل، فهو الذى يجب أن يصدر عنه فعل من غير قصد] أمّا المُوجب هنا فهو مدلول صيغة الأمر لا مدلول اللَّفظ المركَّب من همزة وميم وراء، فالكلام هنا فيما يدل عليه لفظ «اركعوا، اسجدوا، اغتسلوا» ونحوها [(٢٠]].

والحَدَث وصف شرعى يحلّ بالأعضاء يمنع من مُباشرة ما لا يجوز إِلاّ بالطَّهارة ، أو هو النّجاسة الحُكمية المانعة من الصّلاة وغيرها ، وأسباب الحَدَث ما هو مظنّة الأحداث غالبا أو ما أدّت إلى خروج الأحداث غالبا [ (٣) ] .

ومن الأحداث التي تُوجب الغُسل على المكلُّفين:

#### (١) ـ نُزول المنى دفقا بلدّة

ويتحقّق بانفصال المنيِّ من صُلب الرَّجُل وبروزه من الحشفة ومن ترائب (٤) المرأة إلى فرجها الظّاهر، ورغم أن للمرأة منيًّا إلا أنّه لا ينفصل خارج القُبُل كالرَّجل وإنّما يُعرف إنزالها بشهوتها، والدَّليل على ذلك:

١ ـ قول الله تعالى ﴿ وَإِن كُنتُم جُنبُ ا فَكَطَهَّرُوا ﴾ [المائدة: ٦]. والجُنب هو الذي خرج منه المني دفقا بلذة.

٢ قوله عَلَا عندمسلم «إِنَّمَا الْمَاءُ مِنَ الْمَاء (٥)». أى الغُسل وعبَّر بالماء عنه، وقوله «منَ الْمَاء»: أى من المنى وهو محمول على ما إذا باشرها فيما سوى الفرج.

ويُشترط عند جمهور أهل العلم لوجوب الغُسل بخروجه أن يكون دفقا وبلذَة

<sup>(</sup>١) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ١١٠].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج٣ ص ٣٧٨] والموجز في أمور الفقه [ص ٩٨].

<sup>(</sup>٣) انظر التّعريفات [ص ٧٣] والرُّوض المربع [ص ١٨].

<sup>( \$ )</sup> المشهور في كلام العرب عن التّرائب أنّها عظام الصُّدر والنَّحر [انظر القرطبي ج ٢ ص ٥ ].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٨٠ / ٣٤٣] وأبو داود [٢١٧].

ويأتى الدَّفق مُوافقًا لقوله تعالى ﴿ خُلِقَ مِّن مَّآءٍ دَافِقٍ ﴾ [الطَّارق:٦]. ولهذا ذكروا لهذا الله الله الله علامات [(١)].

(الأولى) أن يخرج دفقا ويكون باندفاعه من القُبُل بقوة.

(الثَّانية) أن تكون رائحته كرائحة البيض إِذا كان يابسا، وكرائحة الطّين واللّقاح إذا كان غير يابس.

(الثَّالثة) فتور البدن بعد خروجه وهو سُكون وانكسار يلمُّ به بعد جهد ونشاط.

(والْمَنِيُّ) هو من الرَّجل ماء أبيض ثخين ينكسر الذَّكر بخروجه يشبه رَطبًا رائحة الطَّلع ويابسًا رائحة البيض، ومن المرأة ماء رقيق أصفر لقوله عَلَيْ «إِنَّ مَاءَ الرَّجُلِ عَلِيظًا أَبْيَضُ، ومَاءَ الْمَرْأَة رَقِيقٌ أَصْفَرُ، فَمِنْ أَيِّهِمَا عَلاَ أَوْ سَبَقَ يَكُونُ مِنْهُ الشَّبَةُ (٢)».

وعلى ذلك فإِنَّ لنزول المني ثلاث حالات:

#### ( الحالة الأولى)

#### نزول المنس من غير جماع

أن ينزل في اليقظة بلذة من غير جماع أو كان هذا النزول لمرض أو برد على التفصيل لتالى:

رأوّلا) - فالذى يخرج بلذَّة للاعبة أو مُباشرة أو تقبيل أو عناق فإنه يُوجب الغُسْل سواء نزل مُصاحبًا للَّذة أو نزل بعد سُكونها، ومثل ذلك في الحكم ما إذا داعب الرَّجُل زوجه أو قبَّلها فلم يشعر بلذَّة ولكنَّه أَمْني عقب ذلك، فإنَّ عليه الغُسْل لقول على رضي الله عنه «كُنْتُ رَجُلاً مَذَّاءً فَسَأَلْتُ النَّبِي عَنِي فَقَالَ: إِذَا رَأَيْتَ الْمَذْيَ فَتَوضَأُ وَاغْسِلْ رضي الله عنه «كُنْتُ رَجُلاً مَذَّاءً فَسَأَلْتُ النَّبِي عَنِي فَقَالَ: إِذَا رَأَيْتَ الْمَذْيَ فَتَوضَأُ وَاغْسِلْ ذَكَرِكَ وَإِذَا رَأَيْتَ فَضْخَ الْمَاء فَاغْتَسلْ (٣) ». والفضخ الدّفق، وفي رواية لأحمد «إِذَا خَذَفْتَ فَاغْتَسلْ مَنَ الْجَنَابَة، وَإِذَا لَمْ تَكُنْ خَاذَفًا فَلاَ تَغْتَسلْ (٤٠)». وقوله «إِذَا خَذَفْتَ»: أي إذا أنزلت وخذف النّطفة إلقاؤها في الرّحم، وهذا مُوجب للغُسْل اتفافا، إلا أنهم اختلفوا في عدّة أمور:

(١) -إذا خرج المنى بلا شهوة كأن خرج لمرض أو برد مثلاً كان مُوجبا للغُسْل عند الشّافعية، وهو غير مُوجب لـه عند الأكثرين، وعلى الأوّل: لو خرج المنى من الرَّجُل بعد اغتساله بدون لذّة وجب عليه إعادة الغُسل وما صلاَّه بالغُسل الأوّل، أمّـا

<sup>(1)</sup> أنظر الشّرح الممتع [ج 1 ص ٢٧٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٣٩٤٥] ومسلم [٣١١/٣١] والنّسائي [٢٠٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٠٢٨] وأبو داود [٢٠٦] والنسائي [١٩٣].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٨٤٧].

لو خرج من المرأة منيٌّ بعد غُسْلها فإن كانت أنزلت قبل الغُسْل لزمها إعادته لاختلاط مَنيُّهِا بمنى الرَّجُل، وإن لم تكن أنزلت قبل الغُسْل فلا يلزمها إعادته لأنَّ هذا من منيًّ الرُّجُل لا منيُّهَا هي.

(٢) -إذا انفصل المنيُّ من مقرِّه وهو صُلب الرَّجُل أو ترائب المرأة بلذَّة ولم يخرج إلى ظاهر القبل فلا غُسِل عليه عند الجمهور وهو رواية عن أجمد، والمشهور عنه وجوب الغُسْل لأنّ الجنابة تباعُد الماء عن محلِّه وقد وُجد فيجب الغُسِل عنده. [وللجمهور] أنَّ النَّبِي يَرَاكُ عَلْقِ الإغتسالِ على الرَّؤية أو الحذف فلا يثبت الحُكم بدونه، وفي إيجابه بمجرد الانفصال حَرَج والحَرَج مرفوع [(١)].

(٣) - لا يُشترط عند الجمهور استمرار اللَّذَّة حتّى خروج المنيّ إلى ظاهر الجسد، فإذا ما احتلم فوجد اللَّذَّة ولم يُنزل حتّى توضًّا وصلَّى لزمه الغُسْل عند الجمهور خلافًا لأبي يوسف ولا يُعيد الصّلاة إِلاّ عند أحمد لوجوب الغُسْل عليه بمجرّد انفصال المنيّ عن مقرّه بشهوة.

(٤) ـ لو اغتسل المرء بعد الجماع قبل النّوم أو البول أو المشي الكثير ثمّ سال منه بقيّة المنيّ بلا شهوة ، فإِنّه يلزمه إعادة الغُسْل عند أبي حنيفة ومحمّد والشّافعي ورواية عن أحمد، أمّا لو خرج بقيّة المني بعد البول، أو النّوم، أو المشي، فلا يُعاد الغُسْل عند الحنفيّين ومالك، وقالت الشَّافعية يلزمه إعادة الغُسْل لعموم قول النّبي عَلَيُّ من رواية أبي سعيد الخدري رضى الله عنه «إِنَّمَا الْمَاءُ مِنَ الْمَاءِ <sup>(٢)</sup>». ولكونه من نوع «الحَدَث» فإِنَّه ينقُض مُطلقا كالجماع وسائر الأحداث.

وقالت الحنبليَّـة إذا نزل المنيّ بلدّة بعد الغُسْل لزمه الإعادة ، وإن نزل المنيّ بلا لذّة بعده نقض الوضوء فقط ، وللمالكيّة في ذلك تفصيل يُؤخذ من قول الشّيخ الدّردير في الشّرح الصِّغير: [أنّ الغُسْل يجب على المُكلّف:

أ-بخروج منيّ بنوم ولو بلا لذّة ، وبخروجه يقظة إن كان بلذّة مُعتادة من نظر أو فكر في جماع أو مباشرة ، وإن حصل الخروج بعد ذهاب اللَّذة فإنَّه يجب الغُسْل.

ب إن لم يكن خروج المنيّ بلذّة مُعتادة لكنّه خرج لمرض، أو كان بلذّة غير مُعتادة كحكَّة الجُرب أو اهتزاز دابَّة ففيه الوضوء فقط ، كمن غيَّب الحشفة في الفرج فاغتسل ثمّ خرج منه منيّ بعد الغُسل فعليه الوضوء فقط لأنّه اغتسل للجنابـة(٣)].

<sup>(</sup>١) انظر المغنى لابن قُدامة [ج ١ ص ٢٠٢].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣٤٣/٨٠] وأبو داود [٢١٧] وأحمد [٢١٣٧]. (٣) انظر الشّرح الصّغير [ج ١ ص ٥٦ -٥٣].

#### ( الحالة الثّـانية) الاحتــــلام

أن ينزل المنى في النّوم ويُعبَّر عنه بالاحتلام (١) فإذا ما استيقظ المرء ووجد بللاً فلا يخلو من ثلاثة أمور:

١ ـ من احتلم ثمّ استيقظ من نومه فوجد بللا في ثيابه أو على بدنه أو على فاهر قُبُله فإن تيقُن أنّه منى فإنّه يجب عليه الغُسْل اتّفاقًا وإن لم يتذكّر احتلاما لقول عائشة «سُئل رَسُولُ الله عَلَى عَنِ الرَّجُلِ يَجدُ الْبَلَلَ وَلاَ يَذْكُرُ احْتلامًا؟ قَالَ: يَغْتَسلُ، وَعَنِ الرَّجُلِ يَجدُ الْبَلَلَ؟ قَالَ: لاَ غُسْلَ عَلَيْه. فَقَالَت أُمُسلَيمٍ؛ الْمَرَّأَةُ تَرَى ذَلِكَ أَعَلَيْها غُسْلٌ؟ قَالَ: نَعَمْ إِنَّمَا النِّسَاءُ شَقَائِقُ الرِّجَالِ (٢)». فَقَالَت أُمُسلَيمٍ؛ الْمَرَّأَةُ تَرَى ذَلِكَ أَعَلَيْها غُسْلٌ؟ قَالَ: تَعَمَّ إِنَّمَا النِّسَاءُ شَقَائِقُ الرِّجَالِ (٢)».

وروى ابن ماجه من حديث عائشة أن رسول الله على قال «إِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ من نَوْمه فَرِأَى بَلَلاً وَلَمْ يَلَا عَلَمُ اغْتَسَلَ، وَإِذَا رَأَى أَنَّهُ قَد احْتَلَمَ وَلَمْ يَلَ بَلَلاً فَلاَ غُسْلَ عَلَيْه (٣)» وظاهره يدل على وجوب الغُسل بوجود البلل مُطلقا وإلى ذلك ذهب ابن عبّاس تَعْلَقْتُ والشّعبي وابن جبير والنّخعي. (قال) التّرمذي [وهو قول غير واحد من أصحاب النّبي عَلَيْ والتّابعين: أنّه إذا استيقظ الرّجل فرأى بلّة أنّه يغتسل وهو قول التّورى وأحمد، وإذا رأى احتلاما ولم ير بلّة فلا غُسْل عليه عند عامّة أهل العلم (٤)].

٢ - من لم ير للماء أثرا وإن رأى في النّوم أنّه قد [احتلم] فإنّه لا يجب عليه الاغتسال لحديث عائشة «وعَن الرَّجُل يَرَى أَنَّهُ قَد احْتَلَمَ وَلاَ يَجدُ الْبَلَلَ؟ قَالَ: لاَ غُسْلَ عَلَيْه». وقوله ﷺ لأم سليم «نَعَمْ فَلْتغتسلْ إِذَا وَجَدَت الْمَاءَ (٥)». أى رأت الماء بعد الاستيقاظ وأتى به بعد الجواب بنعم لأنّها ليست نصَّا في الجواب على وجوب الغسل، وفي رواية البخارى «إِذَا رأت الْمَاء». وحمله الوجود والروّية في الرّوايتين على العلم مردود، لأنّ العلم حال النّوم مُتعَذَّر، ولأنّ الرّجل إذا رأى أنّه جامع وعلم أنّه أنزل في النّوم ثمّ استيقظ فلم ير بللاً لا يجب عليه الغسل فكذلك المرأة.

٣- أن يجهل هل هو مني أم لا، فإن وجد ما يُحال عليه الحُكم بكونه منيًا أو مذيًا أحيل الحُكم عليه، وإن لم يُوجد فالأصل الطّهارة وعدم وجوب الغُسل، وكيفيّة إحالة (١) الاحتلام افتعال من الحُلْم وهو اسم لما يراه النّائم من المباشرة فيحدث معه إنزال المني غالبا، ويُطلق أيضا على خروج المنى من الرّجل والمرأة في يقطة أو منام ومنه: احْتَلَمَ يُحتَلَمُ احتلامًا، وحَلَمَ الصّبى: أدرك وبلغ مبلغ الرّجال من قوله تعالى ﴿وَإِذَا بُلَغَ ٱلْأَطْقُالُ مِنكُمُ ٱلْحُلُمَ فَلْيُسْتَ عَذِنُوا [النور: ٥٩]. (٢) حديث حسن أخرجه ابن ماجه [٢٠٥]. (٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم ابن ماجه [٢٠٥]. (٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم وابو داود [٢٣٧].

الحُكم أن يقال: إن تذكر أنّه احتلم فإنّنا نجعله منيًا، لأنّ الرّسول عَلَيّ لمَا سُئل عن المراة ترى ما يرى الرْجُل قال «نَعَمْ إِذَا رَأْتِ الْمَاءَ». وإن لم ير شيئا في منامه، وإن كان قد سبق تفكير في الجماع جعلناه مذيًا لأنّه يخرج بعد التّفكير في الجماع دون إحساس بنزوله، وإن لم يسبقه تفكير فقيل يغتسل احتياطا.

#### وتشير الأحاديث إلى:

(أولا) -أنّ الحُكم في الاحتلام يدور على البَلَل دون الرُّؤيا، لأنّ الرُّؤيا تكون تارة حديث نفس ولا تأثير له، وتارة تكون شهوة يُلازمها بَلَل غالبًا فلا يصحّ لإدارة الحُكم إلاّ البَلَل في الحالتين، لأنّ البَلَل شيء ظاهر يصلح للانضباط أمّا الرُّؤيا فإنّها تُنسَى في أكثر الأحوال.

(ثانيا) -أن ظاهر الأحاديث يُوجب الاغتسال إذا رأى البلَّة وإن لم يتيقَّن أنّها الماء الدّافق، ورُوى هذا القول عن جماعة من التّابعين منهم عطاء والشّعبى والنّخعى، وقال أكثر أهل العلم لا يجب عليه الاغتسال حتّى يتأكَّد أنّه بَلل الماء الدّافق واستحبُّوا أن يغتسل من طريق الاحتياط، ولم يختلفوا أنّه إذا لم ير الماء وإن كان رأى فى النّوم أنّه قد احتلم فإنّ لا يجب عليه الاغتسال.

(ثالثًا) ـأن قول النّبى عَلِي «إِنّمَا النّسَاءُ شَقَائقُ الرِّجَالِ»: جملة مُستأنفة فيها معنى التّعليل، وكأنه عَلَي لمّا فهم من أم سُلَيْم استبعاد الاحتلام من النّساء ذكر لهاعلّة ذلك، والشّقائق جمع شقيقة وهى فى الأصل أخت الرَّجُل لأمّه وأبيه، والمُراد هنا أنّهن نظائر الرّجال فى الخَلق والطّباع والأحكام كأنّهن شُققن منهم، فما ثبت من الأحكام للرّجال يثبت للنساء إلا ما قام عليه دليل الخصوصيّة فيجب الغُسْل على المرأة برؤية البلل بعد النوم كالرَّجُل.

#### ماذا لو احتلمت المرأة

[إِنَّ الله لاَ يَستَحى مِنَ الْحَقِّ]: إِنّه القول الذي مهدت به أُمُّ سُلَيْم الأنصارية لبسط عُذرها في ذكرها لما الله عَلَيْ ، لأنّ الذي يُعتذر عُذرها في ذكرها الله عَلَيْ ، لأنّ الذي يُعتذر به إذا كان مُتقدّمًا على المُعتذر عنه أدركته النّفس صافيا من العُتب ، وإذا تأخّر العُذر استثقلت النّفس المُعتذر منه فتأثّرت بقُبحه ، وعليه: فإنّ الأوّل يأتي [دافعًا] والنّاني يأتي [رافعًا] ودفع الشّيء المُستكره قبل وقوعه أيسر من رفعه بعد وقوعه .

يأتى ذلك مُقدِّمة لسُوَّال أُمُّ سُلَيْم في حضرة النَّبي الأكرم ﷺ لقول هشام بن عُروة عند البخارى «جَاءَتْ أُمُّ سُلَيْم امْرأَة أَبِي طَلْحَة إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالت : يَا

رَسُولَ الله إِنَّ الله لاَ يَسْتَحْدَى منَ الحَقِّ، هَلْ عَلَى المُرَأَةِ مِنْ غُسْلٍ إِذَا هِيَّ احْتَلَمَتْ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلِيِّ نَعَمْ إِذَا رَأَت ٱلْمَاءَ (١)».

وجاءت رواية مسلم بلفظ «أَنَّهَا سَأَلَتْ نَبِيَّ الله عَلَى عَنِ الْمُرْأَةُ تَرَى فِي مَنَامِهَا مَا يَرَى الرَّجُلُ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ إِذَا رَأَتْ ذَلكَ الْمَرْأَةُ فَلْتَغْتَسلْ (٢٠)». وفي رواية عائشة عند أبي داود «أَرَأَيْتَ المَرْأَةَ إِذَا رَأَتْ فِي المَنامِ مَا يَرَى الرَّجُلُ أَتَغْتَسلُ أَمْ لا ؟ (٣)». وفي رواية أحمد من حديث أُم سُليم «يَا رَسُولَ اللهِ أَرَأَيْتَ إِذَا رَأَتِ المَرْأَةُ أَنَّ زَوْجَهَا يُجَامِعُهَا فِي الْمُنامِ أَتَعْتَسلُ ؟ (٤)». وله النّام أَتَغْتَسلُ ؟ (٤)».

ويأتى البيان من نبينا عَلَي عن كل هذه التساؤلات بقوله «نَعَمْ فَلْتَعْتَسلْ إِذَا وَجَدَتِ الْمَاءَ» أى إِذا وجدت المني بعد الاستيقاظ، وأتى به بعد الجواب بنعم لأنها ليست نصاً فى الجواب على وجوب الغسل كما جاء قوله فى رواية البخارى «نَعَمْ إِذَا رَأْت الْماءَ». وفى الجواب على وجوب الغسل كما جاء قوله فى رواية «نَعَمْ إِذَا رَأْت بللا (٢٠)». ورواه وفى المسند «مَنْ رَأَى ذَلكَ مَنْكُنَّ فَلْتَغْتَسل (٥)». وفى رواية «نَعَمْ إِذَا رَأْت بللا (٢٠)». ورواه النسائى عن خولة بنت حكيم مُختصراً ولفظه «أنها سألت النبي عَلَي عَن الْمَرْأَة تَحْتلمُ فى مَنامها ؟ فَقَالَ: إِذَا رَأْت الْمَاء فَلْتَعْتَسلْ (٧)».

(قال) في الفتح [وفيه ردِّ على من زَعم أنّ ماء المرأة لا يبرز وإنّما يُعرف إنزالها بشهوتها، وحمل قوله «إذا رأت الْماء»: أي علمت به لأنّ وجود العلم هنا مُتعذّر لأنّه إذا أراد به علمها بذلك وهي نائمة فلا يثبُت به حُكم، لأنّ الرّجل لو رأى أنّه جامع وعلم أنّه أنزل في النّوم ثمّ استيقظ فلم ير بللاً لم يجب عليه الغُسْل اتفاقا فكذلك المرأة، وإن أراد به علمها بذلك بعد أن استيقظت فلا يصح لأنّه لا يستمر في اليقظة ما كان في النّوم إن كان مُشاهدًا، فحمل الرُّؤيا على ظاهرها هو الصّواب (^)].

و كأن رسول الله عَلَيْ لمّا فهم من أمّ سُليم استبعاد الاحتلام من النساء بقولها «الْمَرْأَةُ تَرَى ذَلكَ؟». أجابها عَلَيْ بقوله «نَعَمْ إِنَّمَا النّسَاءُ شَقَائِقُ الرِّجَالِ». (قال) الخطابى [فيه من الفقه إِنَّبات القياس وإلحاق حُكم النّظير بالنّظير وأنّ الخطاب إذا ورد بلفظ الذُكور كان خطابا للنّساء إلا مواضع الخصوص التى قامت أدّلة التّخصيص فيها (٩٠).

#### ثمّ يتبقّى في المسألة أمران:

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح آخرجه البخاری [ ۲۸۲] ومسلم [ ۲۹ / ۳۱ ] وأبو داود [ ۲۳۷]. (۲) من حدیث صحیح آخرجه البخاری [ ۲۸۸] والنسائی [ ۱۹۸]. (۳) من حدیث صحیح آخرجه احمد الاستانی [ ۱۹۸]. (۳) من حدیث آخرجه آحمد بإسناد صحیح آخرجه آحمد باسناد صحیح [ ۲۲۹۹۲]. (۵) من حدیث آخرجه آحمد باسناد صحیح [ ۲۲۹۹۲]. (۲) من حدیث آخرجه آحمد باسناد صحیح [ ۲۲۹۹۲]. (۲) من حدیث آخرجه آخرجه النسائی [ ۲۹۸] وابن ماجه [ ۲۹۵]. (۸) باسناد صحیح آخرجه النسائی [ ۲۹۸] وابن ماجه [ ۴۹۰]. (۸)

(الأول) أنّ الظّاهر من المراجعة التي تمّت لأمّ سُليم من عائشة وأمّ سَلَمة في حضرة النّبي عَلَيْ كانت تحمل العُتب والإنكار لطرحها مثل هذه المسألة كما يدلّ عليه ما جاء عند أبي داود عن عائشة أنها قالت «أف لك أترى الْمَرْأَةُ ذَلكَ». وفي رواية «وَهَلْ تَرَى ذَلكَ المَرْأَةُ ذَلكَ ». وفي رواية «وَهَلْ تَرَى ذَلكَ المَرْأَةُ ؟ (١)». «وأف اسم صوت إذا صدر من إنسان عُلم أنّه مُتضجر، وقولها رضى الله عنها «يَا أمَّ سُلَيْمٍ فَضَحْت النّساءَ ! (٢)».

وجاء عند البخارى «فَغَطَّتْ أُمُّ سَلَمَةَ ـ تَعْنِى وَجْهَهَا ـ وَقَالَتْ يَا رَسُولَ الله أَو تَحْتَلُمُ المَرُأَةَ؟ (٣)». أي أترى المرأة الماء وتحتلم؟ وفي رواية يحيي القطّان عن هشام «فَضحكَتُ أُمٌ سَلَمَةَ (٤)». ويجمع بينهما بأنّها تبسّمت تعجُّبا وغطّت وجهها.

(الشَّانى) تحديده عَلَيْ لعلاقة ماء المرأة بشبه الابن كما فى قوله «فَمِنْ أَيْنَ يَكُونُ الشَّبهُ». أى لو لم يكن للأُم ماء ما كان يشبهها الولد أصلا كما فى رواية البخارى «فَفيم يُشْبهُها ولَدهُ هَا؟». وفى رواية «وهَلْ يَكُونُ الشَّبهُ إِلاَّ مَنْ قَبَلِ ذَلكَ». والشَبهُ عَنى المُشابهة وهي الاشتراك ولو فى بعض الصّفات، وذلك أنّ مَاء الرَّجل إذا غلب ماء المرأة يكون شبّه الولد للأب وبالعكس

#### (الحالة الثّالثـة) التقــاء الختانين

ويتحقَّق هذا بإيلاج حشفة الرَّجُل في قُبُلِ المرأة بلا حائل يمنع اللَّذة أو حرارة الفرج بشرط مغيب الحشفة دون إنزال، أو إنزال الماء دون تغييب الحشفة فيلزم

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه مسلم [٣١٤] وأبو داود [٣٣٧].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٩ / ٣١٠] وابن ماجه [ ٩٩٠].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٣٠] ومسلم [ ٣١ ].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٣٢٨].

<sup>(</sup>٥) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ٣٢٨].

الغُسْل لحديث عائشة رضى الله عنها أنّ رسول الله على قال «إِذَا قَعَدَ بَيْنَ شُعَبِهَا الأَرْبَعِ وَمَسَّ الْحَتَانُ الْحَتَانُ الْحَتَانُ الْحَتَانُ الْحَتَانُ الْحَتَانُ الْحُسُلُ (٢)». وجاء عند التّرمذي بلفظ «إِذَا جَاوِزُ الْخَتَانُ الْحَتَانَ وَجَبَ الْغُسْلُ (٣)». الْخَتَانُ الْحَتَانَ وَجَبَ الْغُسْلُ (٣)».

والضّمير في قوله «إِذَا قَعَدَ بَيْنَ شُعبِهَا»: عائد على الواطيء المفهوم من المقام، وقد وقع مُصرَّحًا به في رواية لأبي المُنذر عن أبي هريرة «إِذَا غَشي الرَّجُلُ امراَّتَهُ فَقَعَد بَيْنَ شُعبِهَا»: يعنى يديها ورجليها على التّشبيه بأغصان الشَّجرة المتفرِّعة منها، وهو كناية عن الجماع لأنّه أقرب إلى الحقيقة أو هو الحقيقة في الجلوس ذاته، ويُفسِّره قوله عَلَيْ «إِذَا جَلَسَ الرَّجُلُ بَيْنَ شُعبِهَا الأَرْبُعِ ثُمَّ جَهَدَهَا فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ (٤)».

كما يُراد بقوله «وَمَسَّ الْخِتَانُ الْخِتَانَ»: تغييب الحَشَفة في الفَرْج وليس المُراد حقيقة اللَّمس أو حقيقة المُلاقاة، وقد أُجمع العلماء على أنه لو وضع ذكره على ختانها ولم يُولجه لم يجب الغُسل على أحد منهما، فلا بدّ من قدر زائد على الملاقاة وهو ما وقع مُصرَّحًا به في حديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنه بلفظ «إِذَا الْتَقَى الْخِتَانَانِ وَتَوَارَتِ الْحَشَفَةُ فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ (٥)».

وقوله «تَوارَتْ»: أى غابت، وتغييب الشّىء في الشّىء معناه أن يختفى فيه، فإذا غيَّب المرء حشفته في فرج امرأته وجب عليهما الغُسْل أنزل أم لم يُنزل. فيكون الاعتبار في الجماع بتغييب الحَشفة من صحيح الذَّكر بالاتفاق، فإذا غيَّبها بكاملها تعلَّقت به جميع الأحكام، ولو غيّب بعض الحَشفة لا يتعلَّق به شيء من الأحكام، كما أنّ الأحاديث صريحة في أنّ إيجاب الغُسْل لا يتوقَّف على الإنزال بل يجب بمجرّد الإيلاج لحديث أبي هريرة أنّ رسول الله عَلِيَّة قال «إذا جَلسَ بَيْنَ شُعْبَهَا الأَرْبَعِ ثُمَّ جَهَدَهَا فَقَدْ وَجَبَ الغُسْلُ (٢٠)».

<sup>(</sup>١) ختان الرَّجُل هو الموضع الذي يُقطع منه جلدة القُلفة ، وأمّا ختان المرأة فاعلم أنّ شفريها مُحيطان بثلاثة أشياء: تُقبة في أسفل الفرج وهي مدخل الذُّكر ومخرج الحيض والولد، وتُقبة أخرى فوق هذه مثل إحليل الذَّكر وهي مخرج البول، والثّالث فوق تُقبة البول موضع خفاضها، وهناك جلدة رقيقة قائمة مثل عُرف الدَّيك وقطع هذه الجلدة هو ختانها، فإذا غابت الحَشَفة حاذى ختانها ختانه. [انظر معجم المصطلحات الفقهيّة ٢/ ٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٠٦٩١] ومسلم [٣٤٨/٨٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢١٩٤٥] والتّرمذي [١٠٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٥٠٠].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٥٠١] وأحمد [٢٦٧٠] وأورده في الصّعيحة [٢٦٠].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه أحمد [٦٩٢] والنّسائي [١٩١].

<sup>(</sup>٧) من حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٠٦٩١] ومسلم [٧٨/٨٧].

والشُّعَب جمع شُعبة وهى القطعة من الشّىء، وقيل المراد هنا يداها ورجلاها، وقيل فخذاها وإسكتان ناحيتا الفَرْج، فخذاها وإسْكَتَاها، وقيل فخذاها وشَفْراها. (قال) الأزهرى [الإسكتان ناحيتا الفَرْج، والشَّفْران طرفا النّاحيتين، أمّا قوله «ثُمَّ جَهَدَهَا» بفتح الجيم والهاء: فهى من جهد وأجهد أى بلغ المشقَّة والطَّاقة في الجهد معها.

وكما جاء المعنى في حديث الترمذي [بالجاوزة] في قوله «إِذَا جَاوزَوْ). جاء [باللاقاة] في قوله عَلَيْ «إِذَا الْتَقَى الْخَتَانَانِ فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ (١)». فإذا غابت الحشَفَة في الفرج فقد وقعت اللاقاة، وكما جَاء عند مسلم [بالْمَسُ] كما في قوله «وَمَسُ الْخَتَانُ الْخَتَانُ الْخَتَانَ». فقد ودناه، جاء عند أبي داود [بالإلزاق] في قوله «وَأَلْزَقَ الْخَتَانَ بَالْخَتَانَ (٢)». أي التصق موضع الختان منه بموضع الختان منها، ثمّ جاء التّعبير عن بلوغ المشقّة في معالجة أي التصق موضع الختان منه بموضع الختان منها، ثمّ جاء التّعبير عن بلوغ المشقّة في معالجة الإيلاج عند البخاري بقوله «ثُمُّ جَهَدَهَا (٣)». وفي رواية النّسائي «ثُمُ اجْتَهَدَ (٤)».

(قال) ابن العربى [وليس المراد حقيقة اللَّمس ولا حقيقة المُلاقاة، وإنّما هو من باب المجاز والكناية عن الشّىء بما بينه وبينه مُلابسة أو مُقاربة وهو ظاهر، وذلك أنّ ختان المرأة فى أعلى الفرج ولا يمسمه الذَّكَرُ فى الجِماع، وقد أجمع العلماء على أنّه لو وضع ذَكَرَهُ على ختانها ولم يُولجه لم يجب الغُسل على واحد منهما، فلا بدَّ من قَدْر زائد على المُلاقاة وهو ما وقع مُصرَّحا به فى حديث عبد الله بن عمرو «إِذَا الْتَقَى الْخِتَانَان وَتُوارَتِ الْحَشَفَةُ فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ (٥)».

والتصريح بلفظ [الوجوب] في حديث عبد الله بن عمرو وغيره مُشعر بأنَ ذلك على وجه الحتم، ولا خلاف فيه بين القائلين بأنّ مُجرَّد مُلاقاة الختان بالختان سبب للغُسْل وهو يُفيد الوجوب، وإن كان هناك حائل انتهى، وذلك لأنّ المُلاقاة والمُجاوزة لا يتوقَّف صدقهما على عدمه (٢٠)].

وتقف بنا الرّوايات أمام الدّلالات التّالية:

(١) وجوب الغُسْلِ على الفاعل والمفعول إذا كانا بالغين وإلاّ فعلى البالغ منهما وإن لم يحصل إنزالٌ للمنى، لأنّ كلام العرب يقتضى أنّ الجنابة تُطلق بالحقيقة على الجِمَاع وإن لم يكن معه إنزال، فإنّ كلّ من خُوطب بأنّ فلانًا أجنب من فلانة عَقَلَ أنّه أصابها وإن

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أورده في صحيح الجامع [ ٣٨٥].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢١٦].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٩١] ومسلم [ ٣٤٨ / ٣٤٨].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه النسائي [ ١٩١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٥٠١] وأورده في الصّحيحة [٣/ ٢٦٠].

<sup>(</sup>٦) انظر نيل الأوطار [ج ١ ص ٢٦١].

لم يُنزل، ولم يختلف أحد أنّ الزِّني الذي يجب بـه الحدُّهو الجماع ولو لم يكن معه إنزال، وفيه قال ابن العربي [إيجاب الغُسل بالإيلاج بالنّسبة إلى الإنزال نظير إيجاب الوضوء بمسِّ الذَّكر بالنّسبة إلى خُروج البول، فهما مُتَّفقان دليلاً وتعليلاً (١)].

(٢) أنّ التصريح بعدم التوقّف على الإنزال قد ورد فى بعض طُرق الجديث المذكور فانتفى الاحتمال لما جاء فى رواية مسلم عن الحسن فى آخر هذا الحديث «أوْ لَمْ يُنْزِلْ». كما جاء فى حديث أبى قتادة «أَنْزَلَ أَوْ لَمْ يُنْزِلْ».

(٣) أنّ الصّحيح الذي عليه جمهور الفقهاء وجوب الغُسْل وإن لم يُنزل لحمل ذلك على الجمّاع الكامل في معنى قضاء الشّهوة التي يكون معها الإنزال، ولذلك اختلفوا في كيفيّة الجمع بين هذا الحديث وحديث «إِنَّمَا الْمَاءُ مِنَ الْمَاءِ (٢)». فقالوا: المُراد بالماء الأوّل [ماء الغُسْل] وبالثّاني [الْمَنيّ] أي: إِنّما الغُسَّل من نزول المنيّ فإذا جامع ولم يُنزل فلا غُسْل وهذا منسوخ.

ويأتى تفصيل ذلك عندما تكلم السّادة العلماء عمّا يُسمَّى [بالإِكسال] وهو الجمّاع من غير إنزال من قولهم [أكسل الرَّجُلُ: إذا جامع ثم حصل له فتور فلم يُنزل]. فَكان حُكم ذلك في أوّل الإسلام عدم إيجاب الاغتسال عند عدم الإنزال تسهيلا على النّاس وتوسعة لهم لقلّة ثيابهم لئلا يُسرع إليها البلى من كثرة مُماسة الماء، ولئلا يُصيبهم الضّرر من كثرة الاغتسال.

ودليل ذلك ما جاء عند مسلم من حديث أبى سعيد الخُدرى رضى الله عنه «أَنَّ رَسُولَ الله عَنه «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَى رَجُلِ من الأَنْصَارِ فَأَرْسَلَ إِلَيْه، فَخَرَجَ الرَّجُلُ وَرَأْسُهُ يَقْطُرُ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَى عَلَى الله عَلَى

ومعنى [الإِقحاط] في الحديث عدم إِنزال المنيّ وانحباسه، وهو استعارة من قحوط المطر، فلو كان الإِيلاج بلا إِنزال مُوجبا للغُسْل في ذلك الزّمان لتحرَّج أصحاب النّبي عَلَيْكُ ولوقعوا في المشقّة العظيمة وشريعتنا تأبي ذلك.

ثمّ تأتى رواية أبى داود وغيره عن أبى بن كعب رضى الله عنه «أنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ إِنَّمَا جَعَلَ فَلِكُ وَلَع ذَلِكُ رُخَصَةً لِلنَّاسِ فِي أَوَّلِ الإِسْلاَمِ لِقِلَّةِ الثِيَابِ، ثُمَّ أَمَرَ بِالغُسْلِ وَنَهَى عَنْ ذَلِكَ (٤)».

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٤٧٣].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد حسن [١١٣٧٢] وأبو داود [٢١٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٨٧ / ٣٤٥] وابن ماجه [٤٨٦] وهو منسوخ.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢١٤] وابن ماجه [٩٩١].

لتنسخ الحكم الأوّل وتُؤكّد على أنّ الجماع مُوجب للغُسل مُطلقا حصل إنزال أم لا، وإلى ذلك ذهب الخُلفاء الأربعة والعترة وجمهور الصَّحابة والفقهاء لقوله عَلَي في الحديث «وَإِنْ لَمْ يُنْزِلْ». وهذا صريح في وجوب الغُسْل.

(قال) النّووى [اعلم أنَّ الأُمَّة مُجتمعة على وجوب الغُسْل بالجماع وإن لم يكن معه إنزال(١)]. وعليه فإنّ كلّ من أنزل في اليقظة بلذّة الجماع أو من غير جماع ومن احتلم ثمّ استيقظ فوجد بللاً في ثيابه أو على بدنه ولم يدرك الشّهوة، فكلّ واحد من هؤلاء يلحق به لفظ الجنابة المُوجبة للغُسْل بالإجماع الذي اتّفقت عليه الأُمّة وهو الأمر الذي نعرض لتفصيله بمشيئة الله تعالى بعد هذا الفصل.

#### (۲) ـ انقطاع دم الحيض والنَّفاس

أجمع الصّحابة ومَنْ بَعْدَهم على وَجوب الغُسْلِ لانقطاع دم الحيض والنّفاس لحديث عائشة رضى الله عنها «أَنَّ فَاطَمَةَ بِنْتَ أَبِي حُبِيْشٍ كَانِتْ تُسْتَحَاضُ فَسَأَلَت النَّبِي عَلِي فَقَالَ: ذَلِكَ عِرْقٌ وَلَيْسَ بِالْحَيْضَة ، فَإِذَا أَقْبَلَت الْحَيْضَة فَدَعى الصّلاَة ، وَإِذَا أَقْبَلَت الْحَيْضَة فَدَعى الصّلاَة ، وَإِذَا أَقْبَلَت الْحَيْضَة فَدَعى الصّلاَة ، وَإِذَا أَدْبُرَتْ فَاغْتَسلى وَصَلِّي (٢)». وعن معاذ بن جبل رضى الله عنه أن النّبي عَلَي قال «إِذَا مَضَى لِلنُفَسَاء سَبعٌ ثُمَّ رأَت الطُّهْر فَلْتَغْتَسِلْ وَلْتُصَلِّ وَلْتُصَلِّ (٣)».

ومن دلالات الحديث:

(١) أنّ انقطاع الحيض شرط في وجوب الغُسْل منه فلو اغتسلت قبل أن تطهر لم يصحّ، إذ من شرط صحّة الاغتسال الطّهارة.

(٢) أَنَّ النَّفَاسِ نُوع مِن الحيضِ ولهِذَا أَطلَقِ النَّبِي عَلَيُّ مُسمَّاهُ على الحيضِ لقوله عَيَّ لَعَائشة رضى الله عنها لما حاضت «لَعَلَّكِ نُفِسْتِ (٤)». وبه أجمع العلماء على وجوب العُسل بالنَّفاس كالحيض.

#### (۳) *ـ م*ن ولدت ولم تر دما

من النّفاس الموجب للغُسْل [الولادة بلا دم] عند الأئمَّة الثَّلاثة الحنفيّة والمالكيَّة والمالكيَّة والشّافعية، فلو فرض وكانت المرأة زهراء لا ترى دما ثمّ ولدت فإنّ الغُسل يجب عليها بمجرّد الولادة، وخالف الحنابلة في ذلك عندما قالوا أنّ الولادة بلا دم لا تُوجب الغُسل، لأنّه لا نصّ فيه ولا هو في معنى المنصوص.

<sup>(</sup>۱) انظر نووی مسلم [ج ۲ ص ۲۷۳].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٣٢٠] ومسلم [ ٦٢ / ٣٣٣].

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في سُننه [ ١ / ٣٤٢].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٣٠٥] ومسلم [ ١٢١١ / ١٢١].

(قال) في الشّرح الممتع [ليست الولادة العارية عن الدّم مُوجبة للنّفاس، فلو أنّ امرأة ولدت ولم يخرج منها دم فلا غُسْل عليها، لأنّ النّفاس هو الدَّم ولا دم هنا، وهذا نادر جدا، وقال بعض العلماء: إنّه يجب الغُسْل والولادة هي الموجبة، ولأنّ عدم الدّم مع الولادة نادر والنّادر لا حُكم له، ولأنّ المرأة سوف يلحقها من الجهد والمشقة والتعب كما يلحقها في الولادة مع الدّم (١)].

#### (Σ) ـ تغسيل الهيّت الهسلم

أجمع العلماء على أنّه يُفترض على الأحياء فرض كفاية تغسيل الميت المسلم الذى لم يقم به ما يمنع الغُسْل كالشّهادة في المعركة والقتل ظلمًا لما جاء عن ابن عبّاس رضي الله عنهما «بَيْنَمَا رَجُلٌ وَاقْفٌ مَع النّبِي عَلِي بَعَرَفَةَ فَوَقَصَتْهُ نَاقَةٌ فَمَاتَ فَقَالَ الله عنهما «بَيْنَمَا رَجُلٌ وَاقْفٌ مَع النّبِي عَلِي بَعَرَفَةَ فَوَقَصَتْهُ نَاقَةٌ فَمَاتَ فَقَالَ النّبي عَلِي الله عنهما و لا تُخمَرُوا رأسه فَإِنّه يُنهُ عَنْ يُومَ الْقيامَة مُلَبّاً و مَ وقولة عَلَي أَحُد «لا تُغسّلُوهُمْ فَإِنّ كُلَّ جُرْحٍ أَوْ كُلَّ دَم يَفُوح مَسْكًا يَوْمَ الْقيامَة وَلَمْ يُصَلّ عَلَيْهِمْ (٣)».

هذا وسبب لزومه عند الحنفيين الحدَث على الأصح لأن الموت سبب للاسترخاء وزوال العقل، وهو عند الشّافعية للنّظافة وروى ذلك عن مالك فلا لزوم فيه للنّية، ويصح التّغسيل من الكافر والمجنون، وسببه عند الحنبليّة الموت تعبّدا لا عن حَدَث، لأنّه لو كان عنه لم يرتفع مع بقاء سببه كالحائض لا تغتسل مع جريان الدّم، ولا عن نحس لأنّه لو كان عنه لم يطهر مع بقاء سبب التّنجيس وهو الموت وهو المشهور عن مالك (٤٠).

وتغسيل الميّت يشمل [السَّقْط] فإن نُفخت فيه الرُوح غُسِّل وصلِّي عليه و كُفِّن إِذَا كَانَ قد أَتَم في بطن أُمّه أَربعة أشهر ودليل ذلك قول النّبي عَلَيه من حديث ابن مسعود «إِنَّ أَحَدَكُم يُجْمَعُ خَلْقُهُ في بَطْنِ أُمّه أَرْبَعِينَ يَوْما، ثُمَّ يكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلكَ، ثُمَّ يكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلكَ، ثُمَّ يبعثُ الله مَلكاً ويَوْمُ بأَرْبع كَلمَات ويُقَالُ لَهُ: ثُمَّ يكُونُ مُضَغَةً مِثْلَ ذَلكَ، ثُمَّ يبعثُ الله مَلكاً ويَوْمُ بأَرْبع كَلمَات ويُقَالُ لَهُ: اكْتُب عَمَلَهُ وَرِزْقَهُ وَأَجَلَهُ وَشَقِيًّ أَوْ سَعِيدٌ، ثُمَّ يُنْفَخُ فيه الرُّوحُ (٥٠)». وهذا لا يعلمه النّبي عَنِي بدون وحي إذ لا مدخل للأجتهاد فيه [(٢٠)].

<sup>(</sup>١) انظر الشّرح المتع [ج ١ ص ٢٨٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٩١٤] والبخارى [١٨٥٠] ومسلم [١٩٣/ ١٩٣].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٣ ١ ١٤] وأبو داود [٣١٣٨].

<sup>(</sup>٤) انظر كشاف القناع [ج ١ ص ١٠٨].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٢٠٨] ومسلم [٢٦٤٣].

<sup>(</sup>٦) انظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ٢٨٦].

#### (٥) الغُسل لدخول الإسلام

يجب الغُسْل على كافر أسلم ولو مُرتدًّا ولو صبيًّا مُميّزًا وإن اغتسل قبل إسلامه لقول قيس بن عاصم رضى الله عنه «أتَيْتُ النَّبِيَّ عَلَيُّ أُرِيدُ الإسلامَ فَأَمَرَنِي أَنْ أَغْتَسلَ بِمَاء وَسدْر (١٠)». والأصل في الأمر الوجوب، فإنه لمّا طهر باطنه من نَجَس الشَّرك فكان من الحكمة أن يُطهر ظاهره بالغُسْل والتنظيف.

كما يجب الغُسْل عند الشَّافعية على من أجنب حال كُفره اغتسل أم لا لعدم صحة غُسْله وقتئذ لتوقُف صحّة الغُسْل على النِّية المتوقَّفة على الإسلام، كما يُستحب لمن لم يجنب وهو معتمد مذهب مالك، لأنّه عَلَى الم يأمر كلّ من أسلم بالغُسْل، ولو كان واجبا لما خصّ بالأمر به بعضا دون بعض، فيكون ذلك قرينة لصرف الأمر إلى النّدب.

أمّا وجوبه على من أجنب فللأدلّة القاضية بوجوبه لأنّها لم تُفرِّق بين كافر ومسلم، وقال الحنفيّون: يجب على من أجنب ولم يغتسل حال كُفره فإن اغتسل لا يجب لما تقدّم من الأدلّة في ذلك.

## [ فائرة في الجيعين النُّعُمُين]:

لقد قام الآتفاق على أنّ الغُسل الواحد يُجزى، عن حيض وجنابة وتغييب حشفة وإنزال، كما يُجزى، عن جمعة وعيد، أو عن جنابة وجُمعة إذا نوى الكلّ عند الأئمّة الأربعة والجمهور، ولأنّ النّبي عَلَيْ لم يكن يغتسل من الجماع إلاّ غُسْلا واحدا وهو في أغلب الأحوال يتضمّن شيئين إذ هو لازم للإنزال غالبا.

كما لا يلزم الغُسل في أربعة أحوال:

١ - لا يُفترض الغُسل اتفاقا لمذْى أو ودْى، ولا لاحتلام بلا بلل، لا فرق فى ذلك بين رجل وامرأة، فإذا احتلمت المرأة بلذة ولم يخرج ماؤها إلى فرجها الظاهر فلا غُسل عليها عند الإجماع.

٢ - ولا يُفترض بتغييب بعض الحشفة ولا بإلصاق الختانين بلا إيلاج.

٣ ـ ولا يُفترض عند غير الشَّافعيَّة بخروج منيٌّ بلا لذَّة ولو حُكما.

٤ ـ ولا يجب عند المالكية بمنى خرج بلذة غير مُعتادة كأن خرج لنزوله من ماء حار أو لحك الجرب وتحريك دابّة إن لم يتماد فيهما ، فإن تمادى بعد شعوره باللذة من حك الجرب وتحريك الدَّابة وجب الغُسل عندهم .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٠٤٨٩] وأبو داود [٣٥٥] والتّرمذي [٥٠٥].

#### ثالثا ـ تعريف الجنابـــة

الجنابة في الأصل هي البُعد عن أي شيء كان، وفي العُرف [هي البُعد عن الطَّهارة التي لا تحصل إلا بالغُسل، والحاصل أنها الحَدَث الموجب للغُسل، (أو) هي المترتبة على التقاء الختانين وخروج المني على وجه الشّهوة، وسُمِّيت بذلك لكونها سببا لتجنب الصّلاة شرعا (١)].

ولقد ذكر القرآن الكريم لفظ [الجنابة] في آيتي الطَّهارة هن سورتي النساء والمائدة فقال تعالى في الأولى ﴿ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرى سَبِيل حَتَّىٰ تَغْتَسلُواْ ﴾ [النساء: ٤٣]. أي لا تصلُّوا وقد أجنبتم، وفيها التصريح بالاغتسال وبيان التَطهير المطلوب، كما دلت على أنّ استباحة الجُنُب للصّلاة ومكوثه في المسجد مُتوقَف على هذا الاغتسال، ثم قال تعالى في الثّانية ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبً ا فَأَطَّهَرُواْ ﴾ [المائدة: ٢]. أي فاغتسلوا، ويُستفاد منها وجوب الغُسل على الجُنب لقوله تعالى ﴿ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

والجنابة حال يُوصف بها من نزل منه مني أو كان منه جماع، وهى أمر معنوى يقوم بالبدن ويمنع صحة الصّلاة إذا خالط الرجل المرأة، ولذا قيل للَّذى يجب عليه الغُسل [جُنبا] لأنه بخروج الماء الدّافق يجتنب الصّلاة والمسجد وقراءة القرآن حتى يتطهّر، فالإيلاج فى القُبُل بشرط مغيب الحشفة دون إنزال، أو الإنزال دون مغيب الحشفة أو مجموعهما، أو الدّفق بشهوة من غير مسّ، أو رؤية ماء الاحتلام بعد النّوم أو الاستمناء، فهذ كله يُفضى إلى الجنابة.

ولفظ الجُنُب لا يُؤنَّث ولا يُثنَّى ولا يُجمع فيستوى فيه الواحد والجمع والمذكَّر والمؤنَّث لأنّه اسم جرى مجرى المصدر والأصل فيه التّنحية والبُعد كما في قول الله تعالى ﴿ وَآجَنُبْنِي وَيَنِيَّ أَن نَّعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: ٣٥]. والجُنُب البعيد كما في قوله تعالى ﴿ فَبَصُرَتْ بِمِ عَن جُنُبُ وَهُمَّ لا يَشْعُرُونَ ﴾ [القصص: ١١]. والجُنُب الغريب النازل في الجوار من قوله تعالى ﴿ وَٱلْجَارِ ٱلْجُنُبِ وَٱلصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ ﴾ [النساء: ٣٦].

والإنسان منذ أن يجنب إلى أن يطهر فإن اسم الجنابة باق عليه مُلصق به حتى يغتسل لأنه [حُكم مُعلَق] إلى غاية مُحددة هي [الاغتسال]. والحكم المعلَّق بالغاية يحتد إلى غايته، ومهما كانت المدة التي يمكثها المرء محصورا داخل [ دائرة الجنابة ] فإنه يظلُّ محكوما فيها بتلك القواعد التي تحدّد له توجُّهاته الشّرعية عبادة وعادة ولا يستطيع أن يتعدى بأفعاله أحكام هذه الدّائرة بحال من الأحوال، ويأتى تفصيل ذلك من خلال مسألتين:

<sup>(</sup>١) انظر تهذيب الأسماء واللُّغات [٣/٥٥] ودستور العُلماء [١/٢١٦].

#### الأُولى ـ هل ينجس المسلم بالجنابة؟

يتصور البعض أنّ المرء إذا أجنب فقد تنجّس، وهذا يتنافى تماما مع حقيقة كلّ من الأمرين، فالجنابة أمر معنوى وصف به الشّارع الحكيم بدن الإنسان كلّه عند الإنزال أو مُجاوزة الختان ويزول عنه بمجرّد الغُسل، أمّا النّجس فهو هذا القدْر الخصوص الذي يمنع جنسه الصّلاة كالبول والدّم، والفارق بين المعنيين واضح: فالأول حكمي والثّاني حسنى وهو ما تُشير إليه رواية مسلم عن حذيفة قال «أنَّ النَّبي عَلَيْ اللهُ وَهُو جُنُبُ ، فَحَاد عَنْهُ فَاغْتَسَلَ، ثُمَّ جَاء فَقَالَ: كُنْتُ جُنُبًا ؟ فَقَالَ عَلَيْ إِنَّ الْمُسْلَم لاَ يَنْجَسُ ، وجاء عند أبى داود «إنَّ الْمُسْلَم لَيْسَ بنَجسٍ».

ويؤيده ما جاء عن أبى هريرة قال «لَقيني رَسُولُ الله عَلَيْ وَأَنَىا جُنُبٌ فَأَخَذَ بِيَدى فَمَشَيْتُ مَعَهُ حَتَّى قَعَدَ، فَانْسَلَلْتُ فَأَتَيْتُ الرَّحْلَ، فَاغْتَسَلْتُ ثُمَّ جِئْتُ وَهُو قَاعَدٌ، فَقَالَ: سُبْحَانَ اللهِ يَا أَبَا هِرَّ، إِنَّ الْمُؤْمِنَ لاَ يَنْجَسُ (٢) ».

ووصف نفسه بقوله «كُنْتُ جُنبًا»: لكونه مُجانب للصّلاة ومواضعها، وهذا الوصف يستوى فيه الواحد والمتعدّد مذكرا كان أو مؤنّثا، ولعلّ حذيفة قال ذلك لظنّه أنّه صار نحسا بالجنابة، إلاّ أن الشّارع الحكيم عَلَي بيّن له أنّ المسلم لا ينجس ولا يصير مُتنجسًا بالجنابة فلا ينجس ما لاقاه، وخصّ هذا بالجنابة أخذا من المقام فلا ينافى أنّه يتنجس بإصابة النّجاسات له، ويحتمل أنّ المعنى لا يصير بالجنابة نحس العين كالبول والغائط.

ولقد خص رسول الله عَلِيَّة المسلم بالذَّكر في قوله «إِنَّ الْمُسْلمَ لاَ يَنْجَسُ»:

ر ١) إِمّا لأنّ المقام مقام خطاب المسلم، أو لأنّه أشار به إلى أنّ الكفّار يجب أن يتجنب منهم كما يتجنّب النّجاسات الظّاهرة.

(٢) أو لأنّ فيه إشارة إلى أنّهم لا يتطهّرون ولا يتباعدون عن النّجاسات بخلاف المسلم فإنّ الطُّهارة لا تنفك عنه أبدا.

(قال) النّووى [هذا الحديث أصل عظيم في طهارة المسلم حيًّا وميّتا، فأمّا الحيّ فطاهر بإجماع المسلمين حتى الجنين إذا ألقته أمّه وعليه رطوبة فرجها، وأمّا الميّت ففيه خلاف للعلماء وللشّافعي فيه قولان الصّحيح منهما أنّه طاهر لقوله عَلَيّهُ «إِنَّ المُسْلمَ لاَ يَنْجَسُ». وما ذكره البخاري في صحيحه عن ابن عبّاس تعليقا «المُسْلمُ لاَ يَنْجُسُ حَيًّا وَلاَ مَيَّتًا (")».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [١١٦ / ٣٧٢] وأبو داود [ ٢٣٠] والنّسائي [٢٦٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٧٨٥] ومسلم [٣٧١].

<sup>(</sup>٣) أورده البخاري في صحيحه [ك ٢٣ ـ ب ٨ قبل رقم [ ١٢٥٣ ].

هذا حكم المسلم، وأمّا الكافر فحُكمه في الطُّهارة والنّجاسة حُكم المسلم(١٠).

ولقد تمسك بمفهوم الحديث بعض أهل الظّاهر فقال إنّ الكافر نجس العين وقواًه بقوله تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾ [التوبة: ٢٨]. وأجاب الجمهور عن الحديث بأنّ المراد أنّ المؤمن طاهر الأعضاء لاعتياده مُجانبة النّجاسة بخلاف المشرك لعدم تحفُظه من النّجاسة ، أمّا المراد بنجاسة المُشرك فهى نجاسة الاعتقاد والاستقذار وليس المراد أنّ أعضاءهم نجسة.

فإذا ثبتت طهارة الآدمى مُسلما كان أو كافرا فعرقه ولعابه ودمعه طاهرات سواء أكان مُحدثا أو جُنبا أو حائضا أو نفساء، ولهذا أباح الله تعالى نكاح نساء أهل الكتاب، ومعلوم أنَ عرقهن لا يسلم منه من يُضاجعهن، ومع ذلك فلم يجب عليه من غسل الكتابية إلا مثل ما يجب عليه من غُسل المسلمة، فدل على أنّ الآدمى الحي ليس بنجس العين إذ لا فرق بين النساء والرّجال، وهذا كلّه بإجماع المسلمين [(١٠)].

#### (الثانية) ـ ما يجوز للجُنُب فعله

يرتبط الجُنب في حياته اليومية بما وضعه الشّارع الحكيم عَلَي من ضوابط ومعايير لتُحدُد المدى الذي يمكن أن يصل إليه وهو على تلك الحالة من تصرُف، فللْجُنب أن يعاود الجماع مع أهله، ويأكل ويشرب، وينام ويمكث في البيت حينًا قبل التطهُّر، وله أن يُخاطب غيره ويُصافحه، ويمشى إلى السّوق ويقضى حوائجه، ويقص شعره ويُقلِّم أظافره، بل له أن يُصبح صائما وهو على الجنابة، إلى غير ذلك من الأمور التي نعرض لها بالتّفصيل على النّحو التّالى:

#### (ا ـ الوضوء لمن أراد العود)

يستحبّ عند أكثر الأئمة لمن أراد أن يُعاود الجماع أن يتوضًا وضوءه للصّلاة لما رُوى عن أبى سعيد الخُدرى أن رسول الله ﷺ قال «إِذَا أَتَى أَحَدُكُمْ أَهْلُهُ ثُمَّ بَدَا لَهُ أَنْ يُعَاود فَلْيَتَوَضًا بَيْنَهُمَا وُضُوءًا (٣) ». وفي رواية ابن خزيمة «فَلْيَتَوَضًا وُضُوءَهُ للصَّلاَة ». أي إذا جامع أحدكم أهله ثمّ أراد أن يُجامع ثانيا فليتوضًا وضوءا شرعيا لأنّه المراد عند الإطلاق في كلام الشّارع الحكيم.

ولقد اختُلف في الأمر بالوضوء بين الجماعين فذهب ابن حبيب المالكي والظَّاهرية إلى أنِّ للوجوب أخذا بظاهر هذا الحديث، وذهب الجمهور إلى أنَّ الأمر فيه للاستحباب

<sup>(</sup>١) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ٣٠٢].

<sup>(</sup>٢) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ٣٠٢] وفتح الباري [ج ١ ص ٤٦٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٧ / ٣٠٨] وأبو داود [ ٧٢٠] والترمذي [ ١٤١].

وهو الظّاهر لما في رواية أبي سعيد الخدرى عند الحاكم من قوله عَلَيْ «ثُمَّ إِذَا أَرَادَ أَنَ يُعَاوِدَ فَلْيَتَوَضَّأُ فَإِنَّهُ أَنَشْطُ للْعَوْد (١) ». وغاية ما يُفيده التّعليل أنّ هذا الوضوء مندوب وليس بواجب إذ العود للجماع ثانيا ليس بواجب.

وذهب أبو يوسف من الحنفية إلى أنّه ليس بواجب ولا مندوب ومحل الأمر فيه على الإباحة، وحمل بعض أهل العلم الحديث على الوضوء اللُّغوى الذى هو غَسْل الفرج احترازا من إدخال النّجس فيه ولأنَّ ما يتعلَّق به من رطوبة فرج المرأة مُفسد للَّذة، وقالوا: إنّما شُرع الوضوء للعبادة لا لقضاء الشّهوة، ولو شُرع لقضاء الشّهوة لكان الجِمَاع الأوّل مثل العُوّد.

وليس ذلك بالقوى لما تقدَّم أنّ المراد به الوضوء الشّرعى ولأنّه لا يخفى الفرق بين الجماع الأوّل والعود، فإنّ العود مُحتاج إلى التّنظيف والحيويّة والنّشاط وتدفُّق الدّورة الدّمويّة، ويُستدلُّ من الحديث على طلب الوضوء ثمّن أراد أن يعود إلى الجماع وعلى أنّ الغُسْل ليس بواجب بين الجماعين.

#### (٢ ـ للجنب أن ينام قبل أن يغتسل)

يُباح للجُنب عند جمهور العلماء أن ينام على وضوء كامل قبل أن يغتسل لحديث عائشة رضى الله عنها «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيُّ كَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَنَامَ وَهُوَ جُنُبٌ تَوَضَّأً وُضُوءَهُ لِلصَّلاَةِ (٢)». وصر حت به لدفع ما يتوهم من أنّ المراد الوضوء اللَّغوى.

ويؤيد ذلك ما رواه الشيخان عن ابن عمر قال «ذَكَرَ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ لَرَسُولِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الوضوء والواو لا تقتضى نَمْ (٣)». أي اغسَل ذكرك ثمَّ توضًا فإن الاستنجاء مُقدَّمَ على الوضوء والواو لا تقتضى ترتيبا كما في رواية عروة عن عائشة عند البخاري «غَسَلَ فَرْجَهُ وَتَوَضَّا للصَّلاة (٤٠)». وكما جاء في رواية أبى نوح أيضا (اغْسِلْ ذَكَرَكَ ثُمَّ تَوَضَّا ثُمَّ نَمْ».

(قال) فى الفتح [يجوز تقديم الوضوء على غَسْل الذَّكَر لأنه ليس بوضوء يرفع الحَدَث وإنّما هو للتعبُّد، إذ الجنابة أشدّ من مسّ الذّكر، فتبيَّن من رواية أبى نوح أنّ غَسْله مُقدَّم على الوضوء، ويمكن أن يُؤخَّر عنه بشرط أن لا يمسّه على القول بأنّ مسّه ينقُض، وإنّما قُلُم الوضوء فى الحديث اهتماما بشأنه وتبرُّكا به، وذهب أهل العلم

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم [٥٥٥] وقال صحيح على شرط الشيخين.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢١ / ٣٠٥] وأبو داود [ ٢٢٢] والنسائي [ ٢٥٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٩٠] ومسلم [ ٧٥ / ٣٠١] والنّسائي [ ٢٦٠].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٨٨] ومسلم [ ٢٢ / ٣٠٥]..

إلى أنّ الوضوء مُستحبّ وليس بواجب وحملوا الأمر في الحديث على النّدب(١)].

وكما جاء هذا الحديث بصيغة الشّرط فقد جاء بصيغة الأمر لما أخرجه البخارى من طريق نافع عن ابن عمر قال «اسْتَفْتَى عُمرُ النَّبِيَّ عَلَيُّ أَيْنَامُ أَحَدُنَا وَهُوَ جُنُبٌ ؟ قَالَ: نَعَمْ يَنَامُ إِذَا تَوَضَأُ (٢) ». وقيل إنّ الحكمة من هذَا الوضوء تخفيف الحَدَث لما رواه ابن أبي شيبة عن شدًاد بن أوس رضى الله عنه قال «إِذَا أَجْنَبَ أَحَدُكُمْ مِنَ اللَّيْلِ ثُمَّ أَرَادَ أَنْ يَنَامَ فَلْيَتَوضَّأُ فَإِنَّهُ نصف عُسْلِ الْجَنَابَة (٣) ». وقيل لينام على إحدى الطهارتين أن ينام فليتوت في منامه، و (قال) ابن الجوزى [الحكمة فيه أنّ الملائكة تبعد عن الوسَخ والريح الكريه، بخلاف الشّياطين فإنّها تقرب من ذلك (٤٠)].

و (فى) حُجَّة الله البالغة [لمّا كانت الجنابة منافية لهيئة الملائكة كان المرضى في حقّ المؤمن أن لا يسترسل فى حوائجه من النّوم والأكل مع الجنابة، فإذا تعذّرت الطَّهارة الكبرى فإنّه لا ينبغى أن يدع الطَّهارة الصُّغرى، لأنّ أمرهما واحد غير أنّ الشّارع وزّعهما على الحَدثين (٥)].

#### (٣-الجنب يؤخر الغُسل إلى آخر اللّيل)

لمّا كان الغُسل من الجنابة واجبا على التَّراخى فإنّه يجوز تأخيره إلى آخر اللَّيل، وهذا لا يُنافى أنّ المبادرة به فى أوّل وقت وجوده أفضل، وإنّما أخّره رسول الله عَلَي إلى آخر اللّيل تيسيرا على الأُمَّة وبيانا للجواز لحديث غضيف بن الحار ث رضى الله عنه «قُلْتُ لَعَائشَةَ: أَكَانَ رسُولُ الله عَلَي غُتَسلُ مِنْ أُوّل اللَّيْلِ أَوْ مِنْ آخره؟ قَالَتْ: كُلُّ ذَلكَ، رُبَّمَا اعْتَسلَ مِنْ أُوّله وَرُبَّمَا اعْتَسلَ مِنْ آخرِه، قُلْتُ: الْحَمَّدُ للهَ الذي جَعل فى هذا الأَمر تيسيرا وسهولَة على النّحو فى الذي بينته أُمُّ المؤمنين رضى الله عنها وأرضاها.

وفى الحديث دليل على أنّ الجُنُب لا يجب عليه الغُسل على الفور بل له أن يُؤخّره إلى آخر اللّيل. (قال) السّندى [قوله «في الأَمْرِ سَعَةً»: أي حيث أباح لنا الأمرين، وبيّن ذلك بتقديم الغُسل مرّة وتأخيره أُخرى، لكن قد يقال: لا دلالة في الحديث

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٤٦٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٨٩] ومسلم [ ٢٣ / ٣٠٦].

<sup>(</sup>٣) أورده في نيل الأوطار [ج ١ ص ٢٥٤ -الشّرح] وقال رواه ابن أبي شيبة بسند رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٤٧٠].

<sup>(</sup>٥) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٨٠].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه أحمد [٧٤٠٨٤] وأبو داود [٢٢٦] والنّسائي [٢٢٣] واللُّفظ له.

على جواز التَّأْخير الذى فيه سعة لجواز أنه كان يغتسل أوّل اللّيل إذا كانت الجنابة أوّل اللّيل، ويغتسل آخره إذا كانت الجنابة آخره، إلاّ أن يقال: يُفهم التَّأْخير بقرينة السُّؤال وبقرينة تقرير عائشة السَّائل على قوله الحمد الله (١٠).

كما جاءت الآثار التي تُؤكِّد أن رسول الله عَلَي كان يطوف على نسائه بغُسل واحد وتحمل الدّلالة على تأخيره للاغتسال عن أوّل وقت وجوبه، كما ثبت أنه كان ينام وهو جُنب بعدما يتوضًا لحديث عائشة رضى الله عنها قالت (إنَّ النَّبِيُّ عَلَيْ كَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَنَامَ وَهُو جُنبٌ تَوَضَّا وُضُوءَهُ للصَلاة (٢)».

ولا يستحبّ في الشَّرع أن يُؤخِّر المرء غُسل الجنابة إلى أن يخرج وقت الصّلاة ، فإنه منذ أن يجنب إلي أن يطهر فإن اسم الجنابة مُلصَق به حتّى يغتسل ، فمهما طال الوقت فإن هذا المُقصر يستمر محصوراً داخل دائرة الجنابة التي تُبعده عن الرَّحمة والطَّهارة والذِّكر ، ثمّ تُسلمه للغفلة والضياع والبُعد عن طاعة الخالق تبارك وتعالي والطَّهارة والذِّكر ، ثمّ تُسلمه للغفلة والضياع والبُعد عن طاعة الخالق تبارك وتعالى لله عَلَي رضي الله عنه أنّ رسول الله عَلَي قال «لاَ تَدْخُلُ الْمَلاَئكَةُ بَيْتا فيه جُنُب وَلاَ صُورَةٌ وَلاَ كَلُب (٣) ». والجُنُب فيه هو من تعوَّد ترك الغُسل وتهاون فيه واعتاد تركه وقصر في إتمامه ، أو من ترك الغُسل تكاسلا عنه .

(قال) في النّهاية [أراد بالجُنُب في هذا الحديث الذي يترك الاغتسال من الجنابة عادة، فيكون أكثر أوقاته جُنبًا وهذا يدلّ على قلّة دينه وخُبث باطنه، وحمل جماعة من العلماء ذلك على ما إذا لم يتوضّأ، فبوّب عليه النّسائي باب (في الجُنُب إذا لم يتوضَّأ، وبوّب عليه النّسائي وضوء (أنّ).

والتلبُّس بالجنابة على هذا النّحو يكون سببًا في امتناع الملائكة الكرام من دخول البيت الذي يُوجد فيه لكونه بعيدًا عن الطَّاعة والعبادة، ممتنعًا بذلك عن الذّكر والتّلاوة، مُضيعًا لضرورة من ضرورات الطُهارة، والمراد بالملائكة في الحديث الذين يطوفون بالرّحمة والبركات والاستغفار، أمّا الجُنُب الذي لا يتّخذ ذلك عادة له، ولا يترك الاغتسال إلى أن يخرج وقت الصّلاة، فلا يمنع ذلك من دخول الملائكة بينه لما تقدّم من أنّه عَلَيْ كان يغتسل تارة أوّل اللّيل وتارة آخره، ومن أنّه رخص للجُنب أن ينام قبل أن يغتسل.

<sup>(</sup>١) انظر سُن النِّسائي [ج ١ ص ٢١٤ - الشّرح].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٢٢] ومسلم [٢١/٥٠٣] وزاد: وقبل أَنْ يَسَامُه.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٦٣٢] وأبو داود [ ٢٢٧] والنّسائي [ ٢٦١].

<sup>(</sup>٤) انظر سُن النسائي [ج ١ ص ٢٣٢ ـ الشّرح].

#### (٤ ـ الجُنب يأكل ويشرب)

رُخُص للجُنُب إِذَا أَرَاد أَن يَأْكُلُ أَو يَشْرِب أَن يَتُوضًا وضوء ه للصّلاة لما أخرجه مسلم عن عائشة «أَنَّ النَّبِيُّ عَلَيُّ كَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَأْكُلُ أَوْ يَنَامَ تَوَضَّا - تَعْنى - وَهُوَ جُنُبٌ (١)». وظاهر الحديث أَن ذلك كَان يتكرّر منه عَلَي للتّعبير فيه [بكَان] المفيدة للتّكرار، ويؤيّد ذلك حديث عمّار بن ياسر الذي أخرجه أبو داود والتّرمذي «أَنَّ النَّبِيَ للتّكرار، ويؤيّد ذلك حديث عمّار بن ياسر الذي أخرجه أبو داود والتّرمذي «أَنَّ النَّبِيَ

والأحاديث تدلّ على أفضليّة الغُسل للجُنب إذا أراد أن يأكل أو يشرب أو ينام، إذ العزيمة أفضل من الرّخصة، وعلى طلب الوضوء للجُنب عند عدم الغُسل إذا أراد شيئا كمّا ذُكر. وقوله «رَخُصَ للْجُنب»: أي سهَّل له أن يجتزىء بالوضوء إذا أراد أن يأكل أو يشرب أو ينام، وحاصله أنّه يجوز للجُنب أن يفعل كلّ ذلك قبل الاغتسال.

(قال) النّووى [ويستحبّ له أن يغسل فرجه ويتوضَّأ لهذه الأمور كلّها، وقد نصّ أصحابنا على أنّه يُكره النَّوم والأكلُ والشُّرب والجِماع قبل الوضوء والأحاديث تدلّ عليه، ولا خلاف عندنا أنّ هذا الوضوء ليس بواجب، وبهذا قال الجمهور، وذهب أبو حبيب المالكي إلى وجوبه وهو مذهب داود الظَّاهرى، والمراد بالوضوء وضوء الصّلاة الكامل ("")].

#### (٥ ـ الجُنُب يُصبح صائما في رمضان)

قامت الأدلَّة على صحَّة صوم من أصبح جُنبًا في رمضان وغيره ولا قضاء عليه لا فرق بين أن تكون الجنابة من جماع أو غيره، وسواء كان ذلك الصّوم فرضا أم نفلا، وسواء كان تأخير الغُسل إلى ما بعد الفجر عمدًا أو نسيانًا، لما رُوى عن عائشة وأُمُّ سَلَمة «كَانَ رَسُولُ عَنِي عَنبِ اللهِ عَيْر احْتلاَم ثُمَّ يَصُومُ (أُ)». وجاء في رواية للبخارى من حديث أُمِّ سَلَمة «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَي كَانَ يُدَّرِكُهُ الْفَجْرُ وَهُوَ جُنبٌ من أَهْله ثُمَّ يَعْتسلُ ويَصُومُ (أُ)». وأرادت بالتقييد بالجماع المبالغة في الرد على من زعم أن فاعل ذلك عمدًا يفطر.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٢ / ٣٠٥] وأبو داود [ ٢٢٤] والنّسائي [ ٢٥٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٢٥] والتّرمذي [٦١٣].

<sup>(</sup>٣) انظر نووی مسلم [ج ٢ ص ٢٢٢].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٨٠٩/٨٠].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٩٢٥] ومسلم [٧٦/ ١١٠٩].

(قال) في الفتح [لمّا كان الاحتلام يأتى للمرء على غير اختياره فقد تمسَّك به من يُرخِّص لغير المتعمِّد الجماع، فبيَّن في الحديث أنّ ذلك كان من جماع لإزالة هذا الاحتمال، وقوله «تُمَّ يَصُومُ»: فيه دلالة على صحّة صوم من أصبح جُنبًا ولا قضاء عليه، وبه قال على وابن مسعود وزيد بن ثابت وأبو ذرّ وابن عمر وابن عبّاس رضى الله عنهم، وعليه فقهاء الأمصار وأئمة الفتوى ومالك وأبو حنيفة والشّافعي وغيرهم من الصّحابة والتّابعين وجزم النّووى بأنّه استقرّ الإجماع عليه (١)].

وقال طاوس وعُروة بن الزُّبير والنَّخعى إِنه إِن أخَّر الغُسْل عن الفجر عامدًا لم يصح صومه، واحتجُوا على ذلك بقول أبى هريرة «مَنْ أَذْرَكَهُ الْفَجْرُ جُنُبًا فَلاَ يَصُمْ (٢٠)». وأجاب الجمهور بأن قول أبى هريرة منسوخ بما جاء في حديث عائشة وأُمُّ سلَمة ويُؤيِّد النَّسخ قوله تعالى ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصَّيَامِ ٱلرَّفَتُ إِلَىٰ نِسَاآبِكُمْ ﴾ [البقرة:١٨٧]. فإنّه يقتضى إباحة الوطء في كلّ اللّيل ومن جُملته الوقت المُقارن لطلوع الفجر، ومن ضرورة من جامع فيه أن يكون جُنبًا.

وعلى فرض أنّ حديث أبى هريرة ليس بمنسوخ فحديث عائشة وأم سَلَمة أرجح منه لأنّه رواية اثنين وحديث أبى هريرة رواية واحد، ولا سيّما وهما زوجتاه عَلَيْ فهما أعلم بأحواله وأعرف بها، وروايتهما مُطابقة للآية الكريمة ومُوافقة للمعقول.

كما يتأيد هذا بجواب النووى عن حديث أبى هريرة [بأنّه محمول على من أدركه الفجر مُجامعًا فاستدام بعد طلوع الفجر عالما به، فإنّه يفطر ولا صوم له (٣)]. وإذا كان العُسْل قد وجب بالإنزال وليس فى فعله شىء يحرُم على الصّائم فإنّه قد يحتلم بالنّهار ولا يفسد صومه إجماعا، وعلى فرض أنّهما مُتساويان فيُحمل قول أبى هريرة علي أنّه إرشاد إلى الأفضل، فإنّ الأفضل أن يغتسل الحُنُب قبل الفجر، وحديث عائشة وأم سلمة رضى الله عنهما لبيان الجواز (٤)].

#### (٦ ـ الجُنُب يتيمُّم عند فقد الماء)

يجوز للجَنب عند فقده الماء أو عدم استطاعته استعماله أن يتيمّم كما جاءت به الرّوايات الصّحيحة المشهورة، ولم يُخالف في ذلك من الصّحابة إلاَّ عمر وابن مسعود فإنّهما كانا يقولان بعدم جواز التيمُّم للجُنُب، وقيل إنّهما رجعاً عنه ثمّ أجمع العلماء

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ٤ ص ١٧١].

<sup>(</sup>٢) ذكره مسلم في أول الحديث [٧٥ / ١١٠٩].

<sup>(</sup>٣) انظر نووی مسلم [ج ٤ ص ٢٣٩].

<sup>(</sup>٤) انظر المنهل العذب المورود [ج ١٠٠ ص ١١٩].

على جوازه لما رواه البخارى عن عمران بن حصين رضى الله عنه «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهُ رَأَى رَجُلاً مُعْتَزِلاً لَمْ يُصَلِّ في الْقَوْمِ فَقَالَ: يَا فُلاَنُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تُصَلِّي في الْقَوْمِ؟ فَقَالَ: يَا فُلاَنُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تُصَلِّي في الْقَوْمِ؟ فَقَالَ: يَا فُلاَنُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تُصَلِّي في الْقَوْمِ؟ فَقَالَ: يَا فُلاَنُ مَا صَعِيد فَإِنَّهُ يَكْفَيكَ (١) . وقوله لأبى ذرّ «إِنَّ الصَّعِيد الطَّيِّبَ طَهُورُ الْمُسْلَم وَإِنْ لَمْ يَجِدَ الْمَاءَ عَشْرَ سنينَ (٢) ».

كما يجوز للجُنب إذا خاف البرد أن يتيم لما رواه أحمد عن عمرو بن العاص قال «احْتَلَمْتُ في لَيْلَة بَارِدَة في غَزْوة ذَات السلاسل فَأَشْفَقْتُ إِن اغْتَسَلْتُ أَنْ أَهْلُكَ فَتَيَمَّمْتُ، ثُمَّ صَلَيْتً بأصْحَابِي الصَّبْعَ، فَذَكَرُوا ذَلكَ لَلنَّبِي عَلَيْ ، فَقَالَ يَاعَمْرُ و صَلَيْتَ بأصْحَابِكَ وَأَنْتَ جُنبٌ ؟ فَأَخْبِر ثُهُ بِالذي مَنَعني مَنَ الاَغْتَسَالُ وَقُلْتُ إِنِي سَمِعْتُ قَوْلَ الله بأصْحَابِكَ وَأَنْتَ جُنبٌ ﴾ فَأَخْبِر ثُهُ بِالذي مَنعني مَن الاَغْتَسَالُ وَقُلْتُ إِنِي سَمِعْتُ قَوْلَ الله بأصْحَابَ وَلا تَقَدَّمُ وَلَا الله عَلَيْتُ إِنَّ اللهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [انساء: ٢٥]: فَتيمُ مْت وصَلَيْتُ ! فَضحك رَسُولُ الله عَنْ وَلَا الله عَلَيْ وَلَا الله عَلَيْ فَلَمْ ( أَنْ ) . أى لم يَلُمْ رَسُولُ الله عَنْ عَمْرا ، فكان ذلك إقرارًا دالاً على الجَواز .

وبهذه الأحاديث احتج من قال بجواز التيمّم للمُسافر الذى يخاف البرد وإن كان واجدا للماء وهو قول الجمهور، ويلحق به المقيم لوجود العجز حقيقة ولا إعادة عليه، بشرط ألاّ يقدر الجُنُب على تسخين الماء ولم يجد ثوبا يُدفئه ولا مكانا يُؤويه.

(قال) ابن رسلان [لا يتيمم لشدَّة البرد من أمكنه أن يُسخِّن الماء أو يستعمله علي وجه يأمن مشقّة الضّرر كأن يغسل عضوا ويستره، وكُلَّما غَسَل عضوا ستره ودفَّأه من البرد، فإن قدر على ذلك لزمه وإلاّ تيمم وصلّى وهو قول أكثر العلماء (٥)].

#### (٧ ـ الجُنب يقضى موائجه الحياتية)

بوّب البخارى لهذه المسألة في صحيحه [بالجُنُب يَخْرُجُ وَيَمْشِي فِي السُّوق وَغَيْره] أَى وغير السُّوق، وعلَق على ذلك بالأثر الذي أخرَجه عن عطاء «يحْتجِمُ الجُنَّبُ ويُقَلِّمُ أَظْفَارُهُ وَيَحْلُقُ رَأْسَهُ وَإِنْ لَمْ يَتَوَضَّأُ (١)».

وهذا التَّعليق وصله عبد الرزَّاق عَن ابن جريج وزاد «وَيَطْلِي بِالنُّورَة». ولعلَّ هذه الأفعال هي المرادة بقوله «وَغَيْرِهِ»، ثمَّ أورد حديث أنس رضي الله عنه «أَنَّ النَّبي

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٤٨] ومسلم [٣١٢ / ٦٨٢] مُطوِّلًا.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٣٢] والترمذي [ ١٢٤] واللَّفظ له.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٧٧٣٩ ] وأبو داود [ ٣٣٤ ].

<sup>( ؛ )</sup> أخرجه البخارى مُعلُّقا [ك ٧ ب ٧ ـ قبل رقم ٣٤٥].

<sup>(</sup>٥) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ١٨٦].

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري مُعلِّقًا [ك ٥ ب ٤ ـ قبل رقم ٢٨٤].

عَلَى كَانَ يَطُوفُ عَلَى نِسَائِهِ فِي اللَّيْلَةِ الْوَاحِدَةِ وَلَهُ يَوْمَئِذِ تَسْعُ نِسُوةٍ (١)».

وإيراده للحديث في هذا الباب يُقوى رواية «وَغَيْره» عن عطاء، لأنَّ حُجَرَ أزواج النَّبي عَلَيْ كانت مُتقاربة فهو مُحتاج في الدُّخول من هذه إلى هذه إلى المشي، وعلى هذا يأتى قول عطاء بجواز احتجام الجُنب وتقليمه لأظفاره وحلق رأسه وإن لم يتوضَّأ من جهة الاشتراك في جواز تشاغل الجُنب بغير غُسْل، كما أنّ حديث أنس يُقوى اختياز عطاء لأنّه لم يذكر فيه أنّه توضَّأ، وقد خالف عطاء غيره كما رواه ابن أبي شيبة عن الحسن البصرى وغيره فقالوا: [يُستحبُّ له الوضوء (٢٠)].

وإذا كان للجُنُب أن يحتجم ويُقلِّم أظفازه ويعلق رأسه ويُزيل ما زاد من شعر العانة، فله أيضا أن يمشى فى طريق السُّوق ويقضى حوائجه ويُحادث النَّاس لما رُوى عن أبي هريرة رضى الله عنه قال «لَقيني رَسُولُ الله عَيْكُ في طَرِيقٍ منْ طُرُق الْمَدينَة وأَنَا جُنُبٌ فَاخْتَسْتُ، فَلَقالَ: أَيْنَ كُنْتَ يَا أَبَا هُرَيْرَة؟ قَلْتُ جُنُبٌ فَقَالَ: أَيْنَ كُنْتَ يَا أَبَا هُرَيْرَة؟ قَلْتُ إِنِّي كُنْتُ جُنُبًا فَكَرِهْتُ أَنْ أَجَالِسَكَ عَلَى غَيْرِ طَهَارَة، فَقَالَ: سُبْحَانَ الله ! إِنَ المسْلِمَ لَا يَعْبُر طَهَارَة، فَقَالَ: سُبْحَانَ الله ! إِنَ المسْلِم لَا يَعْبُر طَهَارَة، فَقَالَ: سُبْحَانَ الله ! إِنَ المسْلِم لَا يَعْبُر طَهَارَة عَمَل نفس المعنى منها:

قوله رَوَ الله عَرْضَيَ «فَانْبَخَسْتُ»: من البَخْس وهو النَّقص، وفي أُخرى «فَانْسَلَلْتُ»: أى ذهبت في خُفية، وفي رواية لمسلم «فَانْسَلَّ». وقوله «فَاخْتَنَسْتُ»: أى تأخرتُ وانقبضتُ وانزويتُ، كأنّه ظهر له نقصانه عن مُجالسته عَلِي لما اعتقده في نفسه من النَّجاسة، ويُويِّده ما جاء في رواية المُستملى بقوله «فَانْتَجَسْتُ»: أي اعتقدتُ نفسي نجسًا.

وسبب اختناس أبى هريرة تَوَفِّقُ أنّ النّبى عَلَي كان إِذا لقى أحدا من أصحابه مَسَح على صدره ودعا له بالبركة، فلمّا ظنَّ أبو هريرة أنّ الجُنُب ينجُس بالحَدَث خشى أن يُماسحه رسول الله عَلَي كعاته فبادر بالذّهاب ليغتسل.

ويُؤخذ من دلالات الحديث:

- (\*) جواز انصراف الجُنُب في قضاء حوائجه الحياتيّة قبل أن يغتسل، وجواز تأخير الاغتسال عن أوّل وقت وجوبه.
- (\*) استحباب الطهارة عند مُلابسة الأمور المُعظّمة واحترام وتوقير أهل الفضل والعلم ومُصاحبتهم على أكمل الهيئات وأحبّها إلى النّفس.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٨٤] ومسلم [٢٨ / ٣٠٩].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٤٦٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٨٥] ومسلم [ ١١٦ / ٣٧٢].

#### رابعاً ۔ ما يحرُم على الجُنب

لما كان تعظيم شعائر الله أمراً واجبًا من أمور الدِّين ومنهجًا قويمًا يحرص عليه الأتقياء والصّالحون، حتى صار تعظيمهم لها تعظيما لله تعالى، والتفريط في جنبها تفريطا في حق الخالق سبحانه وفي ذلك نزل قوله الكريم ﴿ ذَا لِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَلِم اللهِ فَإِلّهُا مِن تَقْوَك اللهُ وَكُ اللهُ وَمَن يُعَظِّم شَعَلِم اللهُ فَإِلّه المربع ﴿ وَالله الكربيم ﴿ وَالله الكربيم الله الله وَمَن يُعَظِّم شَعَلِم الله فَإِلّه الله الله وَمَن يُعَظِّم الله الله وَمَن يُعَظِّم الله وَمَن يُعَظِّم الله وَمَن يُعَظِّم الله وَله الله وَله الله والله الله والله والله الله والله وال

والشّعائر جمع شعيرة وهي معالم دين الله تعالى ومواضع عبادته التي دعا الناس إليها وأمرُهم بالقيام عليها والذّود عنها، وفي تعريفها قال عطاء بن رباح [شعائر الله جميع ما أمر الله به ونهي عنه]. وقيل [هي العلامة ومنه المشعر الحرام، ومشاعر الحجّ، ومن الشّعيرة ما جُعل علما على طاعة الله تعالى، وقيل: المراد بها ما يُؤدَّى على سبيل الاشتهار كصلاة الجمعة والعيدين، والخُطبة، وجمع عرفات، والمُزدلفة، وقيل في قوله تعالى ﴿ لَا تُحِلُّوا شَعَلِم ٱلله ﴾ [المائدة: ٢]. إنّها الهدايا المشعرة أي المعلَّمة بتقليد وتدمية وغيرها (١)]. فكان من أعظم هذه الشّعائر الصّلاة والكعبة والقرآن العظيم.

وكان من أعظم التعظيم كذلك ألا يقرب المسلم شيئا من هذه الشعائر إلا بطهارة كاملة، فكان لابد وأن يتأكد هذا الأمر مع الحدث الأكبر، فلا يُؤدّى الصّلاة إلا طاهر، ولا يقرأ القرآن إلا متوضّىء، ولا يطوف بالبيت إلا مُتبتّل، ولا يدخل المسجد جُنُب أو حائض، لكونه نموذجا رفيعا للكعبة التي هي من أعظم شعائر الله تعالى، فيحرم على الجُنُب ما يحرم على المُحدث حَدَثًا أصغر.

والجُنُب في اللَّغة الذي بَعُدَ بخروج الماء الدّافق عن حال الصّلاة فيحرُم عليه أن يُباشر عملاً من الأعمال الشّرعية المتوقَّفة على الوضوء قبل أن يغتسل:

١ ـ فلا يحلُّ له أن يصلِّى نفلاً أو فرضًا وهو جُنب إلا إذا فقد الماء أو عجز عن استعماله لمرض أو نحوه كما ذكرته كُتُب الفقه عن أحكام التيمم..

٢ ـ أمّا الصّيام فرضًا أو نفلاً فإنّه يصحّ من الجُنُب، فإذا أتى الرّجل زوجه قبل طلوع الفجر في يوم من أيّام رمضان ولم يغتسل بعد ذلك فإنّ صيامه يصح .

٣ ـ ومن الأعمال الدينية التى لا يحل للجنب فعلها قراءة القرآن فتحرم عليه القراءة وهو جُنب، كما يحرم عليه مس المصحف من باب أولى، لأن مس المصحف لا يحل بغير وضوء ولو لم يكن الشّخص جُنبًا وهو قول الجمهور.

٤ ـ كما يحرُم على الجُنُب دخول المسجد ولو عبورًا بلا مُكث إلاّ لضرورة، ولو

<sup>(</sup>١) انظر أنيس الفقهاء [ص ١٤٠] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٣٣٧].

أجنب في المسجد تيمم وخرج من ساعته إن لم يقدر على استعمال الماء، وكذا لو دخله جُنبا ناسيًا ثمّ تذكّر وخرج مُسرعا بلا تيمّم جاز، وإن لم يقدر على الخروج تيمّم ومكنث ولكنّه لا يُصلّى ولا يقرأ.

ثمّ يأتي بيان هذه الأمور مفصّلاً على النّحو التالي:

#### (١) ـ الجُنب ودخول المسجد

يستمد المسجد حُرمته من تعظيم الله تعالى لمكانته وما حباه من مزيد فضله وكريم عطائه، وميَّزه بما لم يكن لغيره من الرُّفعة والمكانة والقداسة، فالمسجد هو تلك البقعة الطاهرة التي لا يدخلها إلا ناسك مُتوضِّى، والسَّاحة الإيمانية التي لا يقصدها إلا طاهر مُتعبد، فالطَّهارة الكاملة من الحَدَث والنَّجَس هي الشَّرط الذي يُتيح لداخله أن يستظل فيه بفيض ربِّه ورضوانه وينعم من خلاله بمغفرته وإحسانه.

إِنَّ دَخُولَ الْجُنُبُ وَالْحَائِضِ المُسجد أمر يتنافى مع حُرِمة الزَّمان وقداسة المكان، زمان الصَّلاة ووقتها الموقوت، وقداسة المكان الذى شاء الله تعالى أن يكون همزة الوصل بين النّاس وربّ النّاس لحديث عائشة أمِّ المؤمنين أنَّ رسول الله عَلَيْ قال «وَجُهُوا هَذَه الْبُيُوتَ عَن الْمَسْجد فَإِنِّي لاَ أُحلُّ الْمَسْجد لَحَائِضٍ وَلاَ جُنُبُ (١) ».

وفى الحديث تعليل للأمر بتوجيه بيوتهم إلى جانب آخر، و[أل] فى المسجد للعهد والمعهود مسجده عَلَيْ وحُكم غيره من المساجد كحُكمه، ويُحتمل أن يكون للجنس فيدخل فى هذا الحُكم جميع المساجد، وقدَّم الحيض للاهتمام فى المنع والحُرمة لأن حَدَثها أغلظ لكونها لا تخلو من النّجاسات غالبا والنُّفساء مثل الحائض.

كما يدل بظاهره على أنه يحرم على الحائض والجُنُب دخول المسجد مُطلقا لا فرق بين المرور والمُكث لكنه مخصوص بما دلَّ على جواز مُرور الجُنُب مُطلقا لما رواه سعيد في سُننه عن جابر قال «كَانَ أَحَدُنَا يَمُرُّ فِي الْمَسْجِد جُنُبا مُحْتَازًا (٢٠)». وما رواه ابن المُنذر عن زيد بن أسلم قال «كَانَ أَصْحَابُ رَسُول الله عَلَيْ يَمْشُونَ فِي الْمَسْجِد وَهُمْ جُنُبٌ "٣)». أي كان ذلك في عهد رسول الله عَلَيْ وَلَم يُنكره.

فهذان الحدیثان یدُلاَّن علی جواز مرور الجُنُب مُطلقا سواء أکان لحاجة أم لا أو بوضوء أم لا ، وإلى ذلك ذهب ابن مسعود وابن عبّاس وأحمد والشّافعي واستدلُوا على ذلك بقوله تعالى ﴿وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِى سَبِيلٍ ﴾: وقالوا: والعبور إنّما يكون في

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود [ ٢٣٢] وصحْحه أبن خُزيمة. (٢) أورده في نيل الأوطار [ج ١ ص ٢٦٩] من رواية سعيد بن منصور. (٣) أورده في نيل الأوطار [ج ١ ص ٢٦٦] من رواية

علّ الصَّلاة، وتقييد جواز ذلك بالسَّفر لا دليل عليه؛ بل الظَّاهر أنّ المراد مُطلق المارّ لأنّ المسافر ذُكر بعد ذلك، ولو كان المراد بعابرى السَّبيل المُسافر لكان تكرارًا يُصان كلام الله تعالى عن مثله.

وقد أخرج ابن جرير عن يزيد بن أبى حبيب [أنَّ رجَالًا مِنَ الْأَنْصَارِ كَانَتْ أَبْوَابُهُمْ إِلَى الْمَسْجِد، فَكَانَتْ تُصِيبُهُمْ جَنَابَةٌ فَلَا يَجِدُونَ الْمَاءَ وَلَا الطَرِيقَ إِلَيْهِ إِلَّا مِنَ الْمَسْجِدِ فَأَنْزَلَ اللهَ تَعَالَى ﴿ وَلَا جُنْبًا إِلّا عَارِى سَبِيلٍ ﴾ (١)]. وذهب أبو حنيفة إلى أنّه يُحرُم على الجُنبُ والحائض دخول المسجد ولو للمُرور بلا مُكث لإطلاق الحديث، إلّا إن كان هذا العبور لحاجة؛ كأن يُريد الدُّخول من باب والخُروج من آخر حتَّى لا يُشاهد، وقد يعبره لينظر هل فيه محتاج لا يُعينه، أو حَلقة عِلم حتَّى يغتسل ثمَّ يرجع.

(قال) في الشَّرَ المُمتع [إنّ المساجد بيوت الله تعالي ومحلَّ ذكره وعبادته ومأوى ملائكته، وإذا كان آكلُ البصل والأشياء المكروهة ممنوعًا من البقاء في المسجد، فالجُنُب الذي تحرم عليه الصَّلاة من باب أولى؛ لا سيّما إذا كانت الملائكة لا تدخل بيتًا فيه جُنُب، فإنَّها تتأذَّى بمنعها من دُخول المسجد (٢)].

#### (۲) ـ الجنب ومكثه في المسجد

أمّا المُكث فى المسجد فهو باق على المنع، وعليه جمهور العُلماء إلّا أنّ الحنابلة وإسحاق قالوا بجوازه للجُنُب إذا كان مُتوضِّئًا، مُستدلِّون بها رُوي عن زيد بن أسلم قال: [كَانَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ عَلَيْ يَتَحَدَّثُونَ فِي الْمَسْجِد عَلَى غَيْر وُضُوء، وَكَانَ الرَّجُلُ يَكُونُ جُنُبًا فَيَتَوَضَّأُ ثُمُّ يَدْخُلُ فَيَتَحَدَّثُ (٣)]. وقال المَزنى وأبو داود وابن المنذر: يجوز للجُنب والحائض المُكث في المسجد مُطلقًا بوضوء وبغير وضوء، واستدلُّوا بقوله عَلَيْ عند الشَّيخين [إِنَّ الْمُسْلِمَ لَا يَنْجُسُ].

ولقد اشترط القائلون بجواز المُكث الوضوء لذلك ودليلهم:

(١) أنَّ الوضوء يخفِّف الجنابة بدليل أنَّ الرَّسول ﷺ لما سُئل عن الرَّجل يَكون عليه الغُسْل أينامُ وهو جُنُبُ؟ فقال: [إِذَا تَوَضَّأَ فَلْيَرْقُدْ وَهُوَ جُنُبُ (٤)].

(٢) ولأنَّ الوُّضوء أحد الطَّهُورين.

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير الطَّبرى [ج ٥ ص ٦٤].

<sup>(</sup>٢) انظر الشَّرح الممتع [ج ١ ص ٢٩٣].

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور والأثرم بسند صحيح كما في المُنتقى [١/١٤٧].

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى (٢٨٩) ومسلم [٣٠٦/٢٣].

أمّا الحائض والنُّفساء فعند الحنفية يُنع دخولهما المسجد كالجُنب، وكذا عند المالكية إلاّ لضرورة من خوف على نفس أو مال، وقالت الشّافعية والحنابلة يجوز عبورهما إن أمنتا من تلويشه، ويُمنع مُكثهما مُطلقًا عند الشّافعية، ويجوز عند الحنابلة إن انقطع الدّم وتوضّأتا، كما يجوز للمُحدث حَدَثًا أصغر المُكث في المسجد اتفاقا سواء لغرض شرعي كانتظار صلاة، أو تعلُّم علم أو لغير غرض، وقيل يُكره إن كان لغير غرض، والحقّ خلافه لأنّه لم يُنقل عنه عَلِي ولا عن أحد من أصحابه كراهة ذلك (١)].

#### (٣) ـ الجُنُب وقـراءة القـر آن

كان رسول الله على كَرْفَقَ «إِنَّ رَسُولَ الله عَلِي كَانَ يَخْرُجُ مِنَ الْحَلَاء فَيُقْرِئُنَا الْقُرَّانَ وَيَأْكُلُ لَا رُوى عن على مَرْفَقَ «إِنَّ رَسُولَ الله عَلِي كَانَ يَخْرُجُ مِنَ الْحَلَاء فَيُقْرِئُنَا الْقُرَّانَ وَيَأْكُلُ مَعَنَا اللَّحْمَ، وَلَمْ يَكُن يُحْجَبُهُ -أَوْقَالَ يُحْجِزُهُ -عَنِ الْقُرَّان شَيْءٌ لَيْسَ الجَنَابَة (٢)». أي إلاّ الجنابة، والحديث يدل على عدم جواز قراءة القرآن للجُنب وإليه ذهب الجمهور، واستدلُوا على ذلك بما جاء عن ابن عمر أن رسول الله عَلَي قال «لا يَقْرأُ الجُنبُ ولا الحَائضُ شَيْئًا مِنَ الْقُرَانِ (٣)». وفي المسألة روايات كثيرة تدل على ما ذهب إليه الجمهور.

واستثنت المالكية اليسير لنحو تحصُّن كآية الكرسى والإخلاص والمُعوِّذتين، ويجوز ما كان بقصد الذِّكْر لا بقصد القراءة عند الشّافعية ، كما يُرخَّص للجُنُب عند أحمد أن يقرأ آية أو نحوها ، وأجاز أبو حنيفة قراءة بعض آية .

(قال) الخطَّابي [في الحديث من الفقه أنّ الجُنُب لا يقرأ القرآن وكذا الحائض لا تقرأ لأنّ حَدَثَها أغلظ من حَدَث الجنابة، وحُكى عن مالك أنه قال: تقرأ الحائض ولا يقرأ الجُنُب، لأنّ الحائض إن لم تقرأ نسيت القرآن، لأنّ أيّام الحيض تتطاول ومُدَّة الجنابة لا تطول، ورُوى عن ابن المسيّب وعكرمة أنّهما كانا لا يريان بأسا بقراءة الْجُنُب القرآن، وأكثر العلماء على تحريمه (٤٠)].

وذهب ابن المنذر والطَّبرى وابن عبَّاس إلى جواز قراءة الجُنُب القرآن واستدلوا بحديث عائشة عند مسلم «كَانَ رَسُولُ الله عَلِيَّة يَذْكُرُ الله عَلَى كُلِّ أَحْيَانه (٥٠)». قالوا: والقرآن ذكر وبأنّ الأصل عدم التّحريم. [وأُجيب]: بأنّ المراد بالذّكر غيرَ القرآن لأنّه

<sup>(</sup>١) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ٣١٣].

<sup>(</sup>٢) حديث أخرجه أبو داود بإسناد ضعيف [٢٢٩] والتّرمذي [٢٤٦] والنّسائي [٢٦٥].

<sup>(</sup>٣) أخرجه التّرمذي بإسناد ضعيف [ ١٣١] وفيض القدير [ج ٦ ص ٤٥٣ \_ رقم ٩٩٨٣ ].

<sup>(</sup>٤) انظر معالم السُّنن [ج ١ ص ٦٦].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٢٤٢٩١] ومسلم [٧١١ /٣٧٣] وأبو داود [١٨].

المُتبادر عند الإطلاق، وقولهم إنّ الأصل عدم التَّحريم محلِّه ما لم يرد ناقل عن الأصل، وقد وردت الأحاديث النَّاقلة الدَّالة على التَّحريم وما تقدَّم في قراءة الحُنُب [(١)].

قال النَّووى [وإنَّما اختلف العُلماء في جواز قراءة القُرآن للجُنبُ والحائض، فالجمهور على تحريم القراءة عليهما جميعًا، ولا فرق عندنا بين آية وبعض آية، فإنّ الجميع يحرُم، ويجوز للجُنبُ والحائض أن يُجْريا القُرآن على قلوبهما، ويُستحبُ لهما إذا أرادا الاغتسال أن يقولا: (بِسْمِ اللهِ) على قصد الذِّكْر (٢)].

## (٤) – الجنـب و مسُّ المصدــف

المُصحف هو مجموع الصُّحف التي يحتويها مُجلَّد، وغلُب استعماله في القُرآن الكريم الذي هو: كلام الله تعالى المُنزَّل على سيِّدنا محمَّد على المفظه العربي، المُتعبَّد بلاوته، المكتوب في المصاحف، المُتواتر من حيث النَّقل[(٣)] وهو الذي يضمُّ بين دفَّتيه السُّور الرَّفيعة المُشرَّفة التي تحتوي كلُّ منها على طائفة مُتميِّزة من آيات القُرآن ذات مطلع وخاتمة.

(قال) في الشَّرِح المُمتع [المُصحف ما كُتب به القُرآن سواء كان كاملًا أو غير كامل، حتَّى ولو آية واحدة كُتبت في ورقة ولم يكن معها غيرها، فحُكمها حُكم المُصحف، وكذا اللَّوح له حُكم المُصحف إلّا أنّ الفُقهاء استثنوا بعض الحالات (٤٠]. والمُصحف الشَّريف بحرُم على الجُنُب مشُه ولو من فوق حائل، وبه قال أكثر الأئمَّة وجمهور العُلماء، ودليل ذلك عندهم:

١ - قول الله تعالى: ﴿إِنّهُ لَقُرْءَانُ كُرِيمُ فِي كِتَنبِ مَكْنُونِ لَا يَسْهُ وَإِلّا أَلْمُطَهُرُونَ ﴾ [الواقعة ٧٧ - ٧٩]. ووجه الدَّلالة: أنّ الضَّمير في قوله ﴿لَا يَسُهُ يعود على القُرآن لأنَّ الآيات سبقت التَّحدُّث عنه بدليل قوله: ﴿تَنزِيلٌ مِن رُبِ ٱلْعَلَمِينِ ﴾ [الواقعة: ٨٠]. والمطهَّر هو الذي أتى بالوضوء والغُسْل من الجنابة بدليل قوله تعالى: ﴿وَلَكِن يُرِدُلِكُمَ ﴾ [المائدة: ٦].

ويتأيَّد هذا بأنَّ آياته ﴿مُرَّوُعَةً مُطْهَرَة ﴾ [عَبَس: ١٤]: أي مرفوعة عن الشُّبه، ومصونة عن أن ينالها الكُفَّار أو تمسَّها يَدُّ غير طاهرة. وقيل هي مُطهِّرة لكلِّ من حملها من كلِّ دَنَس، وعلى هذا المعنى وغيره قال قتادة [لا يمسُّه إلَّا المُطهَّرون من الأحداث والأنجاس (٥)]: أي المُطهُّرون شرعًا.

٢- ما جاء في كتاب عمرو بن حزم الذي كتبه ﷺ إلى أهل اليمن [أَنْ لاَ يَمَسَّ
 (١) انظر المنهل العذب المورود [ج ٢ ص ٣٠٣]. (٢) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ٣٠٤]. (٣) انظر المُوجز في أصول الفقه [ص ٤٩] ومعجم المصطلحات الفقهيَّة [ج ٣ ص ٢٧]. (٤) انظر الشَّر الممتع [ج ١٧ ص ٢٢٦].

الْقُرْآنَ إِلاَّ طَاهِرِ (١)». وقوله ﷺ من حديث ابن عمر «لا يَمَسَّ الْقُرْآنَ إِلاَّ طَاهِر (٢)». والطَّاهر هو المتطهّر طهارة حسّية من الحَدَث بالوضوء أو الغُسْل، لأن المؤمن طهارته معنوية كاملة والمصحف لا يقرأه إلاّ المؤمنون، فلمّا قال: «إلاَّ طَاهِرٌ» عُلم أنّها طهارة غير الطَّهارة المعنويّة، بل المراد الطّهارة من الحَدَث ويدلّ عليه ما جاء في آية الوضوء والغُسل، فالجمهور على المنع من مسّه وهو مذهب على وابن مسعود وجماعة من الفقهاء منهم الأربعة:

(\*) فقال [الأحناف] يحرُم على الجُنُب تلاوة القرآن قليلا كان أو كثيرا إلا أن يفتتح أمرا من الأمور الهامة بالتسمية، فإنه يجوز للجُنُب أن يأتى بها مع كونها قرآنا، وأن يقرأ آية قصيرة ليدعو بها لأحد كأن يقول: ربّ اغفر لى ولوالدى ونحو ذلك.

(\*) وقالت [المالكية]: لا يجب للجُنُب أن يقرأ القرآن إلا في حالتين:

(إحداهما) أن يقرأ ما تيسُّر من القرآن كآية ونحوها بقصد التّحصُّن من عدو.

(الشّانية) أن يُستدلُّ على حُكم من الأحكام الشّرعية.

[وفيما عدا ذلك فإنه لا يحلّ له أن يقرأ شيئا من القرآن كثيرا كان أو قليلا].

(٣) ويحرُم عند [الشّافعية] على الجُنُب قراءة القرآن ولو حرفا واحدا إن كان قاصدا تلاوته، أمّا إذا قصد الذّكر أو جرى على لسانه من غير قصد فلا يحرُم، ومثال ما يقصد به الذّكر عندهم: أن يأتي بالتّسمية عند الطَّعام، أو يأتي بدعاء الرُّكوب، كما يجوز لفاقد الطَّهورين أن يقرأ القرآن في صلاته التي أُبيحت له للضّرورة وهي صلاة الفرض.

( \$ ) ويُباح عند [الحنابلة]للمُحدث حَدَثًا أكبر بلا عُذرأن يقرأ ما دون الآية القصيرة أو قدره من الطُّويلة ويحرُم عليه قراءة ما زاد على ذلك [ (٣)].

كما جاء النهى عن السفر بالمصحف إلى أرض الكُفَّار إذا خيف وقوعه بأيديهم لقوله عَلَيْهُ «لاَ تُسَافرُوا بالْقُرْآن، فَإِنِّى لاَ آمَنُ أَنْ يَنَالَهُ الْعَدُوُ (٤)». وفيه النهى عن المسافرة به إلى أرض الكفَّار للعلَّة المذكورة في الحديث وهي الخوف أن ينالوه فينتهكوا حرمته، فإن أمنت هذه العلّة فلا كراهة حينئذ، وبه قال أبو حنيفة والبخارى، وقال مالك وبعض الشّافعية بالنّهي مُطلقا، وحكى ابن المنذر عن أبى حنيفة الجواز مُطلقاً [(٥)].

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ [800] وعبد الرزّاق [١٣٢٨] وابن حبّان [٧٩٣].

<sup>(</sup>٢) أخرجه في صحيح الجامع [ ٧٧٨٠] وأورده في المشكاة [ ٣٥٤].

<sup>(</sup>٣) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ١٢٢ - ١٢٣].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٩٤ / ١٨٦٩] وافقه البخاري [ ٢٩٩٠] وأبو داود [ ٢٦١٠].

<sup>(</sup>٥) انظر نووي مسلم [ج٧ ص ١٨].

#### (الباب الثاني)

#### أولا \_ من الجنابة إلى الطمارة

لا يستطيع المرء أن يخرج من دائرة الجنابة ولا أن يتحرّز من قيودها ولا أن يتحلّل من حدَثها إلا بّالاغتسال الذي يحقق لجسده كمال الطّهارة التي تتيح له الالتزام البّاشر عا افترض الله عليه من واجبات كما في قوله تعالى ﴿ وَلا جُنْبًا إِلّا عَابِرى سَبِيلٍ حَتَىٰ تَغْتَسِلُوا ﴾ [النّساء: ٤٣]. والاغتسال هو الطّهارة الكبرى من الجنابة، وقيلٍ للذي يجب عليه الغُسّل: جُنُب لأنّه يجتنب الصّلاة والمسجد وقراءة القرآن حتى يتطهر.

والتَطهُّر من الجنابة حالة واجبة للقاء الله تعالى، أو هى مُحاولة مزدوجة لتوحيد نظافة الجسم وطهارة الروح فى عمل واحد وعبادة واحدة يتوجّه بها المؤمن إلى ربه، عندما يستعيد نشاطه الجسماني وتستشعر نفسه النّقاء الرّوحي وقد استرشد بقول الله تعالى ﴿ إِنَّ ٱللهُ يُحِبُ ٱلنَّوْ وَيُحِبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ وَيُحِبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٧].

ويتضمّن قول الله تعالى ﴿ وَإِن كَنتُمْ جُنُبُ الْمَاطَّهُرُواْ ﴾ [المائدة: ٦]. التّعريف بأنّ الطّهارة من الجنابة هي الغُسل الكّامل وفيه مسألتان:

(الأولى) أنّ حصول الجنابة قائم على واحد من أسباب ثلاثة:

(١) نزول المنى لقوله عَلَيْكَ «إِنَّمَا الْمَاءُ مِنَ الْمَاءِ (١) . ومقصوده من أنزل فى اليقظة بلذة الجماع أو من غير جماع ، ومن احتلم ثمَّ استيقظ فوجد بللاً فى ثيابه أو على بدنه ولم يدرك الشَّهوة .

(٢) ومن غيَّب حشفة ذَكَرِه في قُبُل امرأته سواء أنزلا أم لم ينزلا ولم يدرك الشَّهوة وهو معنى قوله عَلَيْ عند مسلم «فَقَدْ وَجَبَ عَلَيْهِ الْغُسْلُ وَإِنْ لَمْ يُنْزِلْ».

(٣) التقاء الختانين سواء أنزلا أم لم يُنزلا لقوله عَلَيْ من حديث عائشة أمّ المؤمنين «إِذَا الْتَقَى الْخَتَانَان وَجَبَ الْغُسْلُ (٢)».

وختان الرّجل هو الموضع الذي تُقطع منه جلدة القُلْفة، وأمّا ختان المرأة فاعلم أن شفْريها مُحيطان بثلاثة أشياء: ثُقبة في أسفل الفرج وهي مدخل الذّكر ومخرج الحيض والولد، وثُقَّبة أُخرى فوق هذه مثل إحليل الذكر وهي مخرج البول، والتّالث فوق ثُقبة البول وهي موضع ختانها، وهناك جلدة رقيقة قائمة مثل عُرف الدّيك، وقطع هذه الجلدة ختانها، وإذا غابت الحشفة حاذي ختانها ختانه، وتغييب الشّيء في الشّيء

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٨٠ / ٣٤٣] وأبو داود [٢١٧].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٥٩٠٣].

أَن يختفي فيه لقوله عَلِي ﴿ إِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الأَرْبَعِ ثُمَّ جَهَدَهَا فَقَدّ وَجَبَ الْغُسْلُ (١)».

(الثّانية) أنّ فى قوله تعالى ﴿فَاطَهَرُوا﴾: أمر بالطّهارة على الإطلاق بحيث لم يكن مخصوصا بعضو مُعيَّن دون عضو، فكان ذلك توجيها بتحصيل الطّهارة فى كلّ البدن، ولمّا كانت الطَّهارة الصُّغرى - الوضوء - مخصوصة ببعض الأعضاء فجاء ذكر تلك الأعضاء على التّعيين، فلمّا لم يذكر الله شيئًا من الأعضاء على التّعيين في الغُسْل عُلم أنّ هذا الأمر أمر بطهارة كلّ البدن لانتفاء الجنابة عنه من قوله تعالى ﴿وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَهَرُوا ﴾ [المائدة: ٦].

#### ثانيا ـ أركان الغُسُلُ

الرُّكن في اصطلاح الفقهاء هو ما يتوقَّف عليه وجود الشّيء وهو جزء منه، ويُطلب فعله طلبا جازما، ورُكن الشَّيء جانبه الأقوى، ثمّ إِنّ الفقهاء قد اصطلحوا على أنّ الفرض مُساو للرُّكن فركن الشّيء وفرضه شيء واحد، واختلفت المذاهب في أركان الغُسْل وفرائضه:

(١) فذهب الأحناف إلى أن فرائض الغسل ثلاثة: المضمضة، والاستنشاق، وغسل جميع الجسد بالماء.

(٢) وقال المالكيّة أنّ فرائضه خمس: النّيّة، وتعميم الجسد بالماء، ودلك جميع الجسد مع صبّ الماء، وتخليل الشّعر، والموالاة مع الذّكر والقُدرة.

(٣) وفرائضه عند الشَّافعية اثنان: النِّيَّة، وتعميم ظاهر الجسد بالماء.

(٤) وهي عند الحنابلة شيء واحد: وهو تعميم الجسد بالماء ويدخل في الجسد الفم والأنف كما يجب غسلهما في الوضوء [(٢)].

وحقيقة الغُسْل المشروع عند أئمّة المسلمين لا تتمّ إِلاَ من خلال ركنين مهمّين: ((ولهما) . النيّلة

وهى لغة القصد وفى الاصطلاح عزم القلب على فعل الشَّىء عزمًا جازمًا سواء كان عبادة أم مُعاملة أم عادة، ولابد في الغَسْل من نية لقوله تعالى ﴿حَتَىٰ تَغْتَسلُوا ﴾. وذلك يقتضى النّية فيه باعتبارها الميزة للعبادة عن العادة لقوله عَلَي «إِنَّما الأَعْمَالُ بَالنّيّات وإِنَّمَا لكُلِّ امْرِىء مَا نَوَى (٣)». وبركنيتها قال مالك والشّافعي، والنيّة عند أحمد شرط لا يصح الغُسنَّل إلا به ولكنها ليست داخلة في حقيقته خلافا لما ذهب

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٨٧ / ٣٤٨] وافقه البخارى [ ٢٩١]. (٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة [ج ١ ص ١١١] - (٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١ ] ومسلم [ ١٩٠٧] باختلاف.

إليه الأوزاعي وأبو حنيفة من أنّ الطَّهارة لا تفتقر إلى نيَّة، ولفظ (اغتسل) يقتضى اكتساب الفعل ولا يكون مُكسبًا له إلَّا بالقصد إليه حقيقة، فمن أخرجه إلى المجاز فعليه البيِّنة والبُرهان، ثم إنّ النيَّمة نيَّتان:

(الأُولى) النيَّة المُصحِّحة للعمل وأدائمه على الوجه المطلوب.

(الشَّانية) نيَّة المعمول له، ويُقصد بها أن يكون العمل طاعة لله وتقرُّبًا إليه وإخلاصًا له من قوله تعالى ﴿وَمَآ أُمِرُوٓاْ إِلاَّ لِيَعْبُدُواْ اَللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُقَآ وَيُقِيمُواْ اَلصَّلَوٰةَ ﴾ [البيَّنة:٥]. وقوله تعالى ﴿إِلاَّ اَبْتِغَآ وَجْهِ رَبِهِ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [اللَّيل:٢٠].

ومحل النيَّة في الغُسل يكون مع غُسْل أُوَّل جُزء من أجزاء البدن، ويصحُّ عند المالكيَّة أن تتأخَّر عن الشَّروع في الغَسْل بزمن يسير عُرفاً، ويجب أن تكون عند أوّل مغسول عند الشَّافعية بحيث لو قدّمها قبل غَسْل أوّل عضو من بدنه بطُل الغَسْل، وعليه فإنَّ النيَّة عند الأئمَّة عمل قلبي محض، والتلفُّظ بها عندهم غير مشروع.

والنيَّة في الغَسْل لها حالتان:

(الأُولى) أن ينوى ما لا يُباح إلّا بالوضوء أو باعتبار الحدَثين جميعًا كالصَّلاة، فإذا نوى الغُسْل للصَّلاة ولم ينو رفع الحدَث ارتفع عنه الحدَثان، لأنّ الصَّلاة لا تصحُّ إلّا بارتفاع الحدَثين.

(الثّانية) أن ينوى ما يُباح بالغُسْل فقط دون الوضوء؛ كقراءة القُرآن أو المُكث في المسجد؛ فيرتفع حدثه الأكبر فقط، فإن أراد الصَّلاة فلابدَّ من الوضوء.

#### الركن الثانى – تعميم الجسد بالماء

غَسْل جميع أعضاء الجسم هو الرُّكن النَّاني في الغُسل لاتّفاق الأئمَّة على أنه يُفترض في الغُسل إيصال الماء إلى جميع ما يُمكن إيصاله إليه بلا حَرَج كظُفر، وسُرَّة، وبَشَرة، ولحية، وتكاميش الجلد، وفرج خارج وهو ما يظهر عند قُعود المرأة لقضاء الحاجة، ولو بقيت لمُعة بسيرة لم يصلها الماء لا يكفي الغَسْل لقوله تعالى ﴿وَلا جُنبًا إِلا عَلَي مَتْ تَقْتَسِلُوا ﴾ [النساء: ٤٣]. وفيه أمر بتطهير جميع الجسد فيدخُل فيه كل ما يُمكن وصول الماء إليه بلا حَرَج.

## (ثانيا) ـ ما يفترض في الغسل من أحكام

يُفترض في الغُسْل ما يلي:

<sup>(</sup>١) حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٢٧] وأبو داود [٢٤٩].

<sup>(</sup>٢) انظر معالم السُّنن للخطَّابي [ج ١ ص ٦٩].

<sup>(</sup>٣) انظر الشّرح الممتع [ج ١ ص ٣٠٥].

1 - وجوب استيعاب جميع الجسد في العُسل وفي جُملته البشرة التي تحت اللِّحية بإيصال الماء إليها ومُباشرتها باليد، وإنّما انتقل الفرض إلى الشَّعر في الطَّهارة الصُّغرى لأنّها مبنيّة على التّخفيف ويُعضِّد هذا قوله عَلِي «مَنْ تَرَكُ مَوْضِعَ شَعْرَة مِنْ جَنَابَة لَمْ يُصِبْهَا الْمَاءُ فَعَلَ اللهُ بِه كَذَا وَكَذَا مِنَ النَّارِ، قَالَ عَلِيِّ: فَمَنْ ثَمَّ عَادَيْتُ شَعَّرِي (1)». أي يُصِبْهَا الْمَاءُ فَعَلَ اللهُ بِه كَذَا وَكَذَا مِنَ النَّارِ، قَالَ عَلِيِّ: فَمَنْ ثَمَّ عَادَيْتُ شَعَّرِي (1)». أي أكثرت من حلقه لأتأكد من وصول الماء إلى أصول الشّعر.

وهو كناية عن شُمول الجنابة كل ظاهر البدن الذى هو محل الشَّعر عادة، ورتب الحُكم الذى هو أجوب الغَسْل على الوصف الذى هو عموم الجنابة للبدن، للدّلالة على أنّ الشّعر قد يمنع وصول الماء إلى البشرة، فيجب استقصاء الشَّعر بالغَسْل، فلو بقى شىء من الشَّعر لم يصل إليه الماء بقيت عليه جنابته، ولا فرق في ذلك بين الرَّجُل والمرأة، وهو معنى قوله «إنَّ تَحْتَ كُلَّ شَعْرة جَنَابَة فَاغْسلُوا الشَّعْر وَأَنْقُوا الْبَشَرَ».

(قال) الخطَّابي [ ظاهر الحديث يُوجب نقض القُرون والضَّفائر إِذا أراد الاغتسال من الجنابة لأنّه لا يكون شعره كلّه شعرة شعرة مغسولا إِلاَ بنقضها، وقال عامّة أهل العلم إِنّ إِيصال الماء إلى أصول الشَّعر وإِن لم ينقض شعره يجزيه، وقد يحتج بالحديث من يُوجب الاستنشاق في غُسّل الجنابة لما في داخل الأنف من الشَّعر (٢)].

والشُّعر بالنَّسبة لتطهير ما تحته ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

الأوّل ـ يجب تطهير ظاهره وباطنه بكلّ حال وهذا في الغُسل من الجنابة.

الثّاني ـ يجب تطهير ظاهره وباطنه إِن كان خفيفا وتطهير ظاهره وإِن كان كثيفا وهذا يكون في الوضوء.

الثَّالث ـ لا يجب تطهير باطنه سواء كان كثيفًا أو خفيفًا وهذا في التيمُّم.

٢ - إزالة كلّ حائل يمنع وصول الماء إلى ما تحته كعجين وطين وشمع ودُهن مُتجمّد أو طلاء أظافر وما يُماثله.

٣-ويلزم كذلك نزع الخاتم الضَّيق الذى لا يصل الماء إلى ما تحته إلا بنزعه، وعلى المرأة تحريك قُرطها الضَّيق، وقالت المالكيّة لا يلزم المُغتسل نزع خاتمه الضَّيق المُباح استعماله ومثله حلَّى المرأة، وإذا كان بأذُن المرأة أو الرّجُل ثُقب لزم إيصال الماء إلى داخل الثُّقب الذى لا قُرط داخله خلافا لقول الشّافعية بعدم اشتراط إيصال الماء إلى داخل الثُّقب الذى لا قُرط فيه لأنّ الواجب عندهم غَسْل البدن فقط.

٤ - من لم يستطع إمرار يده على جسده يجعل ما يلى ذلك منه أو يُعالجه بخرقة أو يجرّ بيديه على ما يُدركه من جسده ثمّ يفيض الماء حتّى يعم ما لم تبلغه يداه.

<sup>(</sup>١) انظر مدارج السّالكين [ج ٢ ص ٢١].

# واختلف الأئمة في أمور نذكرها على النّحو التّالى: (1) \_ نقض المرأة لضفائرها عند العُسل:

تعميم بشَرة الجسم بالماء في الغُسل من الجنابة واجب بإجماع الأئمة ومثل غُسل الجنابة الغسل من الحيض والنفاس، فيجب على المرأة في الغُسل أن تصيب بالماء منابت شعر رأسها لأنها من البشرة مضفوراً كان الشّعر أو غير مضفور، ولا يلزمها نقض ضفائرها متى وصل الماء إلى أصول شعرها عند الحنفية والشّافعية منعاً للحررج ولحديث أُمِّ سَلمة رضى الله عنها قالت «يَا رَسُولَ الله إِنِّي امْرَأَةٌ أَشُدُّ ضَفْرَ رَأْسِي أَفَأَنْقُضُهُ للْحَيْضِ وَالجَنَابَة؟ فقالَ النَّبِي عَلِي للهُ النَّم عَنْ مَاء، ثُمَّ تُفيضَى عَلَيْكُ الْمَاء، فَإِذَا النَّا عَدْ طَهُر ثَرُا ».

وبهذا قالت الحنابلة في غسل الجنابة لتكرره، ولهم في الغُسل من الحيض قولان: [أحلهما] نقضه، و[الآخر] استحبابه من غير وجوب، وذهب المالكية كما في الشرح الكبير وحاشية الدسوقي عليه: إلى أنّه مع تحقُّق وصول الماء إلى بشرة الرَّأس يجوز للمرأة أن لا تنقض ضفائرها في الغُسل بل تجمع شعرها وتضمّه وتحركه بيدها ليداخله الماء. (قال) الترمذي [والعمل على هذا عند أهل العلم أنّ المرأة إذا اغتسلت من الجنابة فلم تنقض شعرها أنَّ ذلك يُجزئها بعد أن تُفيض الماء على رأسها (٢)].

أمّا الرّجل فيلزمه نقض ضفائره ولو وصل الماء إلى الشّعر لحديث ثوبان رَوْفِيَكُ أَن رسول الله عَلَيْ قَال «أَمَّا الرَّجُلُ فَلْيَنثُرْ رَأْسَهُ فَلْيَعْسلْهُ حَتَّى يَبْلُغَ أُصُولَ الشَّعْرِ، وَأَمَّا الْمَرثُةُ فَلاَ عَلْيْهَا أَنْ لاَ تَنقُضَهُ، لتَعْرِفْ عَلَى رَأْسَهَا ثَلاَثَ عَرَفَات بِكَفَّيْهَا (٣)». والحكمة في النّفرقة بين الرّجل والمرأة أنَّ عليها في النّقض حَرَجًا وفي الحلق مَثُلة، فسقط عنها النّقض بخلاف الرّجل الذي يجب عليه النّقض مُطلقًا لعدم الحَرَج.

## (٢) ـ المضمضة والاستنشاق في الغسل:

بالغ قوم فأوجبوا المضمضة والاستنشاق فيه لكون الفم والأنف من جملة الوجه، وكان حُكمهما وصلَّى أعاد كمن ترك وكان حُكمهما وصلَّى أعاد كمن ترك لمع تُغسَل، فهما فَرْضَان في الوضوء والغُسْل جميعا عند إسحاق وأبى حنيفة وأحمد بن حنبل واحتجُّوا بقول الله تعالى ﴿ فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾ فما وجب في

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٨ / ٣٣٠] والتّرمذي [٥٠٥] وابن ماجه [٩٣].

<sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأحودني [ج ١ ص ٢٦٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٥٥].

الواحد من الغَسْل وجب في الآخر.

كما لم يُحفظ عن رسول الله على وهو المُبين عن الله تعالى مُراده قولاً وعملاً، أنَّه ترك المضمضة والاستنشاق في وُضُونه أو في خُسْله من الجنابة لحديث ابن عبَّاس عن ميمونة رضى الله عنها قالت [صَبَبْتُ للنَّبِيِّ عَلَيْ خُسْلاً فَأَفْرَغَ بِيَمِينه عَلَى يَسَارِهِ فَعَسَلَهُمَا، ثُمَّ عَسَلَ فَرْجَهُ ثُمَّ قَالَ [١] بِيده الأَرْضَ فَمَسَحَهَا بِالتُّرَاب، ثُمَّ غَسَلَهَا، ثُمَّ مَّصَمَضَ وَاسْتَنْشَقَ، ثُمَّ غَسَلَ وَجْهَهُ وَأَفَاضَ عَلَى رَأْسِه، ثُمَّ ثَمَّ غَسَلَ وَجْهَهُ وَأَفَاضَ عَلَى رَأْسِه، ثُمَّ تَنَحَّى فَعَسَلَ قَدَمَيْه، ثُمَّ أُوتِي بِمِنْدِيلِ فَلَمْ يَنْفُضْ بِهَا (٢)]. كما يتأيّد هذا بقول عائشة [أنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَى كَانَ إِذَا اغْتَسَلَ مِنَ الْجَنَابَةِ تَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ (٣)].

واحتج من لم يُوجبها بأنَّ الله تعالى لم يذكرهُما في كتابه ولا أوجبها رسوله بلل ولا اتَّفق الجميع عليه، والفرائض لا تثبُت إلّا بهذه الوجوه، فالمضمضة والاستنشاق من سُنن الغُسْل كالوضوء عند مالك والشَّافعي واللَّيث بن سعد، والصَّواب في المسألة أنّ المضمضة والاستنشاق لا يصحُّ الغُسْل إلَّا بها كالوضوء، وجاء أمر النبي بلله بها لدُخولها تحت قوله تعالى ﴿ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦]. فإذا كانا داخلين في غَسْل الوجه، وهو عمَّا يجب تطهيره وغَسْله في الطَّهارة الصُّغرى، كان واجبًا على من اغتسل من الجنابة أن يتمضمض ويستنشق.

قال ابن العربى [والحقيقة أنَّ الفم والأنف باطنان حقيقة وحُكمًا: أمَّا الحقيقة فإنَّك تشاهد بُطونهما في أصل الخلقة، وأمَّا الحُكم فمن وجهين :

(أحدهما) أنّ الصّائم إذا ابتلع ما اجتمع من الرِّيق في فمه فلا يُفطر ولو ابتلعه من يده لأفطر.

(الثَّاني) أنَّهما لا يجبان في غَسْل الميِّت مع أنَّه يعمُّ جميع البدن.

كما احتجَّ من فرَّق بينهما بأنَّ رسول الله عَلَيْ فعل المضمضة ولم يأمر بها، وأفعاله عَلَيْ مندوبٌ إليها وليست واجبة إلَّا بدليل، وفَعَلَ الاستنشاق وأمرَ به وأمره على على الوُجوب أبدًا (٣).

#### (٣) ــ الداك في الغُسل واجب أم سنَّة؟

الدَّلك هو إمرارُ اليد على العضو المغسول بقصد تمكين الماء من الوصول إلى جميع

<sup>(</sup>١) قوله [قَالَ]: أى ضرب بيده الأرض، ويفسِّره ما عند مسلم [ثُمَّ ضَرَبَ بِشِهَالِهِ الْأَرْضَ فَدَلَكَهَا]. (٢) أخرجه البخارى [٢٥٩] ومسلم [٣١٧/٣٧]. (٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٤٧٢٢]. (٤) انظر أحكام القُرآن لابن العربي [ج ١ص ٤٤٠].

البدن وإسباغ غسله، والأئمة الثّلاثة والجمهور متفقون على أنّه فى الغُسْل سُنَة، وحجّتهم فى ذلك أنّ كلّ من صبّ عليه الماء فقد اغتسل، والعرب تقول: غسَّلتنى السَّماء، وقد حكت عائشة وميمونة رضى الله عنهما صفة غُسْل رسول الله عَلَى ولم تذكرا دَلْكَا، ولو كان واجبًا ما تركه، لأنّه المبيّن عن الله شرعه ومُراده، ولو فعله لنُقل عنه كما نقل تخليل أصول شعره بالماء وغَرْفه على رأسه وغير ذلك من صفة غُسْله عنه كما نقل تخليل أصول شعره بالماء وغَرْفه على رأسه وغير ذلك من صفة غُسْله عنه وضوئه، ويُجزىء الجُنب عند جمهور العلماء صب الماء والانغماس فيه إذا أسبغ وأعم وإن لم يتدلك، لثبوت ذلك من أحاديث غسل النبي على التى دلت على أنّه كان يُعين الماء على جسده فيه.

(قال) أبو عمر [يكون الغسل في لسان العرب مرة بالدلك، ومرة بالصّب والإفاضة، وإذا كان هذا فلا يُمتنع أن يكون الله عز وجل قد تعبّد عباده في الوضوء بإمرار أيديهم على وجوههم مع الماء ويكون ذلك غُسلا، وأن يُفيضوا الماء على أنفسهم في غُسْل الجنابة والحيض ويكون ذلك غُسْلا مُوافقا للسُّنَة غير خارج من اللّغة، ويكون كلّ واحد من الأمرين أصلا في نفسه لا يجب أن يرد أحدهما إلى صاحبه لأن الأصول لا يرد بعضها إلى بعض قياسا وهذا ما لا خلاف فيه بين علماء الأمّمة وإنّما ترد الفروع قياسا على الأصول (١)].

والمشهور في مذهب مالك أنّ الغُسْل لا يُجزىء حتَّى يتدلَّك لقول الله تعالى ﴿ حَتَّى الله ولا يتأتّى ذلك إلا حَتَّى تَغْتَسِلُوا ﴾ وهذا يقتضى عموم إمرار الماء على البدن كله، ولا يتأتّى ذلك إلا بالدَّلك قياسا على غسل الوجه واليدين، فلو صب المُغتسل على نفسه الماء الكثير ما عَمَّ حتّى يمشى بيده مع الماء لأنّ البدن بما فيه من دهنيَّة يدفع الماء عن نفسه.

وخُلاصة القول في المسألة أنّ من رجَّح القياس صار إلى القول بالوجوب، ومن رجَّح ظاهر الأحاديث على القياس كان الدّلك عنده في الغُسْل سُنَّة وهذا هو الظَّاهر والله أعلم [(٢)].

## (ثالثا) ـ سنن الغُســـل

للغُسل سُنن داخلة فيه ومُتعلِّقة بأركانه استحبّها الشّارع الحكيم وأكَّد أمرها وعظَّم قدرها ليأتى غُسْل الجنابة بعد ذلك مُشتملاً على السُّنن والمستحبّات التي يُثاب فاعلها ولا يُعاقب تاركها، وهي الأمور التي ذكرها العلماء على النّحو التّالى:

## (١) ـ التّسمية في أوله

 الله والحمد الله، وهي مندوبة عند مالك، وواجبة على العالم الذّاكر عند الحنابلة فإن تركها عمداً لم يصحّ غُسْله قياسا لإحدى الطّهارتين على الأُخرى، غير أنّ حُكمها هنا أخفّ لأنّ حديث التّسمية إنّما يتناول بصريحه الوضوء لا غير.

(قال) فى الشَّرح المُمتع [تجب التَّسمية فى الغُسْل لأنَّه إحدى الطَّهارتين فكانت التَّسمية فيه واجبة كالوضوء، ولأنّها إذا وجبت فى الوضوء وهو أصغر وأكثر مُرورًا على المكلَّف، فوجوبها فى الحَدث الأكبر من باب أوْلَى [(١)].

#### (۲) ـ غسل اليدين

يُسنُ للمُغتسل أن يبدأ بغَسْل يديه ثلاثا كالوضوء لكونهما آلتي التنظيف فيُطهَران أوّلا، واليدان الكفّان لأنّ اليد إذا أطلقت فهى الكفّ والدّليل قول الله تعالى ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَ مُ الْحَفّ فقط، ولمّا أراد وَالذي يُقطَع هو الكفّ فقط، ولمّا أراد ما فوق الكفّ قال ﴿ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِق ﴾ .

والتّابت من الرّوايات الصّحيحة أنّ النّبي عَلَيْ كان يبدأ بغَسْل يديه قبل أن يُدْخلها في الماء، ويُحتمل أن يكون هذا الغَسْل للتّنظيف أو أن يكون هو الغَسْل المشروع عند القيام من النّوم لما جاء في حديث ميمونة رضى الله عنها في وصفها لغَسْل النّبي عَلَيْ «فَأَفْرَغَ عَلَي يَدَيْه فَعَسَلَهُمَا مَرّتَيْن مَرّتَيْن مَرّتَيْن أَوْ ثَلاَتًا (٢)». وجاء عند مسلم «أَنَّ النّبي عَلِي اغْتَسَلَ مِن الْجَنَابَة فَبَدَأً بغَسْل كَفَيْه تَلاَتُا (٣)». فكان التّلاث في مُعظم الأوقات لكونه الأفضل والمرّة في نادر من الأوقات لبيان الجواز.

#### (m) \_ غسل الفرج

يُطلب من المُغتسل أن يبدأ بغَسْل قُبُله و دُبُره وإن لم يعلَق بهما نجاسة لما في حديث ميمونة رضى الله عنها «تَوَصَّاً رَسُولُ الله عَلَيْه وُضُوءَهُ للصَّلاَة غَيْر رجْليْه، وَغَسَلَ فَرْجَهُ وَمَا أَصَابَهُ مِنَ الأَذَى، ثُمَّ أَفَاضَ عَلَيْهَ الْمَاءَ، ثُمَّ نَحَّى رجْلَيْه فَغَسَلَهُ مَا (٤) ». وفيه وجاء عند مسلم من حديث ابن عبّاس «ثُمَّ أَفْرَغَ بِهَ عَلَيْ فَرْجِه وَغَسَلَهُ بِشَمَاله (٥)». وفيه استحباب تقديم غَسْل الفَرْج خشية نقض الوضوء بمسّه لو أَخُره، وأُلحقَت المرأة بالرَّجُل وإن لم ينتقض وضوؤها بمس فَرْجها، وعلى مشروعية صَبُ الماء باليمين على

<sup>(</sup>١) انظر الشّرح المتع [ج ١ ص ١٣١].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٦٥] ومسلم [ ٣١٧/٣٧].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٦ / ٣١٦]

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٤٩] والنّسائي [ ٢١٦].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٧/٣٧].

الشّمال لغسل الفرج بها، وعلى طلب غسل الفرج بالشّمال تنزيها لليمين عن الأذى ومواطنه.

كما يستحبّ غسل اليدين بصابون ونحوه أو مسحهما بالتّراب لإِزالة ما عَلَق بهما من درن لما في حديث ميمونة «ثُمَّ ضَرَبَ بشماله الأَرْضَ فَدَلَكَهَا دَلْكَا شَديدًا ('')». وفي رواية أبى داود «ثُمَّ ضَرَبَ بيَده الأَرْضَ فَغَسَلَهَا ('<sup>''</sup>)». أي إِذا انقى اليدين بالغَسْل ثانيا بعد الفراغ من غَسْل الفرج أمالَهما إلى جدار فمسحهما به ليزول ما علق بهما من الأذى والرّائحة، إلاّ أنَّ البدائل لذلك في عصرنا كثيرة ومُتعدّدة.

#### (Σ) ـ إزالة ما على الجسد من نجاسة ودرن

كما يسن للمُغتسل أن يبدأ بإزالة ما على جسده ممّا تلوّث به من أثر الجنابة والدرن ، أمّا أصل إزالتها فلابد منه لأنه لا يرتفع حدّثُ ما تحتها حتّى تُزال لحديث عائشة رضى الله عنها قالت «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَغْتَسل مَنَ الجَنَابَة بَداً بكَفَيْه فَغَسَلَهُمَا ، ثُمَّ غَسَلَ مَرَافِغَهُ وَأَفَاضَ عَلَيْه الْمَاء ، فَإِذَا أَنْقَاهُمَا أَهْوًى بِهِمَا إِلَى حَائِط ، ثُمَّ يَسْتَقْبلُ الْوُضُوء ويُفيضُ الْمَاء عَلَى رأسه (٣)».

أى أنّه بعد أن غَسَل فرجه ومرافعه وهى أصول يديه وفخذيه من الأذى أفاض عليه الماء ليزول ما علق بالجسد مبالغة في الإنقاء، وفى الحديث استحباب تعاهد معاطف البدن كالإبطين وداخل الأذنين والسَّرة وما بين الأليتين وأصابع الرِّجلين وعُكَن البطن وغير ذلك، فيُوصِّل الماء إلى جميع جسمه، ثمّ يُفيض الماء ثلاث مرّات يدلُك في كلّ مرة ما تصل إليه يداه من بدنه كما في حديث النسائي عن عائشة «حَتَّى إِذَا خُيل إِلَيه أَنَّهُ قَد اسْتَبْراً الْبَشرة غَرف عَلَى رأسه ثَلاثًا ( ) ». أي استيقن وصول الماء إلى جميعها، وجاء في لفظ لابن عمر مَرْ فَيَّ هُوسِلْ مَا هُنَالِكَ حَتَّى يُنقيبه »

## (0) ـ الوضوء قبل الغُسل

اتّفق العلماء على استحباب الوضوء قبل الغُسل ولو مسنونًا لقول عائشة رضى الله عنها «أَنَّ رَسُولَ الله عَيْكُ كَانَ إِذَا اغْتَسلَ مِنَ الْجَنَابَة بَدأً فَغَسلَ يَدَيْه قَبْلَ أَنْ يُدْخِلَ يَدُه فِي الْإِنَاءِ، ثُمَّ تَوَضَّأُ مِثْلَ وُضُوئِه لِلصَّلاَة (٥)». وجاء عن ميمونة عند النّسائي

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٣١٧/٣٧].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٤٥] والنّسائي [ ٢١٧ ].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود وانفرد به [٧٤٣].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [٢١٤].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٦ / ٣١م] وافقه البخاري [٢٤٨].

«ثُمُّ تَوَضَّأُ وُضُوءَهُ للصَّلاَة ثُمَّ اغْتَسَلَ(١)». ويُحتمل أن يكون الابتداء بالوضوء قبل الغُسل سنَّة مُستقلَّة بحيثَ يجب غسل أعضاء الوضوء مع بقيّة الجسد في الغُسل، ويُحتمل أن يُكتفى بغسلها في الوضوء عن إعادته.

(قال) في الفتح [وإنَّما قدَّم غسل أعضاء الوضوء تشريفا لها ولتحصل له الطَّهارتين الصُّغرى والكُبرى، وإلى هذا جنح الدّاودى من الشّافعية فقال: يُقدَّم غَسْل أعضاء وضوئه على ترتيب الوضوء لكن بنيّة غسل الجنابة، كما ذهب جماعة منهم أبو ثور وداود وغيرهما إلى أنّ الغُسْل لا ينوب عن الوضوء للمُحْدِثِ (٢٠)].

وقول ابن عبّاس رضى الله عنه عن وضوء النّبى عَلَيْكَ «ثُمَّ يَتَوَضَّا وُضُوءَهُ لِلصَّلاَة»: فيه استحباب تكرار غسل أعضاء الوضوء لتشبيهه بوضوء الصّلاة، وفي ذلك قال عياض [لم يأت في شيء من الرّوايات في وضوء الغُسل ذكر التّكرار].

لكن ذلك مردود بما جاء في الأحاديث ممّا فيه تشبيه وضوء الغُسل بوضوء الصّلاة، والتشبيه يقضى بالتّكرار كما في رواية أحمد والنسائي عن أبي سلمة عن عائشة رضى الله عنها أنّها وصفت غسله عَلَى وفيه «يُفيضُ بيده الْيُمْني عَلَى الْيُسْرى ثَلاَثَ مَرَّات، ثُمَّ يَتَمَضْمَضُ ثَلاَثًا، ويَسْتَنْشقُ ثَلاَثًا، ويَغْسِلُ وَجُهَهُ ثَلاَثًا، ثُمَّ يُفيضُ عَلَى رأسه ثَلاَثًا، ثُمَّ يَصُبُ عَلَيْه الْمَاءَ (٣)».

(قال) النّووى [لم يُوجب أحد الوضوء في غُسل الجنابة إلا داود الظاهري، ومن سواه يقولون هو سُنَّة، فلو أفاض الماء على جميع بدنه من غير وضوء صح غسله واستباح به الصّلاة وغيرها، ولكنّ الأوْلى أن يتوضَّأ كما ذُكر وتحصل الفضيلة بالوضوء قبل الغُسل أو بعده، وإذا توضَّأ أوّلا لا يأتي به ثانيا لاتفاق العلماء على أنّه لا يستحب وضوءان والله تعالى أعلم (٤)]. وجاء عن أحمد ثلاث روايات في غسل الجُنُب هل يحتاج إلى وضوء؟:

إحداهن ـ يُجزئه الغُسل بلا وضوء.

الثَّاني - يُجزئه الغُسل عن الوضوء إذا نواه.

الثَّالث ـ لا يُجزئه حتّى يتوضًّا.

وقد استشكل بعض الأصحاب الرّواية الأُولى وهي الصّحيحة دليلا لأنّ حُكم الحَدَث

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [١٨٤] وأبو داود [٢٤٢].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٤٢٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٢٤٥٢٩] والنّسائي [٢٤٦] والتّرمذي [ ١٠٤]

<sup>(</sup>٤) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ٢٣٥].

الأصغر قد اندرج في الأكبر وصار جُزءًا منه فلم ينفرد بحُكم، لا سيَّما وكلَّ ما يجب غَسْله من الحَدَث الأصغر يجب غَسْله في الأكبر وزيادة، وبهذه الطّريقة كان الصّحيح أنّ العُمرة ليست بفريضة لدخولها في الحجّ، والنّبي عَلَي علْق الطُّهر بإفاضة الماء على جميع الجسد ولم يشترط وضوءاً وهو ما فعله النّبي عَلَيْ لبيان أكمل الغُسْل (١٠)].

# (٦) ـ كيفيـة غسل الرُّجُلين

أشار الأئمّة إلى أنّ غَسْل الرِّجْلين في الوضوء يأتي تقديما وتأخيرا على النّحو التّالي:

(١) للمُغتسل حين يتوضَّا أن يُؤخِّر غَسْل رجليه ثمّ يفيض الماء على بدنه ثمّ يغسلهما أخذا من رواية ميمونة أمِّ المؤمنين رضى الله عنها عن كيفيْة غُسْل النَّبي عَلَيْهُ عند البخارى لمّا قالت «تَوضَّا رَسُولُ الله عَلَيْهُ وضُوْءَهُ للصَّلاة غَيْر رجْلَيْه، وغَسَلَ فَرْجَهُ وَمَا أَصَابَهُ مِنْ أَذًى، ثُمَّ أَفَاضَ عَلَيه الْمَاءَ، ثُمَّ نَحِّى رجْلَيْه لغَسَّلهِمَا (٢)». وإلى ذلك فهب أكثر الأحناف وهو أحد قولى المالكيّة كما في الشّرح الصّغير وحواشيه وبه قال جمهور العلماء. (قال) القرطبي [الحكمة في تأخير غَسْل الرجْلين ليحصُل الافتتاح والاختتام بأعضاء الوضوء (٣)].

(٢) تتميم الوضوء وإكماله بغَسْل الرِّجلين أخذا من رواية عائشة رضى الله عنها عن كيفية غَسْله عَلَيْه عنها عن كيفية غَسْله عَلَيْه عنها عن كيفية غَسْله عَلَيْه بقولها «ثُمَّ يَتُوضَّأُ كَمَا يَتُوضَّأُ للصَّلاَة ». وهو الصّحيح المُختار عند الشّافعية والحنابلة عملا بظاهر الرّوايات المُستفيضة في تقديم وضوء الصّلاة فإنّ ظاهره كمال الوضوء وإسباغه.

(٣) ومن العلماء من فصَّل بين أن يكون المُغتسل في مجتمع الماء فيُؤخِّره وأن لا يكون فيه فلا يُؤخِّره، وعليه فإنّ الأفضل عند مالك تقديم غَسْل الرِّجْلين إِلاَّ إِذَا كَانَ الْكَانَ غير نظيف فالأفضل التأخير، وعند الشّافعية في الأفضل قولان أصحُّهما وأشهرهما ومُختارهما أن يُكمل ووضوءه.

ممّا تقدّم يُعلم جواز الأمرين في غَسْل الرِّجْلين وإنّما الخلاف في الأوْلى منهما لثبوتهما في الصّحيح من فعل الرّسول الأكرم ﷺ وأنّ السُّنَّة تتأدّى بأى منهما، إلاّ أنّ ما روته أمَّ المؤمنين عائشة هو الأغلب من أحواله، وما روته ميمونة رضى الله عنها هو القليل الجواز، وبذلك كان أظهر القولين عندهم التّقديم.

<sup>(</sup>١) انظر بدائع الفوائد لابن القيِّم [ج ٤ ص ١١٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٤٩].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٤٣١].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٤٨] ومسلم [٣١٦/٣٦].

## (V) \_ إفاضة الـماء على الرّاس ثلاثــا

يسن للمُغتسل بعد الوضوء أن يفيض الماء على رأسه ثلاثًا يروى بها أصول الشَّعر، ثمّ يُفيضه على سائر جسده بادئا بشقِّه الأيمن لما في حديث عائشة «حتى إذا رأى أَنْ قَد اسْتَبْراً حَفَنَ عَلَى رأْسه ثَلاَثَ حَفَنَات ثُمَّ أَفَاضَ عَلَى سَائر جَسَده (١)». وقوله عَلَى كَمَا رواه البخارى عن جَبير بن مطعم «أَمَّا أَنَا فَأْفِيضُ عَلَى رَأْسِي ثَلاَثًا، وأَشَارَ بيَدَيْه كَلْتَيْهِمَا (٢)».

(قال) النّووى [في هذا الحديث استحباب إفاضة الماء على الرّأس ثلاثا وهو متفق عليه ، وألحق به أصحابنا سائر البدن قياسا على الرّأس وعلى أعضاء الوضوء وهو أوْلى بالثّلاث من الوضوء، فإِنّ الوضوء مبنى على التّخفيف ويتكرّر، فإِذا استحبّ فيه الثّلاث ففي الغُسْل أوْلى ولا نعلم في هذا خلافا(٣)].

وليس في الغُسْل شيء يُندب فيه التّثليث عند المالكيّة سوى الرّأس بخلاف الوضوء، والفرق كثرة المشقَّة في الغُسل، وهذا ما يشهد له ظاهر الأحاديث الواردة في غسله عَلَيْ ، فإن التّثليث وقع فيها للرَّأس دون الجسد منها ما أخرجه الشّيخان عن عائشة قالت «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيُ إِذَا اغْتَسَلَ من الْجَنَابَة بَدَأَ فَغَسَلَ يَدَيْه ثُمَّ تَوضَّا كَمَا يَتَوضَّا للهَ عَلَى عَلَى الْمَاء فَيُخَلِّلُ بِهَا أُصُولَ شَعْره، ثُمَّ يُصُبُ عَلَى رَاسه ثَلاَثَ عَرَفات بِيدَيْه، ثُمَّ يُفيضُ الْمَاء عَلَى جلده كُلِّه كُلِّه فَا الله عَلَى عَلَى عَلْده كُلِّه ( عُنَه ) .

# (٨) ـ البدء بالشقّ الأيمن في الغسل

يستحب البدء في الغُسل بميامن المرء من رأسه إلى قدمه لما روى عن عائشة قالت «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيُهُ إِذَا اغْتَسَلَ منَ الجُنَابَة دَعَا بشَيْء نَحْوَ الْحلاَب، فَأَخَذَ بِكَفَيْه فَبَداً بِشقِّ رَأْسه الأَيْمَن ثُمَّ الأَيْسَر، ثُمَّ أَخَذَ بَكَفَيْه فَقَالً بِهِمَا عَلَى رَأْسه (٥)». والمراد فبَدت المُحلاب] الإِناء الذي تُوضع فيه مياه الغَسْل، يبدأ به فيُوضع فيه ماء الغسل على قدر هذا الإناء.

وقوله «أَخَذَ بِكَفَيْه»: أَى أَخذ النّبي عَلَيْكُ من الماء الذي في الإِناء بكفّيه، فابتدأ بِجانب رأسه الأيمن ثمّ ثنّى بالأيسر، والشّقُّ فيه يُطلق على نصف الشّيء، وقوله «فَقَالَ

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٣١٦/٣٥].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٥٤] ومسلم [٢٥/٣٢٧].

<sup>(</sup>٣) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ٢٤٦].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٤٨] ومسلم [٣١٦/٣٥].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٥٨] ومسلم [٣١٨/٣٩] وأبو داود [٢٤٠].

بِهِمَا عَلَى رَأْسِهِ»: إِشارة إِلَى الغُرِفة الثَّالِثة، وجاء في رواية «عَلَى وَسَطِ رَأْسِهِ».أي صَبّ الماء على رأسه كله ففيه إطلاق القول على الفعل مجازا.

وفى الحديث دليل على مشروعيّة تهيئة الماء للطّهارة، وعلى استحباب البدء بالرَّاس في الغُسل ولعلّه لكونها أكثر شعثا من بقيّة البدن من أجل الشّعر، وعلى طلب غسل الميامن قبل المياسر، وعلى طلب تثليث غسل الرَّأس.

#### (9) ـ تخليــل الشَّعر

يلزم المُغتسل إيصال الماء إلى أصول شعره وإلى ما تحت لحيته الخفيفة وتخليله لما في حديث عائشة «ثُمَّ يَتَوَضَّأُ كَمَا يَتَوَضَّأُ للصَّلاة ثُمَّ يُدْخلُ أَصَابِعَهُ في المَاءِ فَيُخَلِّلُ بَهَا أَصُولَ شَعْرِه (١)». وفي رواية «فَيُخلِّلُ شَعْرَهُ» . روجاء عَند مسلم «ثُمَّ يَأْخُذُ اللّاءَ فَيدْخلُ أَصَابِعَهُ في أُصُول الشَّعْر (٢)».

وفى رواية الترمذى «كَانَ يُشَرِّبُ رأْسَهُ ثُمَّ يُحْفى عَلَيْهِ ثَلاَثًا (٣)». من التشريب أو الإشراب أى يسقيه الماء والمراد به ما سبق من التخليل، ثمّ تقف بنا رواية المسند أمام البيان الواضح لذلك من حديث عائشة رضى الله عنها «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ كَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَغْتَسلَ مِنَ جَنَابَة تَوَصَّأُ وُضُوءَهُ لِلصَّلاَةِ، ثُمَّ صَبَّ عَلَى رَأْسِهِ ثَلاَثَ مَرَارٍ يُخَلِّلُ بأَصَابِعِهِ أُصُولَ الشَّعْرِ (٤)».

وفائدة التّخليل إيصال الماء إلى الشّعر والبَشَرة ومُباشرة الشّعر باليد ليحصل تعميمه بالماء وتأسيس البشرة لئلا يُصيبها بالصّب ما تتأذّى به، وهذا التّخليل غير واجب اتّفاقا إلاّ إن كان الشّعر مُلَبَّدا بشيء يحول بين الماء وبين الوصول إلى أصوله.

ومذهب الحنفيَّة استحباب تخليل شعر اللِّحية والرَّأس إِن وصل الماء إلى أصول الشَّعر بدون تخليل وإلاَّ فلابد من التخليل، والمعتمد عند المالكية أنّه يجب تخليله مُطلقًا ولو كثيفًا ووصل الماء إلى ما تحته لحديث أبي هريرة أنّ النّبي عَلَيْهُ قال «إِنَّ تَحْت كُلُ شَعْرة جَنَابَةً فَاغْسلُوا الشَّعْرَ وَأَنْقُوا الْبَشَرة (٥)».

وقيل يفرّق في اللِّحية بين الخفيفة والكثيفة ، فيجب إِذا كانت خفيفة ويُندب

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٤٨] والنّسائي [٢٤٧].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣١٦/٣٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ١٠٤] وأبو داود [ ٢٤٢] والنّسائي [ ٢٤٩] واللّفظ له.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٦٠١٨].

<sup>(</sup>٥) حديث أخرجه الترمذي بإسناد ضعيف [١٠٦] وأبو داود [٢٤٨].

إذا كانت كثيفة، والمراد بالتخليل الواجب عندهم تحريك الشَّعر حتَّى يصل الماء للبشرة لما في حديث عائشة «ثُمَّ يَتَوَضَّا وُضُوءَهُ للصَّلاَة ثُمَّ يُدْخِلُ أَصَابِعَهُ في الْمَاء فَيُخَلِّلُ بِهَا أُصُولَ الشَّعرِ (١)». ويُندب عند الشَّافعية والحنابلة تخليل الشَّعر إذا أمكن وصول الماء إلى البشرة بدونه وإلا وجب لقول النبي عَلِي من حديث أبي هريرة رضى الله عنه «فَاغْسِلُوا الشَّعْرَ وأَنْقُوا الْبَشَرَةَ».

وقوله ﷺ «تَحْتَ كُلَّ شَعْرَة جَنَابَة»: كناية عن شمول الجنابة كلّ ظاهر البدن الذى هو محلّ الشَّعر عادة، ورتب الحُكم الذى هو وجوب الغُسْل على الوصف الذى هو عموم الجنابة للبدن، للدّلالة على أنّ الشَّعر قد يمنع وصول الماء إلى البشرة، فيجب استقصاء الشَّعر بالغَسْل، فلو بقى شيء من الشَّعر لم يصل إليه الماء بقيت عليه جنابته ولا فرق في ذلك بين الرَّجُل والمرأة (٢)].

#### (١٠) ـ تخليـل الأصابع

ذهب أكثر أهل العلم إلى القول باستحباب تخليل أصابع اليدين والرِّجْلين لما روى عن ابن عبّاس أنّ رسول الله عَلِيَّة قال «إِذَا تَوَضَّاْتَ فَخَلِّلْ الأَصَابِعَ (٣)». وقوله عَلَيْ للقيط ابن صَبْرة «أَسْبِغِ الْوُضُوءَ وَخَلِّلْ بَيْنَ الأَصَابِعِ ، وَبَالِغْ فِي الاسْتنْشَاقِ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ ابن صَبْرة «أَسْبِغِ الْوُضُوءَ وَخَلِّلْ بَيْنَ الأَصَابِعِ » : يُفيد وجوب تخليل أصابع اليدين صَائِمًا (٤) ». وظاهر قوله «وَخَلِّلْ بَيْنَ الأَصَابِعِ» : يُفيد وجوب تخليل أصابع اليدين وإدخال بعضهما في بعض مُبالغة في إيصال الماء عند المالكية ، ونظرا لتفرُق أصابع الرّجْلين فإن اليدين اعتبر كل أصبع كعضو مُستقل يلزم تدليكه عندهم ، أمّا أصابع الرّجْلين فإن تخليلها مندوب لشدَّة اتّصالها فاعتبرت كعضو واحد فلا يلزم تخليلها .

أمّا الذين قالوا باستحباب التّخليل فقد حملوا الأمر في الحديث على النّدب جمعًا بينه وبين سائر الرّوايات التي حُكى فيها صفة وضوئه على النّها لم يُذكر فيها التّخليل، ومحلّ هذا كلّه إذا وصل الماء إلى ما بين الأصابع بدون تخليل وإلاّ فيجب اتّفاقا، والأكمل في تخليل أصابع اليدين أن يضع بطن الكفّ اليُمنى على اليُسرى ويُدخل الأصابع بعضها في بعض، وفي الرّجْلين أن يكون بخنصر اليد اليُسرى بادئًا بخنصر الرّجْل اليُمنى خاتما بخنصر الرّجْل اليُسرى لما فيه من المُحافظة على التّيامُن.

#### (۱۱) ـ تثليث غُسُّل الرأس

كما يُسنُّ في الغُسْل تثليث غَسْل الرَّأس اتَّفاقا وكذا باقي الجسد عند غير المالكيّة

<sup>(</sup>۱) من حديث صحيح أخرجه البخارى [۲٤٨] والنّسائي [۲٤٧]. (۲) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٢١]. (٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٦٣٣٣] والتّرمذي [٣٨] والدّارمي [٥٠٥] . (٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٤١] والنّسائي [١١٤] وابن ماجه [٣٦٧].

لقوله ﷺ من حديث جبير بن مطعم رضى الله عنه «أَمَّا أَنَا فَأُفيضُ عَلَى رَأْسَى ثَلاَثَا وَأَشَارَ بِيَدَيْهِ مَلْتَيْهِمَا (١)». وقالت المالكيّة ليس في الغُسل شيء يُندب فيه التّثليث سوى الرُّأس بخلافَ الوضوء والفرق كثرة المشقَّة في الغُسل.

وما قالوه هو الظّاهر الذي تشهد له الأحاديث الواردة في غسله عَيَّ فإن التَثليث وقع فيها للرّاس دون الجسد لما أخرجه النسائي من قول عائشة في وصفها لغسّل رسول الله عَلَى وَ الجسد لما أخرجه النسائي من قول عائشة في وصفها لغسّل رسول الله عَلَى وَ أُسه ثَلاَثًا (٢)». وما رواه الشّيخان عنها «ثُمَّ يَصُبُ عَلَى رأسه ثَلاَثَ عُرف بِيَدَيْه (٣)». وعَند مسلم «فإنِّي أفيض عَلَى رأسي ثَلاَثَة أَكُف (٤)». وفي رواية «أمَّا أَنَا فَأُفَّر عُ عَلَى رأسي ثَلاَتُ عَلَى رأسي ثَلاَثَ عَلَى رأسي ثَلاَث عَلَى رأسي ثَلاَث عَلَى رأسي ثَلاَت عَلَى رأسي ثَلاَت عَلَى رأسي عَلَيْك المغتسلة (إنَّما يَكْفيك أَنْ تحثِي عَلَى رأسك ثَلاَث حَثَيَات ، ثُمَّ تُفيضِين عَلَيْك الْمَاءَ فَتَطْهُرِين (٢)».

# (١٢) ـ ستر العورة عند الاغتسال

ويُطلب من المغتسل ستر عورته وأن يكون بمكان لا يراه فيه من لا يحلُ له النَّظر إلى عورته لقول النَّبي عَلَيْ «إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ حَلِيمٌ حَيِّيٌ ستِّيرٌ يُحبُّ الْحَياءَ وَالسَّتْرَ، فَإِذَا اغْتَسَلَ أَحَدُكُم فَلْيَسْتَتر (٧)». وظاهره وجوب التستُّر حال الغُسل ولو في الخلوة، وإليه ذهب ابن أبي ليلي وبعض الشّافعية، واستدلُّوا على ذلك بقوله عَلِي «الله أَحَقُ أَنْ يُسْتَحْيي مِنْهُ مِن النَّاسِ (٨)».

وما رواه البخارى عن أم هانيء قالت «ذَهَبْتُ إِلَي رَسُولِ الله عَلَيْ عَامَ الْفَتْح فَوَجَدْتُهُ يَغْتَسِلُ وَفَاطَمَةُ تَسْتُرُهُ ، فَقَالَ مَنْ هَذه ؟ فَقُلْت أَنا أُمُّ هَانِيء (٩)». وفيه دلالة على أنّ السّتر كَان كثيفا وعرف أنّها امرأة لكون ذلك الموضع لا يدخل عليه فيه الرّجال ، وقد وقع ذكر السّتر أيضا عن ميمونة رضى الله عنها عند البخاري بقولها «ستر ثُتُ النّبِي عَلِي وهذا النّبِي عَلِي وهذا في رواية أبي حمزة «فَسَتَر تُهُ بِعَوْبٍ». وهذا

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٥٤] ومسلم [٥٤/٣٢٧].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [٢٤٦] والتّرمذي [٢٠٤] بلفظ مختلف.

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٤٨].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٥٦] ومسلم [٥٤/٣٢٧].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٦ / ٣٢٨] وافقه البخاري [٥٥ ].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٨ / ٣٣٠] والتّرمذي [٢٠٥].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٠١٧] والنّسائي [٤٠٤].

<sup>(</sup>٨) من حديث صحيح أخرجه أحمد [١٩٩١٧] وأبو داود [١٩٠٧] والتّرمذي [٢٧٩٤].

<sup>(</sup>٩) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٧٨٠] ومسلم [ ٧٠ / ٣٣٦].

<sup>(</sup>١٠) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٨١] ومسلم [ ٣٣٧ / ٣٣٧].

فيه دليل على جواز اغتسال الإنسان بحضرة امرأة من محارمه إذا كان يحول بينه وبينها ساتر من ثوب وغيره.

ثمّ تأتي رواية أبى السَّمَح عند النّسائي بلفظ «كُنْتُ أَخْدُمُ رَسُولَ الله عَلَيْكُ فَكَانُ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَغْتَسلَ قَالَ: وَلَّنِى قَفَاكَ فَأُولِيه قَفَاىَ فَأَسْتُرُهُ بِهُ (١)». وظاهر هذه الرّواية أنّ السّتركان بالقَفَا، والأظهر أنّ في الكلام حذفا يدلَّ عليه ما في رواية ابن ماجه «فَأُولِيه قَفَاى وَأَنْشُرُ الثَّوْبَ فَأَسْتُرُهُ بِهُ (٢)». •

على أنّه لا تنافى بينهما لاحتمال أن يكون السّتر وقع بالثّوب فى وقت، وبالقفا فى وقت، وبالقفا فى وقت ، وبالقفا فى وقت آخر ،وفى هذا مشروعيّة السّتر عند الغُسل، واتّفق العلماء على وجوبه فى الخُلوة حيث يراه النّاس، وذهب الجمهور إلى استحبابه فى الخُلوة أو فى الجلوة ولم يره أحد [(٣)].

# (١٣) ـ هل يُتوضّأ بعد الغُسل؟

لمّا كان ابتداء الغُسل بالوضوء سُنَّة مُستقلَّة فيه ممّا استوجب غسل أعضاء الوضوء مع بقيّة الجسد تشريفا لها وتحصيلا لصورة الطَّهارتين الصُّغرى والكُبرى، لم يختلف أحد من العلماء في أنّ هذا الوضوء داخل ضمن حقيقة الغُسل ومقصوده، وأنّ نيّة الطَّهارة من الجنابة تأتى على طهارة الحَدَث وتقضى عليها، لكون موانع الجنابة أكثر من موانع الحَدَث، فدخل الأقل في نيّة الأكثر وأجزأت نيّة الأكثر عنه، ومحلّ هذا ما يحصل منه ناقض وإلا فلابد من الوضوء.

ويتأيد هذا بما أخرجه أبو داود والحاكم من حديث عائشة رضي الله عنها قالت «كَانَ رَسُولُ الله عَنَيْنَ وَصَلاَة الْغَدَاة ، ولا أَراهُ يُحْدثُ وضُوءًا بعْدَ الغُسْلِ (٤٠)». وقوله «وَلا أَراهُ» بضم الهمزة: أي لا أظنه ، وبفتحها أيضا: أي لا أعلم أو لا أبصر أنه يُجدُد وضوءا بعد الغُسْل إمّا اكتفاء بوضوئه قبل الغُسْل كما في أكثر الروايات أو بالغُسْل نفسه .

وفى الحديث دلالة على عدم مشروعيّة الوضوء بعد غُسْلِ الجنابة. (قال) التّرمذى [هذا قول غير واحد من أصحاب النّبي عَلَيْهُ والتّابعين ألاّ يتوضّأ بعد الغُسلِ]. وجاء من رواية الحاكم عن ابن عمر رَوَعُكُمُ «لَمَّا سُئِلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ عَنِ الْوُضُوءِ بَعْدُ الْغُسْلِ قَالَ:

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٢٢٤] وأبو داود [ ٣٧٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٥٠٣].

<sup>(</sup>٣) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٢٥٢].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٧٥٠] والحاكم [٥٥٩].

وأَى ُ وُضُوء أَفْضَلُ مِنَ الْغُسْلِ (١)». ورُوى عن حذيفة أنّه قال «أَمَا يَكُفى أَحَدُكُمْ أَنْ يَغْتَسِلَ من قَرْنه إِلَى قَدَمه حَتَّى يَتُوَضَّاً». وعن عائشة رضى الله عنها قالت «كانَ رَسُولَ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ مَنْ وضوء ضمن الله عَنْ الله عَنْ مَنْ وضوء ضمن الاغتسال ورُوى نحو ذلك عن جماعة من الصّحابة رضى الله عنهم أجمعين .

## (الباب الثالث)

## أول ـ الغسل الرَّافع للأحداث الدُكمية

## (۱) ـ غُسل رسول الله ﷺ وهديه فيه

لمّا كان رسول الله عَلَى هو القُدوة التى يُتأسَّى بها والمثال الوضييء الطَّاهر الذى تقتدى به الأُمَّة الرَّاشدة، نُورد فيما يلى بعض الرّوايات المتضمنة وصف غسله عَلَى كما نقلته إلينا عن أمّهات المؤمنين رضى الله عنهن كتب الصّحيح:

(١) عن عائشة رضى الله عنها قالت «كَانَ رَسُولُ الله عَلِي إِذَا اغْتَسَلَ مِنَ الْجَنَابَةِ يَبْدَأُ فَيَغْسِلُ فَرْجَهُ، ثُمَّ يَتَوَضَّأُ وُضُوءَهُ لِيَعْسِلُ فَرْجَهُ، ثُمَّ يَتَوَضَّأُ وُضُوءَهُ لِلصَّلاَة، ثُمَّ يَأْخُذُ الْمَاءَ فَيُدْخِلُ أَصَابِعَهُ فِي أَصُولِ الشَّعْرِ، حَتَّى إِذَا رَأَى أَنْ قَد اسْتَبْراً، للصَّلاَة، ثُمَّ يَأْخُذُ الْمَاءَ فَيُدْخِلُ أَصَابِعَهُ فِي أَصُولِ الشَّعْرِ، حَتَّى إِذَا رَأَى أَنْ قَد اسْتَبْراً، حَفَنَ عَلَى مَا يُرِ جَسَدِهِ (٣)». وقوله «اَسْتَبْراً»: أَى أوصل الماءَ إلى البشرة.

(٢) عن ميمونة رضى الله عنها قالت «وَضَعْتُ للنَّبِيِّ عَلَى غُسلاً فَسِتَرْتُهُ بِغُوْبٍ، وَصَعْتُ للنَّبِيِّ عَلَى غُسلاً فَرْجَهُ، فَضَرَّبِ بِيدَهُ وَصَبَّ عَلَى شَمَاله فَغَسلَ فَرْجَهُ، فَضَرَّبِ بِيدَهُ الْأَرْضَ فَمَسَحَهَا أُثُمَّ عَسَلَهَا، فَمَصْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ، وَغَسَلَ وَجْهَهُ وَذَرَاعَيْه، ثُمَّ صَبَّ الْأَرْضَ فَمَسحَهَا أُثَمَّ عَسَلَهَا، فَمَصْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ، وَغَسَلَ وَجْهَهُ وَذَرَاعَيْه، ثُمَّ صَبَّ عَلَى حَسَده، ثُمَّ تَنحَّى فَعَسَلَ قَدَمَيْه، فَنَاوَلْتُهُ تَوْبًا فَلَمْ يَأْخُذُهُ، فَانْطَلَقَ وَهُو يَنْفُضُ يَدَيْه (٤) أَنه.

(٣) عن عائشة قالت «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَغْتَسِلَ مِنَ جَنَابَة يَغْسِلُ يَدَيْهِ ثَلاَثًا، ثُمَّ يَغْسِلُ فَرْجَهُ حَتَّى يُنَقِّيه، ثُمَّ يَغْسَلُ يَدَيْهِ ثَلاَثًا، ثُمَّ يَغْسَلُ فَرْجَهُ حَتَّى يُنَقِّيه، ثُمَّ يَغْسَلُ يَلهُ غَسْلُ وَجْهَهُ ثَلاَثًا، وَذَرَاعَيْهِ ثَلاَثًا، وَيَغْسَلُ وَجْهَهُ ثَلاَثًا، وَذَرَاعَيْهِ ثَلاَثًا، ثُمَّ يَغْتَسِلُ فَإِذَا خَرَجَ غَسَلُ قَدَمَيْهِ (٥)».

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم [٥٦١] عن نافع عن ابن عمر كَوْفَيْكَ.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٢٥٢] والتّرمذي [١٠٧] وابن ماجه [٢٧٦] واللّفظ له.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣١٦ / ٣١٦].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٦٦] وأحمد [٧٦٧٣٥].

<sup>(</sup>٥) حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٢٤٥٢٩] والنسائي [ ٢٤٤].

(٤) عن ابن عبّاس رَوْ الْحَدَّ قَال «حَدَّثَتْني خَالَتي مَيْمُونَةُ قَالَتْ: أَدْنَيْتُ لرَسُولَ الله عَلَيْ غُسْلَهُ مِنَ الْجَنَابَةُ، فَغَسَلَ كَفَيْه مَرَّتِينِ أَوْ ثَلاَثًا، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ في الإِنَاء، ثُمَّ أَفْرَغَ به عَلَي فَرْجه وَغَسَلَهُ بشمَاله، ثُمَّ ضَرَبَ بشمَاله الأَرْضَ فَدَلَكَهَا دَلْكَا شَديداً، ثُمَّ تَوَضَّا وَضُوءَهُ للصَّلاَة، ثُمَّ أَفْرَغَ عَلَي رَأْسه ثَلاَثَ حَفَنَاتٍ مِلءَ كَفُه، ثُمَّ غَسَلَ سَائِرَ جَسَدهِ، ثُمَّ أَتَيْتُهُ بِالْمِنْدِيلِ فَردَّهُ (١)». جسَده، ثُمَّ تَنحَى عَنْ مَقَامِهِ ذَلِكَ فَعَسل رَجْلَيْهِ، ثُمَّ أَتَيْتُهُ بِالْمِنْدِيلِ فَردَّهُ (١)».

\* على تقديم غَسْل الكفّين على غسل الفرج وهو محمول على ما إذا كان بهما أذًى أو كان مُستيقظا من النّوم، وعلى تكرار غسل اليدين، وعلى طلب غَسْل الفرج بالشّمال.

وفي الأحاديث دلالة:

\* وعلى طلب مسح اليد بعد الاستنجاء لمّا علق بها من أذى أو تطهيرها بمزيل آخر من مثل صابون ونحوه ، وعلى مشروعيَّة المضمضة والاستنشاق في غُسْل الجنابة .

\* وعلى جواز تأخير غَسْل الرِّجْلَين في الوضوء الذي قبل الغُسْل إلى ما بعد تمام الغسل.

\* وعلى أنّه عَلَى كَان مُعتادا لتنشيف جسده الشّريف بعد الغُسْل والوضوء ولو لا ذلك لم تأته رضى الله عنها بالمنديل لما رواه الحاكم عن عائشة قالت «أَنَّ النَّبِيَ عَلَىٰ كَانَ لَهُ خَرْقَةٌ يُنَشِّفُ بِهَا بَعْدَ الْوُضُوء (٢)». وما جاء عن ابن عبّاس رضى الله عَنه عند النّسائى «أَنَّ النَّبِيَ عَلِي اللهُ عَنه اللهُ عَنه اللهُ عَنه عَنه أَلُهُ يَمَسَّهُ وَجَعَلَ يَقُولُ بِالْمَاءِ هَكَذَا (٣)». أي جعل يمسَح الماء عن بدنه الشّريف هكذا.

مًا سبق عرضه يمكن القول أنّ لغُسْل الجنابة ثلاث تعريفات:

## الأول ـ (الغُسل الكامل):

وهو الغُسْل المشتمل على الفرائض والسُّن وكيفيّته على النّحو التّالى:

1 - أن ينوى المُغتسل بقلبه رفع الحَدَث الأكبر أو استباحة الصَّلاة ونحوها في أوّل مُلاقاة أوّل جزء من البدن للماء . ٢ - ثمَّ يقول : بسم الله والحمد لله في سرّه . ٣ - ثمّ يغسل كفَّيه ثلاثًا قبل إدخالهما الإناء . ٤ - ثمّ يغسل ما على فرجه وسائر بدنه من الأذى . ٥ - ثمّ يتوضّاً وضوءه للصّلاة على ما تقدَّم بكماله . ٣ - ثمّ يدخل أصابعه كلها في الماء فيغرف غرفة يُخلِّل بها أصول الشَّعر من رأسه ولحيته .

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٣١٧/٣٧]. (٢) أخرجه الحاكم [٥٦٣] وأورده الذّهبي في التّلخيص. (٣) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٢٥٤] وأورده في الكُبري [٢٥٠].

٧ - ويتعاهد معاطف بدنه كالإبْطَين وداخل الأُذُنين والسُّرة وما بين الإِليَتيْنِ وأصابع الرِّجْلَين وعُكَنِ البطن فيُوصِّل الماء إلى جميع ذلك. ٨ - ثمَّ يُفيض الماء على رأسه ثلاث مرّات. ٩ - ثمَّ يُفيض الماء على سائر جسده بادئًا بالشِّق الأيمن ثمَّ الأيسر. ١٠ - ويُدلِّك ما تصل إليه يداه من بدنه.

۱۱ ـ وإن كان يغتسل في نَهْرٍ أو نحوه انغمس فيه ثلاث مرّات حتّى يصل الماء إلى جميع بشرته وشعره ظاهره وباطنه وأصول منابته . ۲ ا ـ ثمّ يتحوّل من مكان غُسله فيغسل قدميه إن لم يكن غُسلهُما أولاً .

\* والمستحب في الغُسل أن يبدأ بميامنه وأعالى بدنه وأن يكون مُستقبل القبلة، وأن يقول بعد الفراغ: أشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدا عبده ورسوله.

\* وأن ينوى الغُسل من أوّل شُروعه فيه ويستصحب النِّية إلى أن يفرْغ من غُسله، على أنّ الواجب من هذا كله النّية في أوّل مُلاقاة أوّل جزء من البدن للماء، وتعميم البدن شَعره وبَشَرته بالماء، ومن شرطه أن يكون البدن طاهرا من النّجاسة. (قال) النّووى [فهذا مُختصرما يتعلَّق بصفة الغُسل وأحاديث الباب تدلّ على مُعظم ما ذكرناه وما بقى فله دلائل مشهورة والله أعلم (١)].

# والثَّانِي ـ (الغُسل المُجزيء):

وهو الغُسْل المشتمل على الفرائض والواجبات ومنها التسمية عند الحنبليّة، «والجزىء»: أى الذى تبرأ به الذّمة، والإجزاء: سقوط الطّلب بالفعل، فإذا قيل أجزأت صلاته أى: سقط طلبه بها لفعله إيّاها، وكذلك يقال في بقيّة العبادات.

وكيفيّة هذا الغُسل:

\* أن يُزيل ما على جسده من نجاسة أو غيرها ممّا يمنع وصول الماء إلى البشرة .

\* أن يُعمِّم جسده بالماء على ما تقدّم ناويا لزوما عند غير الحنفيّين ومُسمِّيا عند الحنبليّة.

# والثّالث ـ (غُسل المرأة):

وجدير بالذِّكر أنَّ غُسْل المرأة كغُسْل الرَّجُل إِلاَّ أنَّه يراعي فيه ما يـلي :

١ ـ لا يجب عليها أن تنقض ضفيرتها إن وصل الماء إلى أصل الشَّعر لحديث أُمِّ سلمة رضى الله عنها أن امرأة قالت يا رسول الله «إنِّى امْرَأَةٌ أَشُدُّ شَعْرَ رَأْسِى أَفَأَنْقُضُهُ

<sup>(</sup>١) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ٢٣٤ ـ ٢٣٥].

للْجَنَابَة؟ قَالَ: إِنَّمَا يَكْفيك أَنْ تَحْتى عَلَيْهِ ثَلاَثَ حَثَيَاتٍ مِنْ مَاءٍ ثُمَّ تُفِيضي عَلَى سَائِرِ جَسَدكَ فَإِذَا أَنْت قَدْ طَهُرْت(١) ﴾.

٢ ـ كما يستحب للمرأة إذا اغتسلت من حيض أو نفاس أن تأخذ قطعة من قطن ونحوه وتضيف إليها مسكًا أو طيبًا ثم تتتبع بها أثر الدم لتطيب المحل وتدفع عنه أثر الرائحة وهو ما سيأتى بيانه فى مبحث الغسل من الحيض والنفاس.

## (٢) ـ هل يجوز الغُسل بماء لحقه صابون؟

إِنّ مسألة تغيُّر الماء اليسير أو الكثير بالطَّاهرات كالصَّابون والسّدر وغير ذلك ممّا قد يُغيِّر الماء، مثل الإِناء إِذا كان فيه أثر صابون أو عجين ووضع فيه ماء فتغيّر به مع بقاء اسم الماء ـ فهذا فيه قولان معروفان للعُلماء:

(الأوّل) قولهم بأنّه لا يجوز التطهير به كما هو مذهب مالك وأحمد في إحدى الرّوايتين عنه، لأنّ هذا ليس بماء مُطلق فلا يدخل في قوله ﴿ فَلَمْ تَجِدُواْ مَا هُ ﴾: ثم إن أصحاب هذا القول استثنوا من هذا أنواعا بعضها متّفق عليه بينهم وبعضها مُختلف فيه، فما كان من التغيّر حاصلا بأصل الخلقة أو بما يشق صون الماء عنه: فهو طَهور باتفاقهم، وما تغيّر بالأدهان والكافور ونحو ذلك ففيه قولان مشهوران في مذهب الشّافعي وأحمد وغيرهما، وما كان تغيّره يسيرا: فهل يُعفى عنه أو لا يُعفى عنه، أو يُفرق بين الرّائحة وغيرها ؟ على ثلاثة أوجه، إلى غير ذلك من المسائل.

(الشّانى) القول بجواز الوضوء والغُسل بالماء الذى خُلط بما يقصد به النَظافة كالسّدر (ورق النّبق) أو خالطه بغير خلط كالصّابون ونحوه ما دام لم يخرج بذلك عن طبع الماء وهو الرُقة والسَّيلان، وجاء في الصَّحيح أنّ النَّبي عَلَيَّةً أَمَر بغَسْل الذي وقَصَتْهُ النَّاقة وهو مُحرِم بماء وسدر، وأمر قيس بن عاصم حين أسلم أن يغتسل بماء وسدر، وأمر قيس بن عاصم حين أسلم أن يغتسل بماء وسدر، ومن المعلوم أنّ السِّدر لابد أن يُغيِّر الماء، فلو كان التغيَّر يُفسد الماء لم يأمر به.

وأيضا فإن النبى عَلَي «تَوضاً من قصعة فيها أثر العجين». ومن المعلوم أنه لابد في العادة من تغير الماء بذلك ؛ لا سيّما في آخر الأمر إذا قل الماء وانحل العجين، وكان يعتسل ويغسل رأسه بالخطمي (بكسر الخاء وتشديد الياء في آخره وهو نبت يُزرع بالعراق طيّب الرائحة يعمل عمل الصّابون) وهو جُنب ويجتزىء بذلك ولا فرق في هذا كلّه بين الغُسْل من الجنابة والغُسْل من الحيض والنّفاس.

(قال) ابن تيمية [أنه لا فرق بين المتغيّر بأصل الخلقة وغيره ولا بما يشق الاحتراز (١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٥/ ٣٣٠] وأبو داود [٢٥١] والنسائي [٢٤١]. منه ولا بما لا يشق الاحتراز منه، فما دام يُسمَّى ماء ولم يغلب عليه أجزاء غيره كان طهورا، كما هو مذهب أبى حنيفة وأحمد فى الرواية الأخرى عنه، وهذا القول هو الصواب لأن الله تعالى قال ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى الْوَعَلَىٰ سَفَر أُوْجَاءَ أَحَدُّمِ نَكُم مِّنَ الْغَآبِطِ أَوْ لَكُن الله تعالى عَلَىٰ الله تعالى الله تعالى أَوْ لَكَم شَتُم النسَاءَ فَلَم تَجِدُوا مُّاءَ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ [المائدة: ٣]. وقول الله تعالى ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَا أَهُ فَي سياق النفى فيعم كل ما هو ماء لا فرق فى ذلك بين نوع ونوع.

وقول القائل: إنّ هذا تغيُّر في محلّ الاستعمال، فلا يُوثِّر تفريق بوصف غير مُؤثِّر لا في اللَّغة ولا في الشَّرع، فإنّ المُتغيِّر إن كان يُسمَّى ماء مُطلقاً وهو على البدن، فيُسمَّى ماء مُطلقا وهو في الإناء، وإن لم يُسمَّ مُطلقا في أحدهما لم يُسمَّ مُطلقا في الموضع الآخر، فإنّه من المعلوم أنّ أهل اللَّغة لا يُفرِّقون في التسمية بين محلّ ومحلّ.

فإن قيل: ذلك التغيُّر كان يسيرا؟ قيل: وهذا أيضا دليل في المسألة، فإنه إن سوى بين التغيَّر اليسير والكثير مُطلقًا كان مُخالفًا للنّص، وإن فرّق بينهما لم يكن للفرق بينهما حدّ منضبط لا بلغة ولا شرع ولا عقل ولا عُرف، ومن فرّق بين الحلال والحرام بفرق غير معلوم لم يكن قوله صحيحا، وأيضا فإنّ القول بالجواز مُوافق للعموم اللَّفظي واللَّغوي مدلول عليه بالظّواهر والمعاني، فإنّ تناول اسم الماء لمواقع الإجماع كتناوله لموارد النّزاع في اللَّغة، وصفات هذا كصفات هذا في الجنس فتحب التسوية بين المُتَماثِلَيْن.

وأيضا فإنه على قول المانعين: يلزم مُخالفة الأصل وترك العمل بالدَّليل الشَّرعى لمعارض راجح؛ إِذ كان يقتضى القياس عندهم أنّه لا يجوز استعمال شيء من المتغيِّرات في طهارتي الحَدَث والخَبَث، لكن استثنى المتغيِّر بأصل الخلقة، وبما يشق صون الماء عنه للحرَج والمشقَّة فكان هذا موضع استحسان ترك له القياس، وتعارض الأدلة على خلاف الأصل، وعلى القول الأول يكون رخصة ثابتة على وفق القياس من غير تعارض بين أدلة الشرع فيكون هذا أقوى (١)]. هذا ما قاله ابن تيمية.

أمّا ابن حزم فقد قال [كلّ ماء خالطه شيء طاهر مُباح فظهر فيه لونه وريحه وطعمه إلا أنّه لم يزل عنه اسم الماء فالوضوء به جائز والغُسل به من الجنابة جائز (٢٠) و (قال) مُفتى الدّيار [وقولنا في هذا هو قول أبي حنيفة والشّافعي و داود ، وخالف

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي لابن تيمية [ج ٢١ ص ٢٥-٢٩].

<sup>(</sup>٢) انظر المحلَّى لابن حزم [ج ١ ص ١٩٩ ـ المسألة رقم ١٤٧].

مالك في ذلك، ومن هذا تعلم أنّ الاغتسال بماء فيه صابون جائز ما لم يخرج الماء عن رقَّته وسيكانه ولو تغيّر طعمه ولونه وريحه والله تعالى أعلم(١٠].

#### ثانيا ـ أقسام الغُسل

أقسام الغُسل عند أئمّة الشَّرع ثلاثة: فرض وسُنَّة ومندوب:

(فالأوّل) هو الغُسِّل المفروض الذي يخرج به المرء من دائرة الحَدَث إلى دائرة الطَّهَارة المعنويّة، وهو ما ثبت بدليل قطعى لا شُبهة فيه، أو هو المطلوب فعله طلبا جازما وحُكمه أنه لازم اعتقادا وعملا، فيكفُر مُنكره، ويفسُق تاركه ودليل ذلك قوله تعالى ﴿ وَلا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلِ حَتَّىٰ تَغْتَسِلُواً ﴾ [النّساء: ٤٣].

ويفترض هذا الغُسل في حالين:

(١) لواحد من الأسباب المتقدّمة وهي إنزال المنى بشهوة ولو حُكما، وتغييب حشفة في قُبُل، وانقطاع حيض أو نفاس، وولادة ولو بلا دم، وتغسيل الميّت.

(٢) كما يلزم الغُسل لإزالة نجاسة أصابت كلّ البدن أو بعضه وخَفي مكانها.

(أمّا الثّاني) فهو الغُسل المسنون الذي طلبه الشّارع طلبا غير جازم فيُثاب المسلم على فعله ولا يُعاقب على تركه، ويُسنَ هذا الغُسْل لخمسة أشياء: لمن يُصلّى الجمعة، والعيدين، ومن غسّل ميّتا، والإحرام بحج أو عُمرة، والوقوف بعرفة.

(والتّالث) هو الغُسل المندوب الذي يُؤدِّى على طريق الاستحباب والترغيب دون الحتم والإيجاب، ويُندب هذا الغُسل لأمور نذكر منها: دخول مكّة، والإفاقة من جنون أو إغماء، وللمبيت بمزدلفة، ورمى الجمار، وطواف وداع للبيت، وصلاة كسوف واستسقاء، وللنّظافة ودفع الأذى.

ثمّ يأتى الحديث مُفصَّلا عن كلّ غُسْل من هذه الأغسال على النّحو التّالى: (القسم الأول)

# الأغسال المفروضة:

# (١) ـ الغُسل من الجنابـــة

يقصد بغُسْل الجنابة شرعا إيصال الماء إلى جميع ظاهر الجسد ومنه داخل الفم والأنف بنيّة رفع الجنابة مع الدّلك عند من جعله من مُسمَّى الغُسْل كالمالكيّة، والجنابة في الأصل البُعد وسُمِّي من اتّصف بها ﴿جُنُبًا ﴾ لأنَّه منهى عن قُربان مواضع الصّلاة

<sup>(</sup>١) انظر فتاوى الشّيخ محمّد حسنين مخلوف مفتى الدّيار رحمه الله تعالى [ج ١ ص ٢٠٠].

حتّى يتطهَّر ، وشرعا أمر معنوى يقوم بالبدن يمنع صحّة الصّلاة حيث لا مرخّص. ويُفترض هذا الغُسل على كلّ:

- (١) من أنزل في اليقظة بلذَّة الجماع أو من غير جماع.
- (٢) ومن غيَّب حُشُفة في قُبُل امرأته سواء أنْزَلا أم لم يُنْزِلا.
- (٣) ومن احتلم ثمّ استيقظ فوجد بللا في ثيابه أو على بدنه ولم يدرك الشَّهوة.

فكل هؤلاء يجب عليهم غُسْل الجنابة بالإجماع الذي اتَّفقت عليه الأُمَّة . ووجوب الغُسل على الجُنب مُستفاد من قوله تعلى ﴿وَإِن كُنتُمْ جُنُبَهَا فَاطَّهَرُوا ﴾ : أي فاغتسلوا، وقوله تعالى ﴿فَإِذَا تَطَهُّرنَ فَأَنُّوهُ ؟ مِنْ حَيُّثُ أَمْرَ كُمُ ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]. أى اغتسلن اتَّفاقا، أمَّا لفُّظ آية النّساء: ﴿حُتَّىٰ تَغْتَسِلُواْ ﴾. ففيه التّصريح ببيان التّطهير المطلوب وهو الاغتسال، كما دلّ على أنّ استباحة الجُنُب الصّلاة ومُكوثه في المسجد تتوقُّف على هذا الاغتسال.

كما لا يلزم هذا الغُسل في أربعة أحوال:

(١) لا يُفترض الغُسل اتَّفاقا لمذي، أو ودي، ولا لاحتلام بلا بلل، لا فرق في ذلك بِين رجل وامرأة ، فإذا احتلمت المرأة بلذّة ولم يخرج ماؤها إلى فرجها الظَّاهر فلا غُسْل عليها.

- (٢) ولا يفترض بتغييب بعض الحشفة ولا بالتصاق الختانين بلا إيلاج.
  - (٣) ولا يُفترض عند غير الشّافعيّة بخروج المنيّ بلا لذّة ولو حُكما.
- (٤) ولايجب عند المالكيّة بمنيِّ خرج بلذّة غير معتادة، كأن يخرج لنزوله في ماء حار أو لحكُّة الجَرَب، فإن تمادى بعد شعوره باللَّذة وجب الغُسْل عندهم.

[ ومن المعلوم عند الأئمَّة] أنّ الغُسْل الواحد يُجزى عن حيض وجنابة ، وتغييب حشفة وإنزال، أو عن جمعة وعيد، أو عن جنابة وجمعة إذا نوى الكلّ عند الأئمّة الأربعة وجمهور العلماء، ولأنّ رسول الله عَلَي لم يكن يغتسل من الجماع إلا غُسلا واحدا وهو يتضمّن شيئين معا إذ هو لازم للإنزال غالبا.

ثمّ بقى لنا أن نستكمل هذا المبحث بالإشارة إلى مسألتين:

# الأولى ـ الحكمة من وجوب الغسل بعد الجماع

من مقاصد الشُّريعة الغرَّاء وما اشتملت عليه من الحكمة والرَّحمة أن أوجبت الغُسْل من المنيّ، ليعيد للجسد قوَّته ويخلف عليه ما تحلُّل منه لخروجه من جميع البدن وعروقه، ولهذا سمَّاه الله تعالى في كتابه سلالة فقال ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَكَة مِن مَّآء مَّهِين ﴾ [السّجدة: ٨]. والسُّلاة على وزن فعالة من السُّلِّ، وهو استخراج الشَّيء من الشَّيء من الشَّيء من الشَّيء من الغمد فانسل، والولد سليل وسلالة، وعَنى به الماء يُسلَ من الظَّهْر سَلاً، فكان المَنِي (١) مَن صفوة الماء الذي يُستلُ من بدن الإنسان.

وفى قوله تعالى ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةُ فِ قَرَارٍ مُّكِينِ ﴾ [المؤمنون: ١٣]. ينتقل القرآن بهذه السّلالة إلى مرحلة أخرى ليُطلق عليها مُسمَّى النَّطْفَة (٢) وهي تُمثَّل أوّل أطوار الجنين الذي ينشأ من اتحاد الحيوان المنوى ببويضة المرأة لتستقر في ﴿ قَرَارٍ مُّكِينٍ ﴾ في الرَّحمِ الغائرة بين عظام الحوض التي تحميها من التّأثُّر بحركة الجسم واهتزازاته، أما البول فهو فَصْلة الطَّعام والشَّراب المستحيلة في المعدة والمثانة.

وتأثّر البدن بخروج المنى أعظم من تأثّره بخروج البول. [لذلك كان الاغتسال من خروج المني من أنفع الأشياء للبدن ، فالغُسل يخلف عليه ما تحلّلِ منه بخروج المني وهذا أمر يُدرك بالحسُّ ويُعرف بالحال ، والجنابة تُوجب ثقلا وكسلا يلحق بالجسد كله فيأتى الغُسْل ليُزيح عنه تلك الوطأة فيحدث له نشاطاً في جسمه وخفَّة في حركته (٣)].

ويروى أبو ذر رضى الله عنه أنه بقى فى البادية أيّامًا بغنمه فلمّا أصابته الجنابة تيمّم بالصّعيد وصلًى، ثمّ وقع فى نفسه من ذلك حتّى ظنّ أنّه هالك، فأتى النّبى عَنِّه بالصّعيد وصلًى، ثمّ وقع فى نفسه من ذلك حتّى ظنّ أنّه هالك، فأتى النّبى فدعا له بماء ليغتسل فاغتسل، وجعل يُعبِّر عن مشاعره بعدما اغتسل ورجع إلى نفسه فقال: «وَاغْتَسَلْتُ فَكَأْنِي أَلْقَيْتُ عَنِي جَبلاً (٤)». وفيه يُشبّه رضى الله عنه الجنابة بالجبل فى الثّقل وكأنه يقول: لمّا أجنبت ولم أجد الماء كنت لعدم الاغتسال مُكدرًا منقبض النّفس كأنَّ على رأسى الجبل، فلمًا اغتَسَلتُ زال عنى هذا التَّقَل وكأنى طرحت عن رأسى هم هذا الجبل.

لذلك كان غسل جميع البدن بالماء عقب الاتصال الجنسى أمرًا حيويًا للرّجل والمرأة على السّواء. [لما ثبت علميًا أنّ الجسم الإِنساني يفقد شيئًا من حيويته وقوّته بعد الانتهاء

<sup>(</sup>١) الْمَنِيُّ: سائلٌ مُبْيَضٌ غليظ تفرزه الغُدد التناسلية عند اشتداد شهوة الذَّكر، ويُتلذَّذ بخروجه ورائحته كرائحة طَلع النَّخل، يقال: أُمْنى الرَّجُلُ يُمْنى إِمْنَاءُ مُمْن إِذا أخرج الْمَنيُّ (المعجم العربي لاروس-ص ١٥٦). (٢) النَّطْفَة: الماء الصَّافى وهي مُشتقَّة من نَطْفَ الماء إذا قَطَر، والنَّطْفَةُ سائلُ مُبَيض غليظ تسبح فيه الحيوانات المنوية ومَنْشَوُهُ إفرازات الحُصْيتَيْن ويختلط به إفراز الحَوْصَلَتَيْن المنويتين والبروستاتة وغُدد مَجرى البول (الوجيز - ص ٩٢٥).

<sup>(</sup>٣) انظر أعلام الموقعين [ج ٢ ص ٧٧ ـ بتصرُّف].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٣٢].

من هذا الاتصال، وليس من شيء يُعيد إليه تلك القُوَّة والحيويَّة مثل أن يغسل الجسم كلّه ويدلُكه جُزَّءاً جُزءاً بالماء النّظيف، ثمّا يمدّ الجسم بنشاط في حركة الدّم من خلال تلك الشّعيرات الموجودة على ظاهر الجسم، وقد ثبت عند أهل التّخصُص من الأطبّاء أنّ الغُسْل يُنشِّط الغُدد الصَّمَّاء ثمّا ينتج عنه تنشيط الدَّورة الدّموية والضّغط الشُّرياني، ومن هذه الغُدد كذلك الغُدَّة الكظريّة (١)].

والأُمَّة مُجمعة على وجوب هذا الغُسْل إِذَا جلس الرَّجُل بين شُعب المرأة الأربع ثمّ جَهَدَهَا لما جاء من قول الرسول الأكرم عَلَيْ «إِذَا قَعَدَ بَيْنَ شُعبها الأَرْبَعِ وَأَلْزَقَ الْختَانَ بَالْختَانَ فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ (٢)». كما يُستحب الغُسْل بين الجماعين سواء أكان الجماع الثّاني لتلك المرأة المُجامعة أم لغيرها لحديث أبى رافع رضى الله عنه «أَنَّ النَّبيُ عَلَيْ طَافَ الشّاني لتلك المرأة المُجامعة أم لغيرها لحديث أبى رافع رضى الله عنه «أَنَّ النَّبيُ عَلَيْ طَافَ ذَاتَ يَوْم عَلَى نسَائه يَغْتَسَلُ عِنْدَ هَذه، وعنْدَ هَذه، قَالَ: فَقُلْتُ يَا رَسُولَ الله أَلاَ تَجْعَلُهُ غُسُلاً وَأَحِدًا ؟ فَقَالَ: هَذَا أَزْكَى وَأَطْيَبُ وَأَطْهَرُ (٣)».

ولعل أبا رافع رضى الله عنه قد قال ذلك شفقة منه عليه على مخافة أن يُصيبه الضّرر من تكرار الغُسْل، وما اطّلع أبو رافع على هذا وهو أمر من شأنه الخفاء، إلاّ أنّه كان خادما له إذ ذاك يأتى له بالماء من السُّقيا، وقوله على هذا أزْكَى وَأَطْيَبُ وَأَطْهرُ»: أى ما فعلتُهُ من الغُسْل عند كلّ جماع: الخير والتّواب عند الله تعالى وأطيب للقلب وأطهر للبدن، وزيادة على ما تقدّم فإنّ في الحديث دلالة على استحباب الغُسْل عند كلّ جماع وهذا ما لا خلاف فيه (٤٠)].

ولمّا اختلف العلماء في الأمر بالوضوء بين الجماعين ذهب كلّ من ابن حبيب المالكي والظّاهرية إلى أنّه للوجوب أخذا بظاهر قوله عَنَكُ «إِذَا أَتَى أَحَدُكُمْ أَهْلَهُ ثُمَّ بَدَا له أن يُعَاوِدَ فَلْيَتَوضَّ أَبَيْنَهُمَا وُضُوءًا (٥)». وذهب الجمهورإلى أنَّ الأمر فيه للاستحباب وهو الظّاهر لما في رواية الحاكم من قوله عَنِكُ «فَإِنَّهُ أَنْشَطُ لِلْعَوْد».

وغاية ما يُفيده التعليل أنّ هذا الوضوء مندوب وليس بواجب، إِذ العَوْد للجماع ثانيا ليس بواجب، إِذ العَوْد للجماع ثانيا ليس بواجب [(٢)]. وهذا كله يُؤكِّد أنّ الاغتسال بعد الجماع يُعيد إلى البدن قُوته، ويُخلف عليه ما تحلَّل منه، وأنّه من أنفع الأشياء للبدن والروح معا، وتركه مُضرٌ بالجسم ويكفى شهادة العقل والفطرة السّليمة بحُسنه وضرورته للإنسان.

<sup>(</sup>۱) انظر كتاب روح الصّلاة لعفيف طبّارة [ص ۸۹]. (۲) حديث صحيح أخرجه أبو داود [۲۱7]. (π) حديث حسن أخرجه أبو داود [π1 وابن ماجه [π3 ]. (π4) انظر المنهل العذب المورود [π7 ] وأبو داود [π7 ]. (π7) انظر المنهل العذب المورود [π7 ] وأبو داود [π7 ]. (π7) انظر المنهل العذب المورود [π7 ] π7 صحيح أخرجه مسلم [π7 ] وأبو داود [π7 ] وأبو داود [π7 ] انظر المنهل

الثَّانية ـ هَلَ لَلزُّوجِ إجبار زوجته على الغُسل مِن الجنابة؟

والإجابة عن هذا السُّؤال جاءت مُفصَّلة في مُغنى ابن قدامة بقوله [للزّوج إجبار زوجته على الغُسل من الحيض والنَّفاس مسلمة كانت أو ذمِّية لأنّه يمنع الاستمتاع الذي هو حقِّ له فملك إجبارها على إزالة ما يمنع حقَّه، وإن احتاجت إلى شراء الماء فثمنه عليه لأنّه لحقه، وله إجبار المسلمة البالغة على الغُسل من الجنابة لأنّ الصّلاة واجبة عليها ولا تتمكّن منها إلاّ بالغُسل، وأمّا الذّمِّية فقد جاء فيها روايتان:

(إحداهما) له إجبارها عليه لأنّ كمال الاستمتاع يقف عليه، فإنّ النّفس تعافّ من لا يغتسل من جنابة.

(الثّانية) ليس له إجبارها عليه وهو قول مالك والثّورى لأنّ الوطء لا يقف عليه لكونه مباح بدونه، وللشّافعي قولان كالرّوايتين.

وفى إزالة الوسَخ والدَّرَن وتقليم الأظفار وجهان بناء على الرّوايتين في غُسْل الجنابة، وتستوى في هذه المسلمة والذِّميَّة لاستوائهما في حُصول الضرر لمّن ذلك حالها، وله إجبارها على إزالة شعر العانة إذا خرج عن العادة رواية واحدة ذكرها القاضى، وكذلك الأظفار وإن طالا قليلا بحيث تعافّه النّفس ففيه وجهان، وهل له منعها من أكل ما له رائحة كريهة كالبصل والثّوم والكرّاث؟ على وجهين:

(الأوّل) له منعها من ذلك لأنه يمنع القُبْلة وكمال الاستمتاع.

(الثّاني) ليس له منعها لأنّه لا يمنع الوطء، ولكن له منعها من السُّكْر وإِن كانت ذمّية لأنّه يمنع الاستمتاع بها فإِنّه يزيل عقلها ويجعلها كالزوّ المنفوخ ولا يأمن أن تجنى عليه(١)].

وتطبيقا لذلك كلَّه فإنّ المسلم يُحقِّق ميزان النّظافة في بيته انطلاقا من القاعدة الشّرعية التي تقوم على أمرين مهمّين:

(١) الطُّهارة المعنوية التى ترفع الأَحْدَاث عندما أوجب على الرَّجل غُسْل الجنابة واستحبّه له فى مناسبات أُخرى مثل صلاة الجُمعة والأعياد والاجتماعات العامّة، كما حثّه أن يغتسل فى غير المناسبات كلّ أُسبوع ولو مرّة واحدة، كما أوجب الغُسْل على المرأة من الجنابة والحيض والنّفاس تحقيقا للطهارة ووصولا لقمّة النّظافة، كما سن الوضوء لكلْ مُسلم ومُسلمة عند كلّ صلاة ليزداد

(١) انظر المغنى لابن قُدامة [ج٧ ص ١٩ ـ ٢٠].

المرء به نورا ووضاءة ، وقطع بأنّ من أحْسَنَ الوضوء وصَلَّى ركعتين لم يُحدِّث فيهما نفسه إلاّ خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه.

(٢) النَّظافة الحسِّية التي تستوجب إعمال سُن الفطرة في حياة المسلم وجعل التَّخلي عن الشَّعر الزَّائد تحت الإبطين وفوق العانة وقصّ الأظفار والتَحلِّي بنظافة الجسم وزينته من هدى الفطرة وسُننها، كما حرص الإسلام العظيم أن يكون المرء ذا هيئة وجمال ليزداد بذلك نَضرة وبهاء، فلا يلبس المسلم إلاّ النَظيف من الثيّاب، ولا يجد النّاس منه إلاّ كلّ رائحة زكيّة طيّبة، كما أنّ التعطُّر أمر ندبت إليه السُّنَة لإضفائه البهجة في حياة المؤمنين، واستحسنه الشّرع ليكون علمًا على المتنظّفين المتُنظّفين المتطهّرين.

## (٢) ـ الغُسُل من الحيض والنَّفاس

أجمع الصّحابة ومَن بَعدهم على وجوب الغُسْل لانقطاع الحيض والنّفاس لحديث عائشة رضي الله عنها أنّ فاطمة بنت أبي حبيش كانت تُستحاض فسألت النّبي عائشة رضي الله عنها أنّ فاطمة بنت أبي حبيش كانت تُستحاض فسألت النّبي عَلَيْ فقال «إِنَّمَا ذَلِكَ عرْقٌ وَلَيْسَ بِالْحَيْضَة ، فَإِذَا أَقْبَلَت الْحَيْضَة فَدَعى الصَّلاَة ، وَإِذَا أَدْبَرَتْ فَاغْتَسلى وَصَلِّي (١)». وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه عند البيهقى أنّ النّبى عَلَيْ قال «إِذَا مَضَى للنَّفَسَاء سَبْعٌ ثُمَّ رَأَت الطُّهْرَ فَلْتَغْتَسلْ وَلْتُصَلِّ».

وأَجَمِع حِديث في كيفية غُسْل الحائض والنُّفساء ما رُوى عن عائشة رضي الله عنها قالت «دَخَلَتْ أَسْمَاءُ عَلَى رَسُول الله عَلِي فَقَالَتْ يَا رَسُولَ الله كَيْفَ تَغْتَسلُ إحدانا إِذَا طَهُرَتْ مِنَ الْمَحيض؟ قَالَ: تَأْخُذُ سَدْرَهَا وَمَاءَهَا فَتَوَضَّا ثُمَّ تَغْسلُ رَأْسَهَا وَتَدلُّكُهُ حَتَّى يَبْلُغَ الْمَاءُ أُصُولَ شَعْرِهَا، ثُمَّ تُفيضُ عَلَى جَسَدها، ثُمَّ تَأْخُذُ فرصَتَهَا فَتَطَهّر بها. قَالَتْ عَلَى جَسَدها، ثُمَّ تَأْخُذُ فرصَتَها فَتَطَهّر بها. قَالَتْ عَلَى جَسَدها، ثُمَّ تَأْخُذُ فرصَتَها فَتَطَهّر بها. قَالَتْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَنْهُ رَسُولُ الله كَيْفَ أَتَطَهّر بها؟ قَالَتْ عَائِشَة : فَعَرَفْتُ الَّذَى يَكْنِي عَنْهُ رَسُولُ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى اللهُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَل

وفي رواية لمسلم «تَأْخُذُ إِحْدَاكُنَّ مَاءَهَا وَسِدْرَتَهَا فَتَطَهَّرُ فَتُحْسِنُ الطُّهُورَ، ثُمَّ تَصُبُّ الْمَاءَ عَلَى رَأْسِهَا فَتَدَلُّكَهُ دَلْكًا شَدِيدًا حَتَّى يَبْلُغَ شُئُونَ رَأْسَهَا، ثُمَّ تَصُب عَلَيْهَا الْمَاءَ، ثُمَّ تَأْخُذُ فرْصَةً مُمَسَّكَةً فَتَطَهَّرُ بِهَا(٣)».

والمراد بالسِّدْر ورق النَّبق المطحون فإنه يُدقُّ ويُدلَّك به الجسد مع الماء، ويُحتمل أنّه يُغلى معه ثمّ يُغتسل به، واستعمال السِّدر ليس بغرض في الغُسل، وإنّما

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٦٦ / ٣٣٣] وابن ماجه [ ٥١٠] والتّرمذي [ ١٢٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٣١٤] وأبو داود [٣١٤] والنّسائي [٢٥١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٦٦ / ٣٣٢] وأبو داود [٣١٦] وابن ماجه [ ٥٣١].

الغرض من استعماله التنقية والتنظيف قبل الغُسْل المفروض، ويلحق به ما يقوم مقامه الآن من صابون ونحوه، و[الفرْصَةُ] بكسر الفاء: قطعة من قُطن أو قماش مُطيَّبة بنحو مسك أو غيره لتتبُّع أثر الدَّم، واختُلف في الحكمة من استعمال المسك إلا أنّ الصحيح المشهور في مقصوده تطييب الحلّ وإزالة الرّائحة الكريهة وأنّ ذلك مُستحب لكلّ مُعتسلة من الحيض والنّفاس سواء كانت ذات زوج أو غيرها.

ولقد دلت الأحاديث على ما يلى:

١ - طلب السّعى لتعلَّم أحكام الدّين وفروضه ومشروعية السُّؤال عمَّا خفى من الأحكام، ولو كان من شأنه أن يُستحيى من ذكره وكان المسئول من أعظم النّاس، وعلى أن تُطلب الكناية عمًا يُتحرَّج من التّصريح به، وعلى أنّ المسئول يُطلب منه أن يُجيب السّائل بأوضح بيان، وعلى طلب إظهار الحياء عند وجود ما يقتضيه.

٢ ـ وعلى استحباب إزالة ما على الجسد باستعمال ما يقوم مقام السدر من صابون ونحوه للتنقية والتنظيف، وقوله «تأخذُ سدْرَهَا وَمَاءَهَا فَتَوَصَّأُه: يُبيِّن أَنَ الكيفية المطلوبة أعم من أن تكون مطلوبة على سبيل الوجوب أو الندب في الخسل، فبين رسول الله على للسائلة كيفية ذلك، فاستعمال السدر ليس بفرض وكذا الوضوء وأخذ الفرصة، فلا يصح الاستدلال بهذا الحديث على افتراض شيء من ذلك.

٣ ـ وعلى استحباب بدء الغُسْل بالوضوء ، وطلب دَلْك الرأس حتى يبلغ الماء أصول الشّعر ، وذلك للمبالغة في شدّة الدّلْك وتقديم غسله على باقى أعضاء الجسد .

3 ـ كما يُطلب من المرأة أخذ شيء من مسك أو طيب بعد انتهاء غُسْلها، وجعله في قطنة أو قطعة من القماش وتتَّبع بها إثر الدّم في كلْ موضع أصابه من بدنها بها لقوله عَلَيْ «تَأْخُذُ فرصَتَهَا فَتَطَّهَّرُ بِهَا». وهذا مُستحبٌ لكلٌ مُغتسلة من حيض أو نُفاس سواء المُتزوِّجة أو غيرها بعد الغُسْل، فإن لم تجد طيبا استُحب لها استعمال ما يفي بالغَرض ممّا يُزيل الرّائحة الكريهة، والاستحباب عند العلماء قائم على أن تُطيِّب كلّ موضع أصابه الدَّم من بدنها ويُصرح نبينا عَلَيْ بذلك كما في رواية الإسماعيلي بقوله «تَتَبعي بها مَواضع الدَّم».

وتطيُّبَ المرَأة عند الغُسْلِ مَن الحيض أمر مُتأكَّد لمّا رخّص رسول الله عَلَيْ للحادَّة التي حرُم عليها استعمال الطّيب في شيء منه مخصوص لحديث أمِّ عطيّة عن أمِّ المؤمنين حفصة عند البخارى «وقَدْ رَخَّصَ لَنا عندَ الطُّهْرِ إِذَا اغْتَسَلَتْ إِحْدَانَا مِنْ مَحِيضِهَا فِي نُبْذَة منْ كُسْت أَظُفَارِ (١) ». والنُّبذة: القطعة من هذا البخور.

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣١٣] ومسلم [٦٦ / ٩٣٨].

(قال) ابن التين [صوابه: قُسط ظفار، ووقع في رواية مسلم من هذا الوجه «نُبْذَةٌ مِنْ قُسُط أَوْ أَظْفَارٍ (١)». بإثبات «أَوْ» وهي للتّخيير (٢)]. والقُسْط بخور معروف وكذلك الأظفار ضرب من عطر يُشبه الظُّفر، وفي ذلك قال النّووي [ليس القُسْط والظُّفر من مقصود التّطيَّب وإنّما رُخِّص فيه للحادَّة إذا اغتسلت من الحيض لإزالة الرّائحة الكريهة تتبع به أثر الدَّم لا التَّطيُّب (٣)].

٥ ـ يكون التطهُّر [بالفرْصَة المُمسَّكة] بعد الانتهاء من الغُسْل وليس قبله لموافقة ذلك صريح الحديث «ثُمَّ تَفيضُ عَلَى جَسَدها ، ثُمَّ تَأْخُذُ فرْصَتَها فَتَطَهَّرَ بها».

٦ - لمّا اختُلف في الحكمة من استعمال المرأة للمسك كان الأظهر أنّ المقصود به تطييب المحلّ ودفع الرّائحة الكريهة وأنّ ذلك مستحب لكلّ مُعتسلة من الحيض أو النّفاس سواء كانت ذات زوج أو غيرها.

## (٣) ـ غُسل الكافر إذا أسلم

أوجب أئمة الدين على من شاء الله أن يُخرَجه من مِلَّة الكُفر إلي رحابة الإسلام العظيم مُقرَّا بالشّهادتين أن يغتسل ليبدأ إسلامه مُتطهِّرا من دَنس الشّرك وآثار الكُفر لعظيم مُقرَّا بالشّهادتين أن يغتسل ليبدأ إسلامه مُتطهِّرا من دَنس الشّرك وآثار الكُفر لحديث قيس بن عاصم رضى الله عنه قال «أَتيْتُ النَّبِيَّ عَلِيًّ أُريدُ الإسلام فَأَمرنِي أَنْ أَعْتَسلَ بِمَاء وَسِدْر (\*) ». ويُؤيده ما رواه البخارى من قصة ثمامة بن أثال رضى الله عنه لمّا كان مَربوطا بسارية من سوارى المسجد أن رسول الله علي قال «أَطْلَقُوا ثُمَامَة ، فَانْطَلَقَ إِلَى نَحْل قَريب مِن الْمَسْجِد فَاعْتَسلَ ، ثُمَّ دَخَلَ الْمَسْجِد فَقَالَ : أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله (أَسُول الله عَلَى الله الله وَأَنْ الله الله وَالله الله وَالله وَله وَالله وَله وَالله وَله وَالله وَالله وَله وَالله وَال

وبهذه الأحاديث استدل من قال بوجوب الغُسْل على من أسلم لأن الأمر فيها يدل على من أسلم لأن الأمر فيها يدل على الوجوب، وبه قال أحمد وأبو ثور وقالوا: لا يخلو المشرك في أيَّام كُفره من جماع أو احتلام وهو لا يغتسل، ولو اغتسل لم يصح منه لأن الاغتسال من الجنابة فرض فلا يُجزئه إلا بعد الإيمان كالصَّلاة والزَّكاة.

(قال) الخطَّابي في المعالم [هذا عند أكثر أهل العلم على الاستحباب لا على الإيجاب، وقال الشَّافعي: إذا أسلم الكافر أحببت له أن يغتسل، فإن لم يفعل ولم يكن جُنبًا

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٦٦/٩٣٨].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٤٩٣].

<sup>(</sup>٣) انظر نووي مسلم [ج ٥ ص ٣٧٦].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٠٤٨٩] وأبو داود [٣٥٥] والترمذي [٢٠٥].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٦٤].

أجزأه أن يتوضاً ويصلًى، وكان أحمد بن حنبل وأبو ثور يوجبان الاغتسال على الكافر إذا أسلم عملا بظاهر الحديث وقالا: ولا يخلو المشرك في أيَّام كفره من جماع أو احتلام وهو لا يغتسل، ولو اغتسل لا يصح منه ذلك لأن الاغتسال من الجنابة فرض من فروض الدين لا يجزيه إلا بعد الإيمان كالصّلاة والزّكاة، وكان مالك رحمه الله يرى أن يغتسل الكافر إذا أسلم [(١)].

## تغسيل الميّـت ـ (Σ)

كان من المهم أن يتضمن هذا الباب كيفية تغسيل الميت تعريفا لأحكامه وتوضيحا لسننه التي قلَّما يعرفها الكثير من النّاس، حتى غلب على الظّن أنّ تغسيل الميّت لا يتولاه إلا مُحترف معروف، وإذا كان تغسيل الميّت المسلم من فروض الكفاية، فإنّ العلم بأركانه والإحاطة بشروطه وواجباته يُصبحان فرض عين على كلّ مسلم ليتولى ذلك مع أقرب النّاس إليه مُسترشدا بهدى رسول الله عَلَيْكُ فيه.

والغَسْل بفتح فسكون مصدر غسل وهو لغة الإسالة، وشرعا إيصال الماء إلى جميع بدن الميّت، وهو غُسل تعبُّدى يُشترط فيه ما يشترط في بقيّة أنواع الغُسل الواجبة والمندوبة، والكلام فيه ينحصر في المباحث التّالية:

# (الأوّل) ـ حُكم غُسل الهيئت

هو فرض كفاية في حق المسلم غير الشهيد عند الأئمة الأربعة إذا لم يكن خُنثى، فإن كان فالأولى أن يُيمَّم وقيل يُغَسَّل في ثيابه، ونقل النّووى الإجماع على أن غَسل الميّت فرض كفاية على الأحياء إذا قام به البعض سقط عن الباقين، ورجّح القرطبي في شرح مسلم أنّه سُنّة، إلاّ أنّ الأئمّة الأربعة والجمهور على وجوبه مرة واحدة بحيث يعمّ جميع بدنه، والواجب فيه عند أهل الظّاهر والمزنى ثلاث غسلات، أمّا تكرار غسله وترا فهو سننة باتفاق وعند المالكيّة مندوب لا سننة.

ودليل وجوب غسل الميّت حديث ابن عبّاس رضي الله عنه قال «بَيْنَمَا رَجُلَّ وَاقَفٌ مَعَ الله عنه قال «بَيْنَمَا رَجُلَّ وَاقَفٌ مَعَ النَّبِيُ عَلَيْ اعْسَلُوهُ بِمَاءً وَسَدْرُ وَكَفُنُوهُ فِي ثَوْبَيْهِ، وَلاَ تُحَنَّطُوهُ وَلاَ تُحَمِّرُوا رَأْسَهُ، فَإِنَّهُ يُبْعَثُ يَوْمَ الْقَيَامَةُ مُلَبِّيًا (٢)». وفي رواية للبخاري وأبي داود «وكَفُنُوهُ في ثُوبيْنِ». وقوله «وقَصَتْهُ نَاقَةٌ»: أي رمت به فدقَّت عُنقه، والمراد بقوله «في ثُوبيْهِ»: الإزار والرّداء لأنّ المُحرم لا يلبس الثّياب المَخيطة.

<sup>(</sup>١) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٩٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٨٥٠] والبخارى [ ١٨٤٩] ومسلم [ ٩٣ / ١٢٠٦].

## (الثانى) ـ سبب غسل الميت

سبب لزومه الحَدَث على الأصح لأن الموت سبب للاسترخاء وزوال العقل، وليس الغُسْل لنجاسته لأن الآدمي لا ينجس حيًّا ولا ميتا لقول ابن عبّاس رضى الله عنه «الْمُسْلُمُ لاَ يَنْجُسُ حَيَّا ولاَ مَيتًا (١)». ووصله الحاكم عن ابن عبّاس أن رسول الله على قال «لاَ تُنجُسُ حَيَّا وَلاَ مَيتًا (١)». وسول الله على قال «لاَ تُنجُسُوا مَوْتَاكُمْ فَإِنَّ الْمُؤْمِنَ لاَ يَنْجُسُ حَيًّا وَلاَ مَيتًا (١)». كما أن قوله على أن صفة الإيمان إذا كانت باقية فهو غير نجس لأنها لا تُسلب بالموت.

(قال) في الحُجَّة البالغة [الأصل في غَسْل الموتى أن يُحمل على غَسْل الأحياء لأنّه هو الذي كان يستعمله في حياته، وهو الذي يستعمله الغاسلون في أنفسهم، فلا شيء في تكريم الميّت مثله (٤)».

## (الثالث) ـ شروط الغسل

للغُسل عند الأئمة شروط تنقسم إلى ثلاثة أقسام

## (الأول) شروط وجـوب وهـى خمسة:

(١) كون المينت مُسلمًا فلا يُفترض تغسيل الكافر بل يحرُم باتفاق الأئمة التّلاثة، لأنّ الغُسْل شُرع كرامة وتعظيما للمينت والكافر ليس من أهل الكرامة والتعظيم، إلاّ إذا كان ذا رحم مُحرَّم من المُسلم فإنّه يُغسّله ويكفّنه ويتبع جنازته، وقالت الشّافعية إنّه ليس بحرام لأنّه للنّظافة لا للتّعبُّد.

(٢) وجود الميت كلاً أو جُلاً عند الحنفيين ومالك، فلو وُجد طرف من أطراف الإنسان كيد أو سَاق لا يُغسَّل لأنّ الشّرع ورد بغَسْل الميّت والميّت اسم لكلّه أو أكثره لأنّ للأَكثر حُكم الكُلّ، وإن وُجد أقلَّه أو نصفه لم يُغسَّل لأنّه ليس عيّت حقيقة ولا حُكما ولأنّ الغَسُّل للصّلاة، وما لم يزد عن النّصف لا يُصلَّى عليه فلا يُغسَّل، إلاّ إذا وُجد النّصف مع الرَّاس فإنّه يُغسَّل لكونه مُعظم البدن.

(وقال) الشّافعى وأحمد [إِن وُجد عضو إِنسان تُيُقِّن موته يُغسَّل ويُصلَّى عليه لقول الشّافعى: أنبأ بعض أصحابنا عن ثور بن يزيد أنّ أبا عُبيدة صلَّى على رءوس، وأخرج البيهقى: وبلغنا أنّ طائرا ألقى يَدا عِكَّة في وقعة الجمل فعرفوها بالخاتم فغسَّلوها وصلُّوا عليها (٥)].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى مُعلَّقًا قبل رقم [١٢٥٣]. (٢) أخرجه الحاكم [١٤٥٣] وقال صحيح على شرط الشّيخين. (٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٨٥] ومسلم [٣٧١]. (٤) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ٢ ص ٣٥].

وحاصل المذاهب في المسألة:

أ ـ أنّه إذا وُجد بعض الميّت غُسِّل وصلِّى عليه عند الشّافعي وأحمد قلَّ البعض أم كثُر، وقال داود: لا يُغسَّل ولا يُصلَّى عليه مُطلقًا.

ب وقال الحنفيون ومالك: إن وُجد أكثر من نصفه غُسِّل وصُلِّى عليه، وإن وُجد النصف فأقل فلا غُسِل ولا صَلاَة [(١)].

ج - أمّا السَّقط فإِنّه إِذا أتم في بطن أُمّه أربعة أشهر كاملة ونزل وَجَب غَسْله، وأمّا إِن نزل قبل ذلك فلا يجب غَسْله وبه قال الحنابلة [(٢)].

(٣) ويُشترط لوجوب غَسْل الميّت ألا يكون ساعيًا في الأرض بالفساد فلا يُغسَّل البغاة وقُطَّاع الطُّرق إذا قُتلوا، لأنّ الغُسل للكرامة وهو مذهب النَّعمان وأبي يوسف، وعن محمّد بن الحسن أنّ من قُتل مظلوما لا يُغسَّل ويُصلَّى عليه كالشّهيد.

(٤) ويُشترط لوجوب الغُسْل وجود الماء فإن لم يوجد قام التّيمُّم مقام غَسْل الميت أو عند تعذُّر الغُسل، كأن مات حريقا ويُخشى أن يتقطَّع بدنه إذا غُسِّل بدلك حسده أو بصب الماء عليه بدون دلك، أمّا إن كان لا يتقطَّع بصب الماء فلا يُيمَّم بل يُغسَّل بصب الماء بدون دلك.

(٥) ويُشترط ألا يكون الميّت شهيدا لأنّ الشّهيد لا يُغسَّل لما رواه أحمد في مسنده أنّ رسول الله عَلَيَّ قال في قَتْلَي أُحُد «لاَ تُغسَّلُوهُمْ فَإِنَّ كُلَّ جُرْحٍ أَوْ كُلَّ دَمٍ يَفُوحُ مِسْكًا يَوْمَ الْقَيَامَةِ، وَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْهِمْ (٣)».

(قال) فى الحُجَّة البالغة [وإنما جرت السُّنَّة فى الشّهيد أن لا يُغسَّل ويُدفن فى ثيابه ودمائه تنويها بما فعل، وليتمثّل صورة بقاء عمله بادى الرَّاى، ولأنّ النفوس البشريّة إذا فارقت أجسادها بقيت حسّاسة عالمة بأنفسها ويكون بعضها مُدركا لما يُفعل بها، فإذا أبقى أثر عمل مثل الشّهادة كان إعانة في تذكُّر العمل وتمثّله عندها وهذا قول النّبى عَلَي «جُرُوحُهُم ْ تَدْمي اللُّونُ لَوْنُ دَم والرِّيحُ رِيحُ مِسْك ، وصح فى المُحرم أيضا أنّه «پُبعَثُ يَوْمُ الْقِيَامَةِ مُلَبِّياً» (\*)].

(الثَّانِي) شروط صحَّة فيشترط لصحَّة غَسُل الهيِّت شرطان:

(الأوّل) النّية من الغاسل لإسقاط الوجوب عن المكلّف لا للطَّهَارة، فلا يصحّ

<sup>(</sup>١) انظر المجموع للنّووي [ج ٥ ص ٢٥٥].

<sup>(</sup>٢) انظر فقه المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ٥٠٣].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٤١٢٣] وأبو داود [٣١٣٨].

<sup>(</sup>٤) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ٢ ص ٣٦] والحديث أخرجه البخاري [ ١٨٤٩].

تغسيل الكافر للمسلم، لأن الكافر ليس من أهل النية وهو مذهب الجمهور، والأصح عند الشافعية أنه لا يُشترط لصحة غَسْل الميّت نيَّة الغاسل لأن القصد منه التنظيف فلا تجب فيه النية كإزالة النجاسة، وقيل تجب لأنه تطهير لا يتعلَّق بإزالة عين فوجب فيه النية كغُسل الجنابة، وكيفيّة النية فيه أن ينوى الغُسْل الواجب أو الفرض أو غَسْل الميِّت.

(النّاني) التّسمية في إحدى الرّوايتين عن أحمد لأنّه غُسِل تعبُّدى من غير نجاسة اشتُرط لصحة الصّلاة على الميّت، فوجب فيه ذلك كغُسل الجنابة، ولمّا تعذّرت النّية والتّسمية من الميّت طُلبت من الغاسل لأنّه المُخَاطَب بالغُسْل [(١)]. ولا تُشترط التّسمية عند الجمهور.

## (الثالث) شروط جواز

فيُشترط لجواز غَسْل المينت كون الغاسل ممّن يحلّ نظره للمغسول فلا يُغَسّل الرَّجُلُ المرأة ولا العكس، وفيه أربع صور:

## (الصّورة الأولى):

١ - إذا ماتت امرأة بين رجال يممها ذو رحم مُحرَم منها، فإن لم يوجد يممها أجنبى بخرقة يلفها على يده عند الحنفين وأحمد.

٢ ـ قال مالك والشَّافعي [إذا ماتت امرأة بين رجال وليس معها زوج ولا واحدة من النساء، فإن كان معها رجل محرم لها غَسَّلها وجوبا لأنّها كالرّجل بالنسبة إليه في العورة والخُلوة ولفّ على يديه خرقة غليظة لئلا يُباشر جسدها (٢) ولمفهوم حديث سنان بن عرفة أنّ رسول الله عَلَيْ قال «في الرّجُل يَمُوتُ مَعَ النّساء، والْمَرأةُ تَمُوتُ مَعَ الرّجالِ ولَيْسَ لَهُمَا مَحْرَمٌ : يُيمَّمَان وَلا يُغَسَّلان (٣)».

وقوله « وَلَيْسَ لَهُمَا مَحْرَمٌ»: يُفيد أنّهما لا يُيَمَّمَان مع وجود الحرم بل يغسّلهما ، فإذا ماتت امرأة ليس لها زوج غسّلها النّساء الحارم كالأمُ والبنت ، ثمّ ذوات الأرحام غير الحارم كبنت العمّ وبنت العمّة أقربهن فأقربهن، فإن لم يكن فالأجنبيّات .

٣ فإن لم يكن نساء أصلا غسلها الأقرب فالأقرب من رجال المحارم، فيُقدَم الأب ثم الجد ثم الابن ثم ابن الابن، ثم الأخ ثم ابن الأج ثم العم.

<sup>(</sup>١) انظر المغنى لابن قُدامة [ج ٢ ص ٣٢٨].

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ٤٠٥].

<sup>(</sup>٣) انظر الجموع شرح المهذَّب للنَّووي [ ج ٥ ص ١٣٤ ].

## (الصّهرة الثّانيةِ):

إذا مات رجل لا يحضره إلا أجنبية يُيمَم عند الحنفيين ومالك وهو الصحيح عند أحمد والشّافعي، وعنهما أنّه يُغسّل ويجعل الغاسل على يده خرقة، وقال الحسن البصرى وإسحاق: يُغسّل من فوق القميص ويصبّ الماء عليه صبّا ولا يُمسّ وهو رواية عن أحمد رحمه الله، ورد بأنّ الغُسل من غير مس لا يحصل به التّنظيف ولا إزالة النّجاسة بل ربّما كثرت ولا يسلم من النّظر، فكان العدول إلى التيمم أحق [(١)].

# (الصّورة الثَّالثة):

إذا مات صبى أو صبية لم يبلغا حدّ الشّهوة جاز للرّجال والنساء غسْله، فإن بلغت الصّبية حدًا يُشتهى لم يُغسِّلها إلاّ النساء، وكذا الغلام إذا بلغ حدًا يُجامع ألحق بالرّجال وهو مذهب الجمهور [(٢)]. والصّحيح عند أحمد أنّ من بلغ عشرا ليس للنساء غسله لحديث عبد الله بن عمرو أنّ رسول الله عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سِنِينَ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرٍ، وَفَرَقُوا بِيْنَهُمْ فِي الْمَضَاجِعِ (٣)».

وأمّا الجارية إذا لم تبلُغ سبعًا فقيل يجوز للرّجال غَسْلها، وقيل حُكمها حُكمها حُكم الغلام، ولا يُغسِّل الرَّجُلُ من بلغت عشرا لما ذُكر في الحديث، ويُحتمل أن يُحدَّ ذلك بتسع في حقّ الجارية لقول عائشة رضى الله عنها «إذًا بلَغَت الْجَارِيةُ تسْعَ سنينَ فَهِي امْرأَةٌ». و(قال) سعيد والزُّهري [يُكره للرّجل غسل الصّغيرة واختارة بعضهم لأنّ عورة الجارية أفحش من عورة الغلام (أ).

## (الصّورة الرّابعـة):

إذا مات الخُنثى المشكَّل فإن كان هناك محرم له من الرِّجال أو النِّساء غَسَّله اتفاقا، وإن لم يكن له محرم منهما فإن كان الخُنثى صغيرا جاز أن يغسِّله رجل أو امرأة اتفاقا، وإن كان كبيرا يُيمَّم عند الحنفيين ومالك وهو الصحيح عند أحمد وقول للشّافعي، والأصحّ عنده أنّه يغسِّله رجل أو امرأة فوق ثوب، ويحتاط الغاسل في غض البصر والمس لأنّه موضع ضرورة.

<sup>(</sup>١) انظر شرح المقنع [ج ٢ ص ٣١٤].

<sup>(</sup>٢) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووي [ج ٥ ص ١٤٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٧٥٦] وأبو داود [٤٩٥].

<sup>(</sup>٤) انظر شرح المقنع [ج ٢ ص ٣١٣].

# (الرابع) ـ من يتولى غسل الميّت

يستحب أن يتولَّى غَسْل الميّت أقرب النَّاس إليه إِن كان عالما بأحكام الغُسْل وإلاّ اختير رجل أمين ذو ورع ودين ورفق بالميّت، وأن يكون ثقة يستوفى أركان الغُسْل وسننه ويستر ما يراه من سوء، ويُظهر ما يراه من حسن لحديث عائشة رضى الله عنها أنّ النّبى عَلَيْهُ قال «مَنْ غَسَّلَ مَيُّتا فَأَدَّى فيه الأَمَانَةَ وَلَمْ يُفْشِ عَلَيْهِ مَا يكُونُ مَنْهُ عَنْدَ ذَلِكَ ، خَرَجَ مِنْ ذُنُوبِ هِ كَيَوْمَ وَلَدَتْهُ أُمَّهُ (١)».

والمراد بتأدية الأمانة:

- (١) أن يُغسِّله كالوارد في الشَّريعة كما يأتي بيانه إن شاء الله تعالى.
  - (٢) أن يُعْنَى بـه ويكتم ما يرى من الميت تما يكرهه النّاس.

(٣) أن يكون رفيقا بالميت في غسله وتكفينه وحمله وغير ذلك لحديث عائشة رضى الله عنها أنّ رسول الله على قال «كَسْرُ عِظَامِ الْمَيِّت كَكَسْرِهِ حَيًّا (٢)». وفيه الدّلالة علي وجوب الرّفق بالميّت لأنّ تشبيه كسر عظامه بكسر عظام الحي إن كان في التّألم فهو حرام، لأنّه كما يحرُم تأليم الحيّ يحرُم تأليم الميّت، وإن كان في الإثم فلا شكّ في التّحريم، والغرضِ بيان أنّ الميّت يتأذّى ممّا يتأذّى منه حال حياته، فلا يُهان مَيْتا كما لا يُهان حيّا، وفيه قال ابن مسعود رضى الله عنه «أذّى الْمُؤْمِنِ فِي مَوْتِهِ كَأَذَاهُ فِي حَيَاتِهِ (٣)».

ومن الأحاديث التي تُوكًد على الأمانة عند الغُسْل ما أخرجه أحمد ومسلم من قوله عَلَيْ «لا يَسْتُر عَبْدٌ عَبْدًا في الدُّنْيا إِلاَّ سَتَرَهُ الله يَوْمَ الْقيامَة (٤)». فيدخل فيه ستر ما يراه الغاسل وغيره من الميّت وكراهة إفشائه والتحدّث به فإنّه من الغيبة، فيستحب للغاسل إذا رأى من الميّت ما يعجبه أن يتحدّث به، وإن رأى ما يكره لم يجز أن يتحدّث به لحديث أبى رافع «مَنْ غَسُلَ مَيِّتًا فَكَتَمَ عَلَيْه غَفَرَ الله لَهُ أَرْبَعِينَ مَرَّةً (٥)». يتحدّث به لحديث أبى رافع «مَنْ غَسُل مَيِّتًا فَكَتَمَ عَلَيْه غَفَر الله لَهُ أَرْبَعِينَ مَرَّةً (٥)». ويستثنى من هذا ما لو كان الميّت مُبتدعًا مُظهراً بدعته ورأى الغاسل ما يكره فإن له أن يُحدّث به النّاس زجراً من بدعته، والحديث محمول على الغالب [(٢٠)].

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية [٦/ ١٩٢] ورواه الطُّبراني في الكبير [٧٠٧٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٧٤١٨٩] وأبو داود [٣٢٠٧] وابن ماجه [ ١٣٢٠].

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة وانظر المنهل العذب المورود [ج ٩ ص ٥٥].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٩٢٢٠] ومسلم [٧٧/ ٢٥٩٠].

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم [١٣٣٨] على شرط مسلم وأورده في مجمع الزوائد [ج ٣ ص ٢١].

<sup>(</sup>٦) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووي [ج ٥ ص ١٨٦].

## (الخامس) ـ غسل أحد الزّوجين الآخر

لا يحلّ للرّجال تغسيل النّساء وبالعكس إلاّ الزّوجين فيحلّ لكلّ منهما أن يُغسّل الآخر، إلاّ إذا كانت المرأة مُطلَّقة ولو طلاقا رجعيّا فإنّه لا يحلّ لأحد من الزّوجين غَسْل الآخر، وبهذا قال مالك والشّافعي والجمهور وهو رواية عن أحمد مستدلّين بقول عائشة رضي الله عنها «رَجع رَسُولُ الله عَلَيْكُ مِن الْبَقيع فَوجَدني وأَنا أَعلَى عَلَيْكُ مَن الْبَقيع فَوجَدني وأَنا أَعلَى الله عَلَيْكُ مَن الْبَقيع فَوجَدني وأَنا أَقولُ: وَارأَساهُ ! فَقالَ: بَلْ أَنَا يَا عَائشَة وَارأَساهُ ، ثُم قَالَ: مَا ضَرك لَوْ مَت قَبْلَى فَقُمْتُ عَلَيْك فَعَسَّلْتُك وَكَفَّنتُك وَصَلَيْتُ عَلَيْك وَدَفَنْتُك (١)». وجاء عند أحمد بلفظ «وَددْت أَنَّ ذَلك كَانَ وَأَنا حَي فَهَيَّ أَتُك وَدَفَنْتُك (١)».

وقوله ﷺ ﴿ وَدَدْتُ ﴾ : يُريد أنّها لو ماتت وهو حى لتولّى ما يلزم لها بنفسه من تجهيز ، ولذلك جاء عن عائشة رضى الله عنها قولها ﴿ لَوْ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِى مَا اسْتَدْبَرْتُ مَا غَسَّل النَّبِيُ ﷺ إِلاَّ نساؤُهُ (٣) ﴾ . ومعنى قولها : لو ظهر لي حين غُسِّل رسول الله ﷺ ما ظهر لي الآن من جواز تغسيل المرأة زوجها ما غَسَّله ﷺ إِلاَّ نساؤه رضى الله عنهن ، وممّا ذُكر في ذلك :

\* ما رُوى عن أسماء بنت عُميس «أنّ فاطمة رضى الله عنها أوصت أن يغسّلها على رضى الله عنه فغسّلها هو وأسماء بنت عُمّيس (<sup>1)</sup>».

\* ما جاء عن عائشة رضى الله عنها قالت «تُوفِّى أَبُو بِكُر لَيْلَةَ الثَّلاَثَاء لِثَمَانِ بَقَيْنِ مِنْ جُمَادَى الآخرةَ سَنَةَ ثَلاَثَ عَشْرَةً ، وأَوْصَى أَنْ تُغَسِّلَهُ أَسْمَاءُ بِنْتُ عَمَيْسٍ الْمُرَأَتَهُ ، وأَنَّهَا ضَعُفَتٌ فَاسْتَعَانَتْ بِعَبْد الرَّحْمَن (٥)». ولم يُنكر عليها أحد.

(هذا) والدّليل ظاهر في جواز غُسْلِ الرَّجُلِ امرأته والمعنى فيه أنّ كلّ واحد من الزّوجين يسهل عليه اطلاع الآخر على عورته دون غيره لما كان بينهما في الحياة ، ويأتى بالغُسْل على أكمل ما يُمكنه لما بينهما من المودّة والرّحمة.

وإذا ماتت المرأة عند الحنفيّة فليس لزوجها أن يُغسِّلها لانتهاء ملك النَكاحِ فصار أجنبيًا منها، أمّا إن مات الزّوج فلها أن تُغسِّله لأنّها في العدَّة، فالزَّوجيّة باقية في حقِّها ولو كانت مُطلَّقة طلاقًا رجعيًا قبل الموت، أمّا إن كانت بائنة

<sup>(</sup>١) حديث حسن أخرجه ابن ماجه [١٢٠٦] وأورده في الإرواء [٧٠٠].

<sup>(</sup>٢) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٤٩٩٣].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٦١٨٤] وأبو داود [٢١٤١] وابن ماجه [٧٢٠٥].

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في سُننه [ ٣٩٦/٣].

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في سُننه [٣٩٧/٣].

فليس لها أن تُغسّله ولو كانت في العدَّة، وقياس المانعين الموت على الطّلاق لا يصح لأن الطّلاق يمنع الزّوجة من النّظر بخلاف الموت، ولأنّه لا فرق بين الزّوجين إلا بقاء العدّة بالنّسبة للمرأة، ولا أثر لها بدليل ما لو مات المطلّق ثلاثا فإنّه لا يجوز لها أن تُغسّله ولو كانت في العدّة، ولأنّ المرأة لو وضعت حملها عقب موته كان لها غسله ولا عدّة عليها، وللخلاف والشُّبهة في غسل الرجل زوجته قال الحنبليّون: يُكره له غسلها مع وجود من يُغسّلها سواه [(١٠)].

[من فوائد المسألة]:

(١) إذا كانت الزّوجة ذمِّية فليس لها غسل زوجها عند الحنفيّين وأحمد والجمهور، والكافر لا يُغسِّل المسلم لأنّ النيَّة لازمة في الغُسْل والكافر ليس من أهلها، وليس لزوجها غسلها لأنّ المسلم لا يُغسِّل الكافر ولا يتولَّى دفنه ولأنّه لا ميراث بينهما ولا مُوالاة وقد انقطعت الزّوجية بالموت [(٢)].

وقالت [المالكية] يجوز تغسيل الكتابية زوجها المسلم ولو قيل إن الغسل تعبُّدى، وقولهم [الكافر ليس من أهل التعبُّد]: مقيَّد بالتّعبُّد الذي يتوقَّف على نيَّة [(٢)]. وكذا لسيدها إن لم تكن مُزوَّجة ولا مُعتدة ولا مُستبرأة، فإن مات زوجها المسلم فغسَّلته فهو مكروه، وقالت [الشّافعية]: إذا ماتت ذمّية جاز لزوجها المُسلم غسلها، فقد نصّ الشّافعي على أنّ غسل الكافر للمسلم صحيح ولا يجب على المسلمين إعادته، ولا يكفى انغسال الميّت بالغرق لأنّه لابد في الغُسل من فعل آدمى وقد وُجد في الكافر دون الغريق [(1)].

(٢) لو طلَّق الرَّجل امرأته ثم مات أحدهما في العدَّة فإن كان الطّلاق رجعيًا فحكمهما حُكم الزَّوجين قبل الطَّلاق لأنّها زوجة تعتد بالوفاة وترثه ويرثها ويُباح له وطؤها، وإن كان الطَّلاق باثنا فليس لأحدهما أن يُغسِّل الآخر لأنّ اللّمس والنّظر مُحرِّمان حال الحياة فبعد الموت أولَى [(٥)].

(٣) لو مات الزوج قبل الدخول بامرأته يحتمل ألا يُباح لها غسله لانقطاع النّكاح بالموت وعدم الاستمتاع بينهما حال الحياة [(٢)].

<sup>(</sup>١) انظر المغنى لابن قدامة [ج ٢ ص ٣٩٨].

<sup>(</sup>٢) انظر المغنى لابن قدامة [ج ٢ ص ٣٩٩].

<sup>(</sup>٣) انظر الصّاوى على شرح الصّغير [ج ١ ص ١٩٥].

<sup>(</sup>٤) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووي [ج ٥ ص ١٤٤].

<sup>(</sup>٥) و (٦) انظر المغنى لابن قدامة [ج ٢ ص ٣٩٩].

#### (السّادس) ـ نجهيز الكافر

لا يجب على المسلمين ولا غيرهم غَسْل الكافر اتفاقا سواء كان ذمِّيًا أم غيره لأنه ليس من أهل العبادة والطّاعة ولا من أهل التطهير والوضاءة، وإنّما يجوز للمسلمين وغيرهم غَسْله إلا أنّ أقاربه الكُفَّار أحقُ به من أقاربه المسلمين، أمّا تكفينه و دفنه إن كان ذميًا ففي وجوبهما على المسلمين إذا لم يكن له مال وجهان عند الشّافعي رحمه الله أصحُهما [الوجوب] وفاء بذمّته كما يجب إطعامه وكسوته في حياته، وقيل لا يجبان بل يُندبان وبه قال الحنفيُون.

وإن كان مُحَارِبًا أو مُرتدًا لم يجب تكفينه اتفاقا ولا دفنه على الأصح، ويجوز للمُسلم اتباع جنازة قريبه الكافر وبهذا قال الحنفيّون والشّافعي، وقالت المالكيّة والحنبليّة ليس للمُسلم أن يُغسُّل قريبه الكافر ولا يُكفَّنه ولا يدفنه إلاّ أن يخاف عليه الضياع فيُواريه التُراب [وجوبا] مُكفَّنا في شيء لقول الله تعالى ﴿يَا أَيُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَتَوَلَّواْ فَوَمًا غَضِبَ ٱللهُ عَلَيه مَ قَدْ يَسُواْ مِن ٱلآخِرة كَمَا يَسِس ٱلكُفَّارُ مِن أَصْحَبِ ٱلْقُبُورِ ﴾ [الممتحنة: ١٣]. وغسْلُهم وتكفينُهُم تول لهم وهو تعظيم وتطهير فأشبه الصلاة عليهم وذلك ممنوع في شرع الدين الحنيف.

## (السّابع) ـ كيفيّـة غَسْل الميِّت

يُطلب لغَسْل الميِّت أمور تتعلُّق بكيفيّته نذكرها على النّحو التّالي:

#### (١) ـ تبنير المكان وقت الغُسُل

يُندب عند الشّافعية أن يستمرّ البخور عند اليِّت من حين يموت إلى أن يُصلَّى عليه، لأنّه ربّما ظهر منه شيء تمنعه رائحة البخور، وقال الأحناف وغيرهم بندب ذلك في ثلاثة مواضع:

أوّلها عند خروج روح الميّت يُبخّر المكان الذى سيُوضع عليه بأن تُدار المجمرة حول السّرير ثلاثا أو خمسا أو سبعا، ولا يُزاد عن ذلك ثمّ يُوضع الميّت عليه.

والثَّاني ـ عند غَسْله بأن تُدار المجمرة حول مكان غَسْله بالكيفيَّة المذكورة.

والقّالث عند تكفينه إلى أن يُفرَغ منه.

ويُستحب أن يكون التّبخير وتْراً لما رواه أحمد في مُسنده عن جابر رضى الله عنه أنّ رسول الله عَلَيْ قال «إِذَا أَجْمَرتُمُ الْمَيِّتَ فَأَجْمرُوهُ ثَلاَثًا (١) ». وأخرج نحوه الحاكم مرفوعا عن جابر بلفظ «إِذَا أَجْمَرتُمُ الْمَيِّتَ فَأَوْترُوا».

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٤٤٧٧] والبيهقي [٣/٥٠٥] والحاكم [ ١٣٤١] وصحّحه.

# (٢) ـ ستر عورة المينّت طوال الغُسُل

يشرع تغطية الميِّت إلى أن يُرفع للغُسْل والمُبالغة في ستره عن الأعيُن لتغيَّر حاله بعد الوفاة بحيث يُلف طرف الشّوب المُسجَّى به الميِّت تحت رأسه وطرفه الآخر تحت رجليه لئلا ينكشف عنه، وتكون التسجية بعد نزع ثيابه التي تُوفِي فيها لئلا يتغيّر بدنه بسببها [(١)].

وتُستر عورة المرأة لزوما عند التّغسيل في غير الصّغير بشد الإزار على العورة وذلك خُرمة النّظر إليها كعورة الحي لما رُوى عن على رضى الله عنه أن رسول الله عَلَيْ قال «لا تُسْرِزْ فَخذَكَ وَلا تَنْظُرْ إِلَى فَخذ حَى ولا مَيّت (٢)». وفيه الدّلالة على أنّ الفخذ من العورة التي لا يجوز كشفها ولا النّظر إليها من ألحى والميّت وهو مذهب الأئمة الأربعة رحمهم الله والجمهور.

#### (<sup>m</sup>) ـ نــزع ثيـاب المينّـت

يُندب أن يُجرَّد الميِّت عند غَسْله من ثيابه ما عدا ساتر العورة، فتُنزع ثياب الميِّت المتّمكُّن من التّنظيف عند الحنفيّين ومالك وهو المشهور عن أحمد، ويُسنُ عند الشّافعية أن يُغسَّل في قميص رقيق لا يمنع وصول الماء إلى بدن الميِّت، ويُدخل الغاسل يده في كُمُّ القميص فيَّمرّرها على بدنه والماء يُصبُّ لقول بُريدة «لَمَّا أَخَذُوا فِي غَسْلِ رَسُولِ اللهِ عَلِيِّة فَإِذَا هُم بمُناد من الدَّاخلِ: لا تَنْزعُوا عَنْ رَسُولِ الله عَلِيَّة قَميصه (٣)». وجاء في رواية أحمد «فَقَالَ: أغسلُوا النَّبِيُّ عَلَيْه ثيابه (٤)». وإن لم يكن قميص طُرح عليه ثوب يستر ما بين سُرته وركبته، واتفقوا على وجوب تغطية ما بين السُّرة والرُّكبة.

#### وأجاب الأوّلون:

(\*) بأنَ غُسْل رسول الله عَلَي قميصه كان له خصوصية إلا أن تجريد الميّت من قميصه أمكن لتغسيله وأبلغ في تطهيره، والحي يتجرّد إذا اغتسل فكذلك الميّت.

(\*) وبأنه إذا غُسِّل في ثوبه تنجَّس الثَّوب بما يخرج منه وقد لا يتطهَّر بصبِّ الماء عليه فيتنجَّس اللَّيت به، أمَّا النَّبي الأكرم ﷺ ففضلاته طاهرة، ألاَ ترى أنَّهم قالوا: «أُنْجَرِّدُ رَسُولَ الله ﷺ كَمَا نُجَرِّدُ مَوْتَانَا أَمْ نُغَسِّلُهُ وَعَلَيْه ثِيَابَهُ؟». والظَّاهر أنّ تجريد اللَّيت فيما عدا العورة كان مشهورًا عندهم ولم يكن يخفَى على النبي ﷺ ذلك، بل

الظّاهر أنّه كان بأمره لأنّهم كانوا ينتهون إلى رأيه ويتبعون أمره، ولأنّ ما يُخشى من تنجيس قميصه بما يخرج منه كان مأمونا في حقّه عَلَيْ لأنّه طيب حيًا وميّتًا بخلاف غيره عَلَيْ من البشر، حتى أنّ عليًا كرّم الله وجهه «لَمَّا غَسُلَ النَّبِيُ عَلَيْ ذَهَبَ يَلْتَمسُ منْ الْمَيِّتِ فَلَمْ يَجِدُهُ، فَقَالَ: بِأبِي الطَيِّبُ ! طَبْتَ حَيّا وَطَبْتَ مَيتًا (١)». هذا ولا يلزم ستر الصبي حال الغُسْل لقول أحمد [أيُّ شَيْءَ يُسْتَرُ مِنْهُ، وَلَيْسَتْ عَوْرُتُهُ بِعَوْرَةٍ، ويُغَسِّلُهُ النِّسَاءُ (١).

# (Σ) ـ تغسيل الهيئت فى مكان مستور

يُستحب أن يُغسَّل الميِّت في مكان مستور ويُكره أن يحضره إِلا من يُعين في غَسْله لأنّه يُكره النّظر إلى الميِّت إلا لحاجة ، (قال) ابن المُنذر [كان النّخعي يحبّ أن يُغسَّل وبينه وبين السّماء سُترة ، وأوصى الضَّحاك رضى الله عنه أخاه سالما قال: إِذَا غسَّلتني فاجعل حولي ستراً واجعل بيني وبين السّماء ستراً ، إِنّما استحبَّ رضى الله عنه ذلك خشية أن تُستقبل السَّماء بعورته (٣)].

#### (0) ـ التَّغسيل على مكان عال قليــلا

كما يُستحب أن يُغسَّل الميِّت على سرير مُتوجِّها إلى القبلة مُنحدرا نحو رجليه ليندفع الماء بما يخرج منه، ويبدأ الغاسل فيحنى الميِّت حَنيَا رفيقا لا يبلغ به قريبا من الجُلوس لأنَ في إجلاسه تأذِّيا له، ثمّ يُمرَّر يده علي بطنه يعصره عصراً رفيقا ليُخرج ما معه من نجاسة، ويصب عليه الماء حتى يُمرِّد يده صبًا كثيرا ليُخفى ما يخرج منه ويذهب به الماء.

ويُستحب أن يكون بقُرب الميِّت مجْمَر فيه بَخُور حتى لا يظهر منه ريح، ويبدأ الغاسل باستنجائه بأن يَلُفَّ على يده خرقة خَشنة يمسحه بها لئلا يمس عورته، ثمَ يغسل قُبُله ودُبُره ويُزيل ما عليهما من نجاسة لأنّ الحيَّ يبدأ بذلك في اغتساله من الجنابة ثمّ يُوضِّئه وضوء الصَّلاة.

وإِن كان الميِّت امرأة حاملا لم يعصر بطنها لئلاَّ يُؤذى الولد لما روته أُمُّ سُلَيم أَنَّ النَّبي عَلَيُّ قال «إِذَا تُوفِّيَت الْمَرْأَةُ فَأَرَادُوا أَنْ يُغَسِّلُوهَا فَلْيَبْدَوُّا بِبَطْنِهَا ، فَلْيُمْسَحْ بَطْنَهَا مَسْحًا رَفِيقًا إِنْ لَمْ تَكُنْ حُبْلَى ، فَإِنْ كَانَتْ حُبْلَى فَلاَ يُحَرِّكَهَا (٤٠) ».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٢،٧].

<sup>(</sup>٢) انظر المُغنى لابن قُدامة [ج ٢ ص ٣١٥].

<sup>(</sup>٣) انظر المُغنى لابن قُدامة [ج ٢ ص ٣١٧].

<sup>(</sup>٤) انظر مجمع الزّوائد للهيثمي [ج ٣ ص ٢٤].

#### (٦) ـ توضئــة الهيّـت

يُندب أن يُوضَّأ الميت كما يتوضَّأ الحي عند الغُسْل من الجنابة لقول النبي عَلَيْهُ في حديث أُمُّ سُليم «فَلْتُوصَّتْميهَا وُضُوءَ الصَّلاَة ثُمَّ اعْسليها». وفي رواية «ثُمُّ وَضُمِيها مَاء فيه سدْرٌ(١)». والأئمة على اختلاف في استَحباب المضمضة والاستنشاق في غَسل المينت على قولين:

(الأوّل) استحباب المضمضة والاستنشاق فيه وبه قالت الشّافعية والمالكية أخذا بظاهر قوله عَلَي «فَلْتُوضِّئيها». ويُستحبّ عندهم إمالة رأسه برفق للتّمكُن من غَسْل الفم لئلا يدخل الماء في جوفه فيُخشى منه تحريك النّجاسة في جوفه مع تعهد أسنانه وأنفه بخرقة خفيفة.

(الثّانى) أنّ يُوضًا الميّت ندبا بلا مضمضة ولا استنشاق عند الحنفيّن وأحمد والثّورى لتعذُّر إخراج الماء من فمه وأنفه وخشية تسربُه إلى جوفه فيسرع إفساده، لكن يُستحب عندهم أن يلُف الغاسل على أصبعه خِرْقة يمسح بها أسنان الميّت وشفتيه ومنْخَريْه فيقوم ذلك مقام المضمضة والاستنشاق.

وأجابوا بأنّ المراد في الحديث غَسْل أعضاء الوضوء التي في كتاب الله تعالى فلم يدخل فيه المضمضة والاستنشاق، لأنّ إدخال الماء الفم والأنف يتعذّر إخراجه منهما ولا يُؤمن معه وصوله إلى جوفه كما يُؤمن خروجه في أكفانه.

ويستحبّ أن تكون توضئة الميت بالهيئة الكاملة لوضوء الصّلاة بادئا بالميامن لحديث أُمَّ عطيّة أنّ النّبي عَلَيْ قال لهن في غَسلِ ابنته «ابدأْن بَمَيَامنها وَمَواضع الْوُضُوء منْهَا (٢)». ويُبين قوله «ابدأْن بِميَامنها»: أنّه ليس بين الأَمرين تنافَ لإمكان البَدء بمواضع الوضوء وبالتّيامُن معاً. (قال) ابن المنير [البدء بالميامن أى في الغسْلات التي لا وضوء فيها، ومواضع الوضوء أي في الغسْلة المتصلة بالوضوء، ويبدأ بالميامن ليكون وضوء الموتى بمنزلة وضوء الأحياء تكريما لهذه الأعضاء وتجديدا لسمت إيمانها في ظهور أثر الغرة والتّحجيل يوم القيامة [(٢)].

(قال) النّووى [فيه استحباب تقديم الميامن في غسل الميّت وسائر الطّهارات ويلحق بها أنواع الفضائل، والأحاديث في هذا المعنى كثيرة في الصّحيح مشهورة، وفيه استحباب توضئة الميِّت وهو مذهبنا ومذهب مالك والجمهور<sup>(1)</sup>].

<sup>(</sup>۱) من حدیث أخرجه الطُبرانی فی الکبیر وانظر مجمع الزّوائد [ج ۳ ص ۲۵]. (۲) حدیث صحیح أخرجه البخاری [۲۵۲] ومسلم [۲۶/۹۳۹] وأبو داود [۳۱،۵] . (۳) انظر فتح الباری [ج ۳ ص ۱۵۲]. (٤) انظر نووی مسلم [ج ٤ ص ۸].

#### (V) ـ تعميم البدن غسلا بالماء

الواجب في غَسْل الميَّت مرَّة تعم جميع الجسد، والسُّنَة فيه أن يكون وترا ثلاثًا أو خمسا أو سبعًا أو أكثر إن احتيج إليه، ومتى نظف بدن الميَّت فإنّه يُكره أن تزاد الغَسْلات عن ثلاث، كما يُكره أن ينقص منها ولو نظف بأقل من الثّلاث اتفاقا لحديث أم عطية قالت «دَخَلَ عَلَيْنَا رَسُولُ الله عَلَيْ حَينَ تُوفِّيَتْ ابْنَتَهُ، فَقَالَ اغْسلْنَهَا ثَلاَثًا أَوْ خَمْسًا أَوْ أَكْثر من ذلك إِنْ رَأَيْتُنَ ذلك بماء وسدر، وَاجْعلْن في الآخرة كَافُورا أَوْ شَيْئًا من كَافُور (١٠)». وقى رواية للبخارى عن حفصة رضى الله عنها «اغْسلْنَهَا وثرًا ثَلاَتُنا أَوْ خَمْسا (١٠)». وقوله «أَوْ»: للتنويع أو للتّخيير.

# وجاء في شروح الحديث ما يلي:

- (١) قال ابن العربى فى قوله «أوْ خُمْسًا»: إِشَارة إلى أنّ المشروع هو الإيتار لأنّه نقلهن من الثّلاث إلى الخمس وسكت عن الأربع، فلو حصل الإِنقاء بالأُولى أو الثّانية ندب التّثليث، وإن حصل بالرّابعة ندب التّخميس وهكذا.
- (٢) والمراد بقوله «اغْسلْنَهَا وِتْراً»: أَى اغسلنها وترا ليكن ثلاثا، فإن احتجْتُنَ إلى زيادة الإِنقاء فيلكُنَ خَمْسًا، فإن احتجْتُنَ إلى زيادة الإِنقاء فيلكُنَ سبعًا وهكذا أبدًا، وحاصله أنّ الإِيتار هو المأمور به.
- (٣) والأغسال الثّلاثة مأمور بها ندبا فإن حصل إنقاء بثلاث لم تشرع الرّابعة وإلاّ زيد حتّى يحصل الإِنقاء ويندب كونها وترا.
- (٤) أمّا قول النّبي عَنِ لأُمّ عطية «أَوْ أَكُثْرَ مِنْ ذَلكَ»: معناه أنّ التّفويض في الأكثريّة إلى اجتهادهن بحسب الحاجة لا نجرّد التّشهيّ مع مراعاة الإيتار في ذلك كما قاله ابن المنذر، قيل ويحتمل أنّ قوله عَن «إِنْ رَأَيْتُن ذَلك»: راجع إلى الثّلاثة والخمسة وما زاد عليها، فيكون المدار على الإنقاء وما زاد على ما به الإنقاء فأمره مفورض إليهن [(٢)].
- (٥) وفى قوله «بِمَاء وَسدْر»: قال ابن العربى [هذا أصل في جواز التَطهُر بالماء المضاف إليه إذا لم يُسلَب الماء الإطلاق وهو مبنى على الصحيح أنّ غَسْل الميّت للتّطهير]. وقال ابن المنير [جعلهما معا آلة لغَشَّل الميَّت، لأنّ قوله «بِمَاء وَسِدْرٍ»: يتعلَّق بقوله «اغْسِلْنَهَا». وظاهره أنّ السَّدر يُخلط في كلّ مرّة من مرَّات

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٥٣] ومسلم [٣٦/ ٩٣٩] وأبو داود [٣١٤٢].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٢٥٤] ومسلم [ ٠٤ / ٩٣٩].

<sup>(</sup>٣) انظر المنهل العذب المورود [ج ٨ ص ٣٠٣].

الغُسْل وهو مُشعر بأنَّ غُسْل الميِّت للتنظيف لا للتطهير، لأنّ الماء المُضاف لا يُتطهَّر به، و (عند) القرطبي [يُجعل السِّدر في ماء ويُخضخض إلى أن تخرج رغوته ويدلك به جسده، ثمّ يصبِّ عليه الماء القراح فهذه غسلة، وحكى ابن المنذر أنّ قوما قالوا: تُطرح ورقات السِّدر في الماء لئلاّ يُعازج الماء فيتغيَّر وصفه المُطلق (١٠)].

وقال بعض المالكية [غَسْل الميِّت إِنَّما هو للتنظيف فيجزى الماء المضاف كماء الورد ونحوه ، إلا أنّه يُكره من جهة الإسراف ، والمشهور عند الجمهور أنّ غَسْل الميِّت غَسْل تعبُّدي يُشترط فيه ما يُشترط في بقيّة الأغسال الواجبة والمندوبة ، وقيل شُرع احتياطًا لاحتمال أن يكون عليه جنابة وفيه نظر لأنّه لا يشرع به غسل من هو دون البلوغ وهو خلاف الإجماع (٢)].

#### (۸) ـ ترتیب الغسلات

ذهبت المالكية إلى أنّ:

- \* الغُسْلةِ الأولى بالسِّدر ونحوه للتَّنظيف.
- \* والثَّانية بالماء الْقُرَاح للتَّطهير والفرضيّة.
  - والثّالثة مُضافًا إليها الكافور للتّطييب.

وهذا يتوافق مع ما استحبته الشّافعية في ترتيب الغَسْلات، ومثل السّدر في التّنظيف غيره من كلّ مُزيل طاهر كالصّابون، وكذا مثل الكافور غيره ثمّا له رائحة زكية وطَيِّبة، هذا ويسنّ عند الحنفيّين وأحمد ضرب الصّابون ونحوه بالماء ثمّ يُعسل برغُوته رأس الميّت ولحيته، ويُغسل بدنه ثمّ يُصبّ علي جميع بدنه الماء القراح، وهكذا يُفعل في كلّ مرّة ثلاثا أو خمسًا أو سبعًا إلاّ أنّه يجعل مع الماء في الغَسْلة الأخيرة كافور ونحوه. (قال) ابن المنذر [بلغني أنّ جسد الميّت يسترخي بالماء فلا أحبّ الزيادة على ذلك، أي على سبع (٣)].

ويستحبّ عند [الشّافعية] أن تكون الغسلة الأُولى بالماء والصّابون ثمّ يغسل بالماء القراح البارد وهو أفضل من المُسخَّن، لأنّ الماء البارد يُقوِّيه والمُسخَّن يُرخيه، والأفضل عند [الحنفيّة] في كلّ الأحوال أن يكون الماء دافعا، ولا فرق بين أن يكون الماء باردا أو ساخنا عند [المالكيّة]. والمتّفق عليه عند [الشّافعية والحنابلة] أن يُغسَّل بالماء البارد إلاّ إن احتيج إليه لشدَّة البرد أو إزالة الوسَخ والتَّنظيف فيُغسَّل حينئذ بالماء الساخن [(1)].

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ١٥١]. (٢) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ١٥٢]. (٣) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ١٥٧]. (٣) انظر المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ١٥٠٧].

#### (٩) ـ تكريـر الغسلات إلى ثــلاث

يُسنُ تكرار الغَسْلات إلى ثلاث بحيث تعمُّ كلّ غَسْلة منها جميع بدن الميّت بالكيفية الوارد بيانها، والأولى من هذه الغَسْلات هى [الفرض] الذى يسقط به التكليف، أمّا الغَسْلتان الأُخريان فهما [مندوبتان] باتّفاق الثّلاثة، ومتى نظُف بدن الميّت فإنّه يُكره أن تُزاد الغَسْلات عن ثلاث، كما يُكره أن يُنقص منها ولو نُظف بأقلّ من الثّلاث اتّفاقا، أمّا إذا لم يُنظَف البدن بالثّلاث المذكورة المُستوعبة لجميع البدن فإنّه يُندب أن يُزاد عليها حتى يُنظَف البدن بدون عدد مُعين بشرط أن تنتهى هذه الزّيادة إلى وتر.

وتأتى هذه الغَسْلات على الوجّه التّالى:

(١) يُجلَسُ اللّت في الغسلة الأولى مُسنَدًا فتُمسح بطنه برفق ليسيل ما بقي في المخرجين فلا يتلوّث الكفن، فإن خرج منه شيء أزيل تنظيفا لمحلّه ويتم تطهيره، ويبدأ بغسل رأسه ولحيته وجسده كُلّه بالماء والصّابون، ثمّ يُنقّي الجسد بالماء الْقَرَاح بعد التنظيف، ثمّ يتم توضئته على النحو السّالف ذكره، ثم يُضْجعُ على يَساره ليبدأ باليمين فيغسلُ بالماء حتى يُنقّى ويعم الماء جميع جسده من رأسه إلى قدمه، ثمّ يُضْجعُ على يمينه ليغسَل يَساره على النّحو السّالف.

( ٢ ) وفي الغَسْلة الثّانية يُضْجَعُ الميِّت على يساره ليُغسَل يمينه من رأسه إلى قدمه تعميما بالماء حتى يُنقَى ويصل الماء إلى اليمين كذلك.

(٣) وفي الغَسْلة الثّالثة يُضْجَعُ على الجانب الأيسر ويُغْسَل يمينه بماء به كافور أو غيره إِن تيسّر حتّى يعمّ الماء كلّ جسده من رأسه إلى جنبيه ورجْليه.

[فائدة]: إذا تعذّر غَسْل الميّت لفقد الماء أو احتراقه بحيث لو غُسِّل لتهرَّى أو خيف على الغاسل لم يُغسَّل بل يُيَمَّم [وجوبًا] عند الأربعة وإسحاق، لأنّه تطهير لا يتعلَّق بإزالة نجاسة فوجب الانتقال فيه عند العجز عن الماء إلى التّيمُّم كغُسْل الجنابة، ولو كان به قُروح وخيف من غَسْله إسراع البَلَى إليه بعد الدفن وجب غَسْله لأنّ الجميع صائر إلى البَلَى بعد الموت [(١)].

#### (١٠) ـ نقض شعر المحرأة وتضفيره

يُستحب نقض شعر المرأة عند غَسْلها ليسهُل تنظيفه لما رواه البخارى عن أُمِّ عطية رضى الله عَلَيْ قُلْ قَلُون ، نَقَضْتَهُ ثُمَّ غَسَلْنَهُ ثُمَّ جَعَلْنَ وَأُس بنت رَسُول الله عَلَيْ قَلاَثَةَ قُرُون ، نَقَضْتَهُ ثُمَّ غَسَلْنَهُ ثُمَّ جَعَلْنَهُ ثَلاَثَةَ قُرُون ، نَقَضْتَهُ وَفَائدة ثُمَّ جَعَلْنَهُ ثَلاَثَةَ قُرُون (٢)». والمُراد بالرّأس [شعر الرأس] فهو من مجاز المجاورة ، وفائدة النقض توصيل الماء للبشرة وتنظيف الشّعر من الأوساخ ، والتّقييد بالمرأة خرج مخرج

<sup>(</sup>١) انظر المجموع للنَّووي [ج ٥ ص ١٧٨]. (٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٦٠].

الغالب أو الأكثر، وإلا فالرجل إذا كان له شعر يُنقض لأجل التَّنظيف، وذهب مَن منعه إلى أنّه قد يُفضي إلى انتتاف شعره وسقوطه، وأجاب من أثبته بأنّه يُضمَّ إلى ما انتثر منه [(١)].

كما يستحب تسريح شعر المرأة الميتة وتضفيره ثلاثة قرون وطرحه خلفها لما رُوى عن أم عطية قالت «وَمَشَّطْنَاهَا ثَلاَثَةَ قُرُون (٢٠)». أى سرّحنا شعرها بالمشط وضفَرناه ثلاث ضفائر ، وفائدة التّمشيط توصيل الله إلى البشرة وتنظيف الشّعر ، ويتأيّد هذا:

\* بما روى عن أُمّ عطيّة «فَضَفَرْنَا شَعْرَهَا ثَلاَثَةَ قُرُون وأَلْقَيْنَاهَا خَلْفَهَا (٢)».

والقرن من رأس الإنسان جانبه، والنّاصية شعر مُقدَّم الرَّاس إذا طال، فالقُرون الثّلاثة في الحديث هي الضَّفائر، واحدة في مُقدَّم رأسها واثنتين على جانبيها والثّلاثة طُرحن خلفها.

وفى الرّوايات دلالة على استحباب تسريح شعر المرأة اليَّتة وتضفيره ثلاث ضفائر وطرحه خلفها، وبهذا قالت الحنابلة والشّافعية وهو مُعتمد مذهب المالكيّة، وقال الأوزاعى والحنفيّة: لا يُسرَّح بل يُجعل ضفيرتين على صدرها فوق القميص، لأنّ الميِّت لا يحتاج إلى تسريح لأنّه من باب الزّينة وقد استُغنى عنها.

#### (۱۱) ـ ما يُكره فعله بالهيّت

يُكره عند [الشّافعية] قصّ ظُفر اليّت وشعره وشاربه وإزالة شعر إبطيه وعانته، بل يُطلب عندهم أن يُدفن بجميع ما كان عليه، فإن سقط منه شيء من ذلك رُدَّ إلى كفنه ليُدفن معه وبه قالت الحنفية والجمهور، وقالت [المالكيّة] ما يحرم فعله في الشّعر مُطلقا حال الحياة يحرمُ بعد الموت كحلق لحيته وشاربه، وما يجوز حال الحياة يُكره بعد الموت، ويسنّ عند [الحنابلة] قصّ شارب غير المُحرم وتقليم أظافره إن طالا وأخذ شعر إبطيه إلا أنّها بعد نزعها توضع معه في كفنه، أمّا حلق رأس اليّت فحرام وكذا شعر عانته لما قد يترتّب على ذلك من مسّ عورته أو نظرها [ (٥٠)].

هذا والشّعور المأخوذة من الميّت وأظفاره وما سقط من تسريح رأسه ولحيته (١) انظر فتح البارى [ ٣ ٥٠ ١ ]. (٢) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٢٥٤ ] ومسلم [ ٣٧ / ٣٧٩] وأبو داود [ ٣١٤٣]. (٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٢٦٣]. (٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٤١ / ٣٩٩] وأبو داود [ ٣١٤٤]. (٥) انظر المذاهب الأربعة للجزيرى [ ج ١ ص ٥٠٩].

يُستحب أن تُصرَّ كلُها في كفنه وتُدفن معه، واختار البغوى ألاَّ تُدفن معه بل تُوارى في غير القبر لأنه لم يرد فيه خبر ولا أثر [(١)].

## (۱۲) ـ تنشيف جسد الهيِّت

يُندب أن يجفُّف جسد الميِّت بعد الغُسل بثوب نظيف لئلا تبتل أكفانه لما في حديث أم سليم من قوله عَلَي «أُدْرِجَ رَسُولُ الله في ثَوْب حبرة ثُمَّ أُخُر عَنه (٢)». أى أُخُر الله في تَوْب عن رسول الله عَلَي ونُزع عنه ولم يجعلوه في كفته الامتصاصه ماء الغُسل وتنشيف جسده الشريف به على (قال) العيني [ يمكن أن يكون إدراجهم رسول الله عَلَي في الثّوب الحبرة ثمّ تأخيرهم إيّاه عنه الأجل التنشيف بعد الغسل، فكان ذلك كالمنشفة فلمّا نشفوه به أخروه عنه ثمّ كفّنوه في ثلاثة أثواب بيض (٣)].

ويتأيّد هذا بما رواه مسلم عن عائشة رضى الله عنها قالت ﴿أُدْرِجَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ فِي حُلَّةَ يَصَافِ مَنْ أَبِي بَكْرٍ ، ثُمَّ نُزِعَتْ عَنْهُ وَكُفِّنَ فِي ثَلاَثَةَ أَثْوَابِ مَحُولٍ يَمَانِيَّةً ﴿ كُفُنَ فِي ثَلاَثَةَ أَثْوَابِ مَحُولٍ يَمَانِيَّةً ﴿ ٤٠) ﴿ . وَاحْتَارَ النَّسَافَعِي التَّنشيف لئلا يُفسد الماء الكفن.

## (١٣) ـ إذا خرج من الهيئت نجاسة بعد غسله

إذا خرج من الميِّت بعد غَسْله وقبل تكفينه نجاسة وجب غَسْلها اتفاقا، وفي إعادة طهارته ثلاثة أوجه عند [الشّافعية] أصحّها لا يجب شيء لأنّه خرج عن التّكليف بنقض الطَّهارة، وقياسا على ما لو أصابته نجاسة من غيره فإنّه يكفى غَسْلها اتّفاقا وبهذا قال [الحنفيّون]. وقيل يجب إعادة الغُسْل لأنّ الخارج من أحد السّبيلين ينقض الطُّهر وطهر الميّت غسل جميعه وليكون خاتمة أمره طهارة كاملة [(٥)].

وإِن خرج من الميّت شيء يسير بعد وضعه في الكفن لا يُعاد غَسْله اتّفاقا لأنّ في إعادة الغَسْل مشقَّة شديدة ، ولا يُعاد وضوءه ولا غَسْل موضع النَّجاسة دفعا لهذه المشقَّة ويُحمل بحاله ، وإِن كان الخارج كثيرا وفاحشا فالصّحيح أنّه لا يُعاد إلى الغُسْل بحال دفعا للحَرج [(٢٠)].

والنّجاسة الخارجة من الميّت لا تضرّ عند [الحنفيّة] سواء أصابت بدنه أو كفنه ، 
إلا أنّها تُعْسَل قبل التَّكفين تنظيفا لا شرطا في صحّة الصَّلاة عليه ، أمّا بعد 
التّكفين فإنّها لا تُعسَل لأنّ في غَسْلها مشقَّة وحَرج بخلاف النَّجاسة الطَّارئة عليه 
(١) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووى [ج٥ ص ١٨٣] . (٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣١٤] . 
وابن ماجه [٢٠١٨] . (٣) انظر المنهل العذب المورود [ج٨ ص ٣٠٩] . (٤) حديث صحيح أخرجه 
مسلم [٢٤/ ٤١] . (٥) انظر المجموع شرح المهذّب للنّووى [ج٥ ص ١٧٦] . (٢) انظر المعنى لابن 
قُدامة [ج٢ ص ٢٣١] .

كأن كُفِّن بنَجَس فإِنَّها تمنع من صحّة الصّلاة عليه [(١)].

# (١٤) ـ تطييب بدن الهيّت و مواضع السّجود منه

يُستحبُّ تطييب بدن الميِّت في الغُسْل مرُّتين:

## (الأُولِي) ـ تطييب البدن كلُّه خلال الغسل:

ويتحقَّق ذلك بإضافة الكافور أو شيئا منه في الغَسْلة الأخيرة لقول النبي عَلَيْهُ في حديث أُمَّ عطيّة «اغْسلْنَهَا ثَلاَثًا أَوْ خَمْسًا أَوْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلكَ إِنْ رَأَيْتُنَّ ذَلكَ بِمَاء وسدر، وَاجْعَلْنَ في الآخَرة كَافُورا أَوْ شَيْئا مِنْ كَافُور (٢٠). وورد في رواية النسائي بَلفظ «وَاجْعَلْنَ في آخر ذَلكَ كَافُورا (٣٠)». (قال) ابن المنير [لم يعين حُكم ذلك لاحتمال صيغة «وَاجْعَلْنَ» للوجوب والنّدب (٤٠)].

واختُلف في هيئة جعل الكافور فقيل يُجعل في ماء ويُصب عليه في آخر غَسْلة وهو ظاهر الحديث، وخالف الأوزاعي وبعض الحنفية الجمهور في ذلك بقولهم إنّ الكافور يختص بالحنوط الذي يُطيَّب به الميّت قبل التّكفين ولا يُجعل في الماء، أمّا قوله «واجْعَلْنَ في الآخرة كَافُوراً أَوْ شَيْئًا مِنْ كَافُورِ»: فظاهره جعل الكافور في الماء وبه قال الجمهور، وقيل الحكمة في الكافور بالإضافة لكونه مُطيِّب لرائحة الموضع لحضور الملائكة وغيرهم:

- (١) أنَّ فيه تحفيفًا وتبريدا وخاصيَّة في تصليب بدن الميت.
  - (٢) وأنَّ له قُوَّة نُفوذ في طرد الهوام عن الميت.
- (٣) وأنّه من أقوى الأراييح الطيّبة التي تردع ما يتحلّل من فَضَلات الميّت و تمنع من إسراع الفساد إليه [ (٥)].
- (قال) في الحُجَّة البالغة [وإنَّما أمر بالكافور في الأخيرة لأنّ من خاصيته أن لا يسرع التغيَّر فيما استعمل، ويقال إنّ من فوائده أنه لا يقرب منه حيوان مؤذ [(٢٠]. وهذا هو السر في جعله في الغَسْلة الأخيرة إذ لو كان في الأولى مثلا لأذَهبه الماء، وإذا لم يتحصّل الكافور قام غيره مقامه ولو بتحقُّق خاصّية واحدة من خواصّه، واختُلف في هيئة جعله في الغَسْلة الأخيرة فقيل: يُجعل في ماء ويُصَبُّ على المينّت في آخر غَسْلة وهو قول الجمهور، وقيل إذا كمُل تغسيل الميت طيب بالكافور قبل التَّكفين،

<sup>(</sup>۱) انظر المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ۱ ص ٥٠٩]. (۲) حديث صحيح أخرجه البخارى [١٢٥٣] ومسلم [ ٣٦ / ٩٣٩] وأبو داود [ ٢١٤٣]. (٣) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [ ١٨٩٣]. (٤) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ١٥٨]. (٥) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ١٥٤] ونيل الأوطار [ج ٤ ص ٣٦]. (٦) انظر حُجَّة الله البالغة للدُّهلوى [ج ٢ ص ٣٥].

وقدورد عند النسائى «وَاجْعَلْنَ فِي آخِرِ ذَلِكَ كَافُورًا» ['']. (الثّانية) ـ تطييب رأس الهيّت ولحيته ومواضع السّجود منه

كما يندب تطييب رأس الميت ولحيته ومواضع السّجود منه وهى الجبهة والأنف واليدان والرّكبتان والقدمان عقب اكتمال الغُسْل وقبل التّكفين بالكافور أو المسك، إلا إذا كان مُتلبِّسًا بالإحرام فلا يُطيَّب، ولمّا كان هذا من السُّنَّة المحمّدية فقد سأل الصّحابة رسول الله ﷺ عن أحسن الطّيب لذلك كما في حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه فقال «أطْيبُ طيبكُمُ الْمسْكُ (٢)». وفي رواية النّسائي «منْ خَيْر طيبكُمُ الْمسْكُ (٢)». يعنى: فطيّبوهُ به. ولَمّا ذُكر المسك عند رسول الله عنه وسول الله قال «هُوَ أَطْيبُ الطّيبُ الطّيبُ (١٠)».

وفى الأحاديث دلالة على أنّ المسك من أفضل الطِّيب وأطيبه وعلى أنّه طاهر يجوز استعماله فى البدن والتوب، وما نُقل عن الشّيعة من أنّه غير طاهر فمردود بإجماع المسلمين وبالأحاديث الصّحيحة الواردة فى استعماله عَلَى وأصحابه له كما فى قول أبى وائل «كَانَ عنْدَ عَلَى رَضِيَ الله عَنْهُ مسْكٌ، فَأُوْصَى أَنْ يُحَنَّطَ بِه وقَالَ: هُو فَضلُ حَنُوط رَسُولَ الله عَلَى أَنْ وَالْحَنْد من الله عَنْهُ مسْكٌ، وَالْحَنُوط وزانُ رسول، وهو كلّ ما يُخلط من الطّيب بأكفان الموتى وأجسادهم خاصّة من مسك وذريرة وصندل وعنبر وغير ذلك، فكلّ ما يُطيّب به الميّت ممّا ذُكر فهو حنوط.

ويستحب أن يُجعل الطِّيب في مفاصل الميِّت ومغابنه وهي المواضع التي تنثنى من الإنسان كطى الرُّكبتين وتحت الإبطين وأصول الفخذين لأنّها مواضع الوسخ، وتُطيَّب مواضع السُّجود لشرفها لقول ابن مسعود «يوضع الكافور على مواضع سُجود الميّت (١)». وأخرج عبد الرزّاق في مُصنَّفه عن أنّ ابن مسعود استودع امرأته مسكًا فقال «إِذَا متُّ فَطَيِّبُوني فَإِنَّهُ يَحْضُرُني خَلْقٌ مِنْ خَلْقِ اللهِ تَعَالَى لاَ يَنَالُونَ من الطَّعَام والشَّراب وإنَّما يجدُونَ الريِّح (٢)».

## الأحاديث التم وردت في غسل الميت

ورد في كيفيّة غَسْل الميِّت أحاديث أجمعها حديث محمّد بن سيرين عن

أُمّ عطية قالت «أَتَانَا رَسُولُ الله عَنَا وَنَحْنُ نُغَسِّلُ ابْنَتَهُ فَقَالَ: اغْسلْنَهَا ثَلاَثًا وَخَمْسًا أَوْ أَكْثَرَ منْ ذَلِكَ إِنْ رَأَيْتُنَ ذَلِكَ بِمَاء وسدر، وَاجْعَلْنَ فِي الآخَرة كَافُورا أَوْ شَيْئًا من كَافُور (()) . (والمراد): اغسَلنها وترا ولَيكُنَ ثلاثًا فإن احتجن إلى زيادة الإنقاء فيكُنَ سبعا وهكذا أبدا ، وحاصله: إنقاء فيكُنَ سبعا وهكذا أبدا ، وحاصله: أنّ الإيتار مأمور به والقلاث مأمور بها ندبا ، فإن حصل الإنقاء بثلاث لم تشرع الرّابعة وإلا زيد حتى يحصل الإنقاء ويُندب كونها وترا. (قال) ابن المنذر [ليس في أحاديث الغُسْل للميّت أعلى من حديث أمّ عطية وعليه عول الأئمة (()).

## (الثّامن) ـ غسل النّبي

#### (۱) ـ من الذي غسّل رسول الله ﷺ

جاء فى الآثار النفيسة أنّ من تولَّى غَسْل رسول الله عَلَيْ على بن أبى طالب والعبّاس بن عبد المطلب والفضل بن العبّاس وأسامة بن زيد وقُثَم بن العبّاس وصالح مولى النبي عَلَيْ كما فى رواية أحمد من حديث ابن عبّاس رضى الله عنهما «و كَانَ الْعَبَّاسُ و الْفَصْلُ وَقُتُم يُقلِّبُونَهُ مَعَ عَلَي ابْنِ أَبِي طَالب، و كَانَ أَسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ وصَالِح يَصُبَّانِ الْمَاء ، و جَعَلَ عَلَي يُغَسِّلُهُ صلوات الله وسلامه عليه (٣)].

\* ورُوى عن سعيد بن المسيّب أنّ على بن أبى طالب لمَّا غَسَّل النَّبِيُّ عَلَى ذَهب يلتمس منه ما يلتمس من الميّت فلم يجده فقال «بأبي الطَّيِّبُ طَبْتَ حَيًّا وَطَبْتَ مَيِّا (بَأَبِي الطَّيِّبُ طَبْتَ حَيًّا وَطَبْتَ مَيِّتًا (أُ)». وجاء الحديث عن على رضى الله عنه بلفظ «غَسَلْتُ رَسُولَ الله عَلَى فَذَهَبْتُ أَنْظُرُ مَا يَكُونُ مِنَ الْمَيِّتِ فَلَمْ أَر شَيْتًا، وكَانَ طَيِّبًا عَلَي حَيًّا وَمَيِّتًا (أُ)». (والمعنى) أنَ عَلَي الشوع يلتمس على السَّوأة ما يُلتمس من الميِّت من الفضلات فلم يجد شيئا من عليسًا شوع يلتمس على الله عنه «طبْت حَيًّا وطبْت مَيِّتًا».

\* وروى الحاكم من حديث أبى بردة عن أبيه قال «لَمَّا أَخَذُوا فى غَسْل رَسُول الله عَلَيْهُ نَادَاهُمْ مُنَاد مِنَ الدَّاخِل: لاَ تَنْزِعُوا عَنْ رَسُول الله عَلَيْ قَميصَهُ (٢٠)». ولعل الصّحابة رضى الله عنهم تَذكروا بهذا الصّوت ما كانوا يعرفون من وجوب حفظ كرامة الرّسول عَلَيْ فغسَّلُوه فى قميصه لا أنّهم اعتمدوا فى ذلك على مجرّد سماع الصّوت،

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٢٥٣] ومسلم [٣٦/ ٩٣٩] وأبو داود [٢١٤٣].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ١٥٣].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه أحمد وانفرد به [٢٣٥٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٢٠٧].

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم [ ١٣٧٠] وقال هذا حديث صحيح على شرط الشّيخين.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم [١٣٦٩] وقال هذا حديث صحيح على شرط الشّيخين.

إِذْ مثلِ هذا لا ينبنى عليه حُكم شرعى، ويتأيّد هذا بحديث عبد الله بن الحارث «أَنَّ عَلَيّا رضى الله عنه غَسَّلَ النَّبِيُّ عَلَيْ وَعَلَى النَّبِيُ قَمِيصٌ وَبِيد عَلَى خُرْقَةٌ يَتْبُعُ بِهَا تَحْتَ الْقَميصِ الله عنه لفَّ خرقة على يده وأدخلها تحت القميص الله عنه لفَّ خرقة على يده وأدخلها تحت القميص يتعهد بها السوأة كما يُصنع بغير النبى عَلِي من الموتى، وأمّا بقيّة الجسد الشريف فغسل من فوق القميص.

# (٢) ـ الأحاديث التي وردت في غسل رسول الله ﷺ

وردت في غسل رسول الله عَلَي عدة أحاديث نذكر منها:

(١) ما جاء عن أُمِّ المؤمنين عائشة قالت «لَمَّا أَرَادُوا غَسْلَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَاللهُ مَا نَدْرِى أَنْجَرِدُ رَسُولَ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ ثَيَابِهِ كَمَا نُجَرِدُ مَوْتَانَا أَمْ نُغَسُلُهُ وَعَلَيْهِ ثَيَابُهُ ؟ فَلَمَّا اخْتَلَفُوا أَلْقَي اللهُ عَلَيْهِمُ النَّوْمَ، حَتَّى مَا مِنْهُمْ رَجُلُ إِلاَّ وَذَقْنُهُ فِي ثَيَابُهُ؟ فَلَمَّا اخْتَلَفُوا أَلْقَي اللهُ عَلَيْهِمُ النَّيْتِ لاَ يَدْرُونَ مَنْ هُو: أَن اغْسَلُوا النَّبِي صَدْرِه، ثُمَّ كَلَّمُهُمْ مُكَلِّمٌ مِنْ احَية اللهِ عَلَيْ فَعَسَلُوهُ وَعَلَيْهِ قَمَيصُهُ، يَصُبُونَ عَلَيْهُ وَعَلَيْهِ قَمَيصُهُ، يَصُبُونَ اللهُ عَلَيْهُ فَعَسَلُهُ وَعَلَيْهِ قَمَيصُهُ، يَصُبُونَ اللهُ عَلَيْهُ فَعَسَلُهُ وَعَلَيْهِ عَائِشَةُ تَقُولُ: لَو الْمَاءَ فَوْقَ الْقَمِيصِ وَيَدَلُكُونَهُ بِالْقَمِيصَ دُونَ أَيْدِيهِمْ، وَكَانَتْ عَائِشَةُ تَقُولُ: لَو اسْتَقْبُلُتُ مِنْ أَمْرِى مَا اسْتَدْبُرْتُ مَا غَسَلَهُ إِلاَّ نَسَاؤُهُ (٢)».

وقولها «لَو اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِى مَا اسْتَدْبَرْتُ»: كأنّها فكَّرَت في الأمر بعد أن مضى فقالت لو ظهر لى حين غُسُل رسول الله عَلَيْ ما ظهر لى الآن ما غسَّله إلا نساؤه، ولعلَّها علمت آخرا أنّه ما دامت العدة باقية فتعلُّق نكاح الزّوج بالزّوجة باق، أو أنّها أخذته بطريق القياس من قولَه عَلَيْ «مَا ضَرَكَ لَوْ مِتُ قَبْلى فَقُمْتُ عَلَيْك وَدَفَنْتُك (٣)».

وفى هذا كلّه دلالة على جواز غسل المرأة زوجها إذا مات وعكسه، وقد اختلف العلماء فى هذا كما سبق بيانه فقال مالك والشّافعي وأصحابهما يجوز لكلّ منهما تغسيل الآخر وهو المشهور عن أحمد.

(٢) ما جاء في المسند من حديث ابن عبّاس رضى الله عنه قال «لَمَّا اجْتَمَعَ الْقَوْمُ لِغَسْلِ رَسُولِ الله عَلَيُّ وَلَيْسَ في الْبَيْتِ إِلاَّ أَهْلُهُ: عَمَّهُ الْعَبَّاسُ بْنِ عبد الْمَطَّلِب، وَعَلَى بْنِ أَبِي طَالَب، وَالْفَضْلُ بْنِ الْعَبَّاسِ، وَقُثَمُ بْنِ الْعَبَّاسِ، وَأَشَامَةُ بْنِ زَيْد، وَصَالِحُ مَوْلاَهُ، فَلَمَّا اجْتَمَعُوا لِغَسْلِهِ نَادَى مِنْ وَرَاءِ الْبَابِ أَوْسُ بْنُ خَوْلَى الْأَنْصَارِي عَلَى وَصَالِحُ مَوْلاَهُ، فَلَمَّا اجْتَمَعُوا لِغَسْلِهِ نَادَى مِنْ وَرَاءِ الْبَابِ أَوْسُ بْنُ خَوْلَى الْأَنْصَارِي عَلَى

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه البيهقى [٣٨٨/٣].

<sup>(</sup>٢) حديث حسن أخرجه أبو داود [ ٣١٤١] وأحمد [ ٢٦١٨٤] بلفظ فيه اختلافً.

<sup>(</sup>٣) من حديث حسن أخرجه ابن ماجه [ ١٢٠٦] وأورده في الإرواء [ ٧٠٠].

عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبِ فَقَالَ لَهُ: يَاعَلَى نَشَدْتُكَ الله وَحَظَنَا مِنْ رَسُولِ الله! قَالَ: فَقَالَ لَهُ عَلَيْ: الله عَلِيَّةُ وَلَمْ يَلِ مِنْ غَسْلِهِ شَيْئًا، قَالَ: فَأَسْنَهُ شَيْئًا، قَالَ: فَأَسْنَدَهُ إِلَى صَدْره وَعَلَيْه قَميصه ».

«وكَانَ الْعَبَّاسُ وَالْفَضَلُ وَقُتَمَ مُ يُقَلِّهُونَهُ مَعَ عَلَى ابْنِ أَبِي طَالَب، وَكَانَ أَسَامَةُ بْن زَيْد وَصَالِحٌ مَوْلاَهُما يَصُبَّانِ الْمَاءَ، وَجَعَلَ عَلَى يُغَسِّلُهُ وَلَمْ يُرَ مَنْ رَسُولِ الله شَيء مَمَّا يُرَى مَنَ الْمَيِّتِ وَهُو يَقُولُ: بِأَبِي وَأَمِّى، مَا أَطْيَبَكَ حَيًّا وَمَيِّتًا، حَتَّى إِذَا فَرَغُوا مَنْ غَسْلِ رَسُولِ الله عَلِيَّةِ وَكَانَ يُغَسَّلُ بِالْمَاءِ وَالسِّدْرِ، جَفَقُفُوهُ ثُمَّ صُنعَ بِهِ مَا يُصْنَعُ بِالْمَيِّتِ، ثُمَّ أَدْرِجَ فِي ثَلاَثَة أَثْوابٍ: ثَوْبَيْنِ أَبْيَضَيْنِ وَبُرْدٍ حِبَرةً ( أ )».

(٣) ما رواه البيهقي في سُننه من حديث محمّد بن على قال «غُسُلَ النَّبِيُ ﷺ ثَلاَثًا بِالسَّدْرِ، وَغُسُلَ وعَلَيه قَميص، وَغُسُلَ مِنْ بِعْرٍ يُقَالُ لَهَا الْغَرْسُ بِقُبَاءً كَانَتْ لَسَعْد بَنْ خَيَّثُهُمَة ، وكَانَ النَّبِيُ ﷺ يَشْرَبُ مَنْهَا ، وَوَلِي سَفْلَتَهُ عَلَيٍّ وَالْفَضْلُ لَسَعْد بَنْ خَيْثُمَة ، وكَانَ النَّبِي ﷺ يَشْرَبُ مَنْهَا ، وَوَلِي سَفْلَتَهُ عَلَيٍّ وَالْفَضْلُ مُحْتَضَنَهُ ، وَالْعَبْسُ يَصُبُ الْمَاء ، فَجَعَلَ الْفَضْلُ يَقُولُ : أَرِحْنِي ، قُطِعَتْ وَتِينِي ، إِنِّي لَأَجِدُ شَيْعًا يَتَرَطُلُ عَلَى (٢) ».

وقوله «سفْلَتَهُ»: بكسر فسكون: أسفل البدن، «والْوَتِينُ»: عرق في الظَّهر يتصل بالقلب، و «يَتَرَطُّلُ» أي يثقل علي وهو كناية عمّا يجده من ثقل جسد رسول الله عَلِيَّ ، وفي رواية «فَجَعَلَ الْفَصْلُ يَقُولُ: أَرِحْنِي أَرِحْنِي فَإِنِّي أَجِدُ شَيْعًا يَتَنَزَّلُ عَلَيْ ظَهْرى».

## (٣) ـ الكيفيّة العملية لتغسيل الهيّت

لا يُختار لتغسيل الميّت إلا من يتّصف بالتّقوى والصّلاح والوقوف على أحكام الدّين والالتزام بهدى السُّنَّة المباركة فيما يُستتبع من توجيهات شرعيّة وإرشادات نبويّة تتعلَّق بالتّعامل مع الميّت حسبما جاء في وصيّة رسول الله عَلَّى للأُمَّة في هذا الجانب والتي منها قوله عَلَّى :

- \* «إِذَا وَلِيَ أَحُدُكُمْ أَخَاهُ فَلْيُحْسِنْ كَفَنَهُ (٣)».
- \* (إِذَا أَجْمَرْتُمُ الْمَيِّتَ فَأُوْتِرُوا('')». وفي رواية «فَأَجْمِرُوهُ ثَلاَثًا».
  - \* (كَسْرُ عَظْم الْمَيِّت كَكَسْره حَيُّا (٥)».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد [۲۳۵۷] وساقه ابن كثير بتمامه في التّاريخ [۵/ ۲۲۰ ۲۱۱]. (۲) أخرجه البيهقي مُرسلا بسند جيّد [۳ / ۳۸۷]. (۳) حديث صحيح أخرجه أبو داود [۲۱۱۸] وابن ماجه [ ۱۲۱۱] وصحيح الجامع [۲۷۸] والحاكم [ ۱۳٤۱] وقال صحيح على شرط مسلم. (۵) حديث أخرجه في صحيح الجامع [۲۷۸] وأورده في الأرواء [۲۲۳].

\* «مَنْ غَسَّلَ مَيْتًا فَأَدَّى فيه الأَمَانَةَ وَلَمْ يُفْشِ عَلَيْه مَا يَكُونُ مِنْهُ عِنْدَ ذَلكَ، خَرَجَ مِنْ ذُنُوبِه كَيَوْمَ وَلَدَتْهُ أُمَّهُ (١٠) . وفيه إشارة إلى ما يكون عليه الغاسل من صفات تقتضى ستر مَا يراه من سوء وإظهار ما يراه من حسن، فإن رأى ما يُعجبه من تهلُّل وجه المينت وطيب رائحته ونحو ذلك فإنه يُستحب له أن يتحدَّث به إلى النّاس، وإن رأى ما يكرهه من نتن رائحة أو تقطيب وجه أو نحو ذلك لم يَجُز له أن يتحدَّث به إليهم، فإن فعل فقد خان الأمانة.

وانطلاقًا من تلك المعاني السّامية نورد فيما يلى الخطوات التّطبيقية لغَسْل الميّت حسبما كان ذكرا أم أنثى:

# أولا ـ اللائحة الشَّرعية لتغسيل الرَّجُـل

(١) إذا أريد غسل الميّت وُضع على شيء مُرتفع ندبًا، وأن يكون غَسْله في خُلوة لا يدخُلها إلا الغاسل ومن يُساعده من أهل الميّت.

(٢) يستحب أن يكون تغسيل الميت في قميص رقيق لا يمنع وصول الماء إلى جسده، فإن أمكن الغاسل أن يُدخل يده في كُمّه الواسع اكتفى بذلك، وإن لم يتمكّن شَقّهُ من الجانبين، وإلا وجب ستر عورته.

(٣) يستحبّ تغطية وجه الميّت من أوّل وضعه على المُغتسل، وأن يكون الغَسْل بماء بارد إلاّ لحاجة البرد أو التّنظيف فيُسخَّن قليلا.

(٤) ثم يُجلسه الغاسل على المرتفَع برفق ويجعل يمينه على كتف الميّت وإبهامه على نقرة قفاه، ويسند ظهره بركبته اليُمنى ويمسح بيساره بطنه، ويُكرر ذلك مع تحامل خفيف ليُخرج ما في بطنه من فضلات.

(٥) ويُندب أن يكون عند الغاسل مجْمَرَةٌ يفوح منها الطِّيب ويُكثر من صبّ الماء كيلا تظهر الرّائحة من الخارج.

(٦) ثم يُضجع الغاسل الميّت على ظهره ويلف خرقة على يده اليُسرى فيغسل بها سوءتيه وباقى عورته، ثم يتخلّص الغاسل من الخرقة مع قيامه بغسل يديه بالماء والصّابون إن كانت قد تلوّثت بشيء من الخارج، ثم يلف خرقة أخرى على سبّابته اليُسرى ويُنظُف بها أسنان الميت ومنْخَريه ولا يفتح أسنانه إلاّ إذا تنجَّس فمه فإنّ يفتحها للتّطهير.

(٧) ثم يقوم الغاسل بتوضئة الميت كوضوء الحي بمضمضة واستنشاق مع

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية [٦/ ١٩٢] ورواه الطُّبراني في الكبير [٨٠٧٨].

تثليث غَسْل الأعضاء، ثم يغسل رأسه فلحيته سواء كان عليهما شعر أم لا بمنظّف كالصّابون ونحوه، ويسرّح شعر الرّأس واللّحية لغير المُحرم إن كان مُتلبِّدا بمُشط ذات أسنان واسعة، ويكون تسريحهما برفق حتى لا يتساقط شيء من الشّعر.

(٨) ثمّ يغسل شقَّ الميّت الأيمن من عُنقه إلى قدمه من جهة وجهة، ثمّ شقَه الأيسر كذلك، ثمّ يحركه إلى جنبه الأيسر فيغسل شقَّه الأيمن ثمّ يلى قفاه وظهره إلى قدمه، ثمّ يُحرِّكه إلى شقَّه الأيمن فيغسل شقَّه الأيسر كذلك، مستعينا في كلّ عسل بصابون ونحوه، ويحرم كبَّ الميِّت على وجهه احتراما له.

(١٠) ثمَّ يُصبُّ عليه الماء من رأسه إلى قدمه ليُزيل ما عليه من صابون ونحوه.

(١١) ثم يُصب عليه ماء قَراحًا خالصًا ويكون فيه شيء من الكافور أو المسك بحيث لا يتغيّر الماء، فهذه الغَسْلة هي المسقطة للواجب.

(١٢) لا يُزاد على هذه الغَسْلات الثَّلاث متى حصل بها انقاء جسد الميِّت من الأدران، فإن احتاج إلى غَسْلة رابعة أثمِّها ثمّ أوتر بخامسة تحقيقا لهدى السُّنَّة المطهَّرة.

(١٣) ثمّ يُجفَّف جسد الميّت ندبا ويجعل الطِّيب في حواسه ومواضع سُجوده كالجبهة واليدين والرِّجلين وفي المحال الغائرة من جسده كالسُّرة والإِبْطين، ثمّ يجعل في منافذه قُطنا يمنع الخارج وعليه شيء من الطِّيب.

#### ثانيا ـ تغسيل المرأة

أُولَى النَّاسِ بِغَسِلِ المرأة أقربهن إليها وَرَعًا لله تعالى والتزاما بما أمر به رسول الله عَلَى من سُن الغُسْلِ وتوجيهاته فيه ، لما جاء في غُسْلِ الأُنثى من رواية قتادة رضى الله عنه قال «أخذ ابن سيرين غُسْلَه عن أُمِّ عطية رضى الله عنها قالت : غَسَلْنَا ابْنَة رَسُولِ الله عَلَى فَأَمَرنَا أَنْ نُغَسِّلَهَا بِالسِّدْرِ ثَلاَثَا، فَإِنْ أَنْجَتْ وَإِلاَّ فَأَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ ، قَالَت : فَرَأَيْنَا أَنَّ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ سَبْع (١) .

ولا يختلف غُسل المرأة عن غُسل الرّجل كما سبق بيانه في اللاّئحة الشّرعية إلاّ أنّ العلماء قالوا بضرورة مسح الغاسلة بطن المرأة مسحا رفيقا إن لم تكن حُبلي، فإن كانت حُبلي فلا ينبغي أن تحرّكها وإنّما تبدأ العَسْل بسفلتها.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٠٦٧٩].

## (القسم الثاني)

#### الأغسال المسنونة:

الغُسْل المسنون هو ما واظب عليه رسول الله ﷺ وتركه مرة بدون عُذر أو ما كان طلب فعله غير جازم، ويسن هذا الغُسْل لصلاة الجمعة ويومها، وللعيدين، ولمن أراد الإحرام بحج أو عُمرة، أو بهما معا، وللوقوف بعرفة، ولمن غسَّل ميتا، ونورد تفصيلا لكل منها على النّحو التّالى:

#### (ا) ـ غسل الجمعــة

غُسل الجمعة من الأغْسَال المسنونة التي حضَّ عليها رسول الله عَلَي ورغَب فيها من يريد صلاة الجمعة وإن لم تلزمه لحديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه أنَ رسول الله عَلَي عُلَ مُحْتَلم (١)». وفيه الإشارة إلى وجوب هذا الغُسْل على كُلِّ بالغ، فالاحتلام يشمل من بلغ بالسِّن أو بعلامة أخرى كالحيض وإنبات العانة، وإنَّما خصَّ الاحتلام بالذَّكر لكونه الغالب.

والوجوب في قوله «وَاجبٌ عَلَى كُلِّ مُحْتَلِم» عند الخطّابي: وجوب الاختيار والاستحباب دون وجوب الفرض وليس بمعنى اللَّزوم الذي لا يسع غيره، ويشهد لصحّة هذا التَّأويل قول النبي عَلَي من حديث عمر رضى الله عنه «إِذَا أَتَى أَحَدُكُمْ لِصحّة هذا التَّأويل قول النبي عَلَي من حديث عمر رضى الله عنه «إِذَا أَتَى أَحَدُكُمْ إِلَى الْجُمُعَة فَلْيَغْتَسلْ (٢)». واختلف أهل العلم في وجوب هذا الغُسْل، فحكى وجوبه عن طائفة من السلف وبعض الصّحابة كأبي هريرة وعمّار بن ياسر رضى الله عنهما وهو قول الظاهرية وحكاه الخطّابي عن الحسن البصري، واحتجُوا بظواهر الأحاديث التي تُصرِّح بوجوبه وفي بعضها الأمر به.

وذهب جمهور العلماء من السّلف والخلف إلى أنّ غُسْل الجمعة [سنّة] وهو المعروف من مذاهب الأئمّة الأربعة رحمهم الله وقالوا: إنّ المراد في الحديث تأكّد الاستحباب، والأمر في بعضها الآخر مصروف عن الوجوب لحديث سمرة بن جُنْدُب أنّ رسول الله عليه قال «مَنْ تَوَضَّأُ للْجُمُعَة فَبِهَا وَنعْمَتْ، وَمَنِ اغْتَسَلَ فَالْغُسْلُ أَفْضَلُ (٣)». فدلّ ذلك على اشتراك الغُسْل والوضوء في أصل الفضيلة وعدم تحتُّم الغُسْل، وقوله «فَبِها وَنعمت هذه الوضوء يُنال الفضل ونعمت هذه الرّخصة. (قال) الخطّابي [في الحديث بيان واضح أنّ الوضوء كاف للجمعة وأن العُسل لها فضيلة لا فريضة].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحِمد [٩٦٨] والبخاري [٩٧٩] ومسلم [٥/ ٦٤٨]. (٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٩٥٤] والترمذي [٤٩٧].

ويعضد حديث سمرة قوله ﷺ «مَنْ تَوَضَّاً فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ ثُمَّ أَتَى الْجُمُعَة فَاسْتَمَعَ وَأَنْصَتَ، غُفر لَهُ مَا بَيْنَ الْجُمُعَة إِلَى الْجُمُعَة وَزِيَادَة ثَلاَثَة أَيَام، وَمَنْ مَسَّ الْحَصَا فَقَدْ لَغَا (١٠)». وهذا من أقوى مَا استدلّ به على عدم فرضية الغُسل يوم الجمعة وهو الرّاجح، إلا أنّ الأحوط المحافظة على غُسل يوم الجمعة كالمحافظة على عُسل يوم الجمعة كالمحافظة على أداء الواجبات، ومحل الخلاف إذا لم يترتب على تركه أذى، وإلا فالغُسل واجب اتّفاقا لدفع الأذى كالعَرق والرّائحة غير المستحبّة.

وقد دلّت الأحاديث على تعليق الأمر بالغُسْل بالجيء إلى الجمعة والمراد إرادة المجيء وقد دلّت الشّروع فيه، وقد اختُلف في ذلك على ثلاثة أقوال:

(الأوّل) أنّ وقته عند إرادة الرَّواح إلى المسجد بشرط الاتصال بين الغُسْل والرَّواح والله ذهب مالك واللَّيث بن سعد والأوزاعي مُستدلِّبن بحديث «إِذَا أَتَى أَحَدُكُمْ الْجُمُعَةَ». ونحوه، فيدخُل وقته عند إرادة الرَّواح إلى المسجد.

(الثّانى) أنّ وقته يدخل بطلوع الفجر ولا يُشترط اتّصاله بالرَّواح لكن يُستحبّ اتّصاله به فيُجزىء فعله بعد الفجر لا بعد صلاة الجمعة وهو مذهب الجمهور مستدلِّين بالأحاديث التى أطلق فيها يوم الجمعة، وقالوا: لا يكفى الغُسْل بعد الصّلاة لأنّه شُرع لإزالة الرّوائح الكريهة دفعا لتأذّى الحاضرين وذلك لا يتأتى بعد إقامة الجمعة، ولأنّ المراد بالجمعة سبب الاجتماع وهو الصّلاة لا اليوم.

(التّالث) أنّ وقته كلّ اليوم فلا يُشترط تقديم الغُسل على صلاة الجمعة بل لو اغتسل بعد الجمعة أجزاً عنه، وإليه ذهب داود والحسن بن زياد ومحمّد بن الحسن من أصحاب أبى حنيفة، و(استبعده) ابن دقيق العيد وقال [يكاد يُجزم ببطلانه] و(زعم) ابن عبد البرّ [الإجماع على أنّ من اغتسل بعد الصّلاة لم يغتسل للجمعة ووجهه أنّ العُسل للصّلاة لا لليوم (٢٠)].

## هل يجزىء غُسل الجمعة عن غُسل آخر؟

جمهور أهل العلم على أنه لو اتفق يوم الجمعة ويوم العيد أو يوم عرفة وجامع ثمّ اغتسل، فإنّ هذا الغُسل يُندب عن الكلّ، فلو كان جُنبا واغتسل للجنابة بعد الفجر أجزأ عن الجمعة. (قال) ابن المنذر [يُجزىء عند أكثر أهل العلم غَسْلة واحدة للجنابة وللجمعة وهو المروى عن ابن عمر ومجاهد ومكحول والتّورى والأوزاعى وابن ثور، وهو مذهب أبى حنيفة فيكفى عنده غُسْل واحد لعيد وجمعة

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٥٠٠] والتّرمذي [٩٨] بنحوه.

<sup>(</sup>٢) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٢٠٣].

اجتمعاً مع جنابة، وينبغى أن ينوى به الكلّ ليحصل له ثواب الجميع، فمن اغتسل ينوى الجُمعة والجنابة فإنه يُجزئه وبه قال الشّافعي، ذلك لأنّ الجُمعة والجنابة مُوجبهما واحد وهو الغُسْل وهي عبادة واحدة تتداخل، فجاز أن يُفعل لهما كالوضوء من البول والغائط والنّوم ومسّ الذّكر (١)].

وأخذ بعضهم من رواية الشّيخين «غُسْلُ الْجُمّعَة وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُحْتَلم (٢)». أنّ ليوم الجمعة غُسْلٌ خاصًا، فلو وُجدت صورة للغُسْلُ لَم يجز عن غُسْلَ الجمعة إلا بالنّية وهو ما تضمّنه قول محمّد بن سلمة: لا يُجزئه ذلك وإنّما يُجزئه أن يغتسل لجنابته وينوى أن يُجزئه عن غُسْل جُمعته (ووجهه): أنّ نيّة الجمعة تقتضى النّفل ونيّة الجنابة تقتضى الوجوب ومُقتضى أحدهما يُنافي الآخر، ويُحتمل أن يعنى بذلك أنّ غُسْل الجمعة لا يفتقر إلى النّية، فإذا نواه مع غُسل الجنابة الذي يفتقر إلى النّية منع ذلك صحّة النيّة، إلا أن أكثر أهل العلم قالوا من اغتسل يوم الجمعة من الجنابة اغتسل للجمعة (٢)].

## الرّخصة فى ترك الغُسل يوم الجمعة

رخص العلماء في ترك الغُسل يوم الجمعة لأمرين:

(الأوّل) ما نقله الخطَّابي وغيره من الإِجماع على أنّ صلاة الجَمعة بدون الغُسْل مُجزئة، وقال غيرهم بل هو واجب مُستقلّ تصحّ الصّلاة بدونه كأنّ أصله قصد التّنظيف وإزالة الرّوائح الكريهة التي يتأذّي منها النّاس.

(الثّاني) ما رواه أبو داود عن عائشة قالت «كَانَ النَّاسُ مُهَّانَ أَنْفُسهِمْ، فَيَرُوحُونَ إِلَى الْجُمُعَة بِهَيْئَتِهِمْ، فَقِيلَ لَهُمْ: لَو اغْتَسَلْتُمْ (أُنُهُ). ولفظه في رواية البخارى «مَهنَةَ أَنْفُسهِمْ (٥) \* : وهي جمع ماهن، والماهن العامل أي كانوا يعملون أعمالهم بأنفسهم إذ لم يكن لهم من يخدمهم في ذلك الوقت، والإنسان إذا باشر العمل الشّاق حمى بدنه وسال عرقه ولا سيّما في البلاد الحارّة، فربّما تكون منه الرّائحة الكريهة، فكانوا يذهبون إلى صلاة الجمعة بحالتهم التي هم عليها من العَرق ووسَخ أجسادهم، فأمروا بالاغتسال تنظيفا للبدن وقطعا للرائحة.

و (لو) في قوله «لَوِ اغْتَسَلْتُمْ»: للتَّمني فلا تحتاج إلى جواب، أو للشُّرط فيكون

<sup>(</sup>١) أنظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٢٠٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٨٧٩] ومسلم [٥/٢٤٨].

<sup>(</sup>٣) انظر المنهل العذب المورود [ج ٣ ص ٢٠٥]

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٥٢].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٩٠٣] ومسلم [٢/٨٤٧].

الجواب محذوف تقديره: لكان حَسنا والقائل لهم هو النبي على لما في رواية البخارى ولو أنكم تَطَهَّرتُم ليَومْكُم هَذَا (١)». وهو يدل على عدم وجوب غسل المجمعة لأنهم لم يؤمروا بالاغتسال إلا لأجل تلك الروائح الكريهة فإذا زالت زال الوجوب، وهذه عائشة رضى الله عنها تخير أن النبي على إنما ندبهم إلى الغسل للعلة التي أخبر بها ابن عباس رضى الله عنه وأنه لم يجعل ذلك عليهم حتما لما روى عن عكرمة وأن ناسًا من أهل العراق جَاءُوا فَقَالُوا: يَا ابْنَ عَبّاسٍ أَتَرى الغسل يَومَ الْجُمْعَة وَاجبًا؟ قَالَ: لا وَلَكِنهُ أَطْهَرُ ، وَخَيْرٌ لِمَنِ اغْتَسلَ ، وَمَنْ لَمْ يَعْتَسلُ فَلَيْس عَلَيْه بواجب (٢).

#### (٢) ـ غسل العيديين

غُسْلِ العيدين سُنَّة باتّفاق لحديث ابن عبّاس «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يَغْتَسلُ يَوْمَ الْفَطْرِ وَيَوْمَ الْفَطْرِ وَيَوْمَ النَّعْرِ ( النَّبِي عَلَيْ كَانَ يَغْتَسلَ يَوْمَ الْفَطْرِ وَيَوْمَ النَّعْرِ ( النَّبِي عَلَيْ كَانَ يَغْتَسلَ يَوْمَ النَّعْرِ ( النَّهُ عَلَى الفَاعْدِ مَسنون ، ورواه ابن ماجه ولم يذكر الجمعة ، واستدلوا بهذه الأحاديث على أنّ غُسل يوم العيد مسنون ، وروى عن غروة ابن الزُّبير أنّه اغتسل يوم عيد وقال «إنَّه السُّنَّة». ومن الآثار الجيدة التي ذُكرت عن الصّحابة في غُسْل العيدين ما روى عن نافع «أَنَّ عَبْدَ الله بْنِ عُمَرَ كَانَ يَغْتَسلُ يَوْمَ الْفَطْرِ قَبْلُ أَنْ يَغْدُو إِلَى الْمُصلِّلِي ( ٥) »

واختلفوا في وقته وهل هو للصّلاة أم لليوم على عدّة أقوال:

- (\*) فقال أبو يوسف والحنابلة هو سُنَّة للصّلاة ويدخل وقته بطلوع الفجر فلا يُجزىء قبله ولا بعد صلاة العيد، وعن أحمد أنَّه يصحّ قبل الفجر وبعده.
- (\*) وقالت المالكيّة والشّافعية هو [سننَّة اليوم] وهو رواية الحسن بن زياد عن أبى حنيفة، فيُطلب مُن حضر الصّلاة ومن لا يحضرها، لأنّ الغرض منه إظهار الزّينة والنّظافة، ويجوز قبل الفجر وبعده والأفضل بعده، ويدخل وقته عند المالكيّة
  - (١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٩٠٢] ومسلم [٦/٧٤].
    - (٢) من حديث حسسن أخرجه أبو داود [٣٥٣] وانفرد به.
      - (٣) أخرجه أحمد بإسناد ضعيف [١٦٦٦٦].
  - ( ؛ ) أخرجه في ضعيف ابن ماجه [ ٢ ٤٣ ] وأورده في الإوراء [ ٢ ٤٢ ] .
- (\*) حديث الفاكه من الزوائد وراويه عبد الرحمن بن عقبة بن الفاكه قال عنه في التّقريب مجهول، ويُستعاض عنه بحديث الصّحيحين في وجوب غسل الجمعة فيكون غسل العيدين واجب من باب أولى. [انظر المسند للإمام أحمد [ج ١٣ ص ١٣٢-الهامش].
  - (٥) أخرجه مالك بإسناد صحيح [ ١١٤] والبيهقي [ ١ / ٢٩٩].

بالسُّدس الأخير من اللَّيل وينتهى بغروب شمس يومه.

(\*) وعند الشّافعية يدخل وقته بنصف ليلة العيد إلى غُروب شمس يومه، ويكفى غُسْل واحد لعيد وجمعة اجتمعا مع جنابة إذا نوى الكلّ كما سلف ذكره، ويحصل للمُغتسل ثواب ما نوى لقوله عَلَيْكُ «وَإِنَّمَا لَكُلِّ امْرىء مَا نَوى».

# (٣) ـ غسل من غسَّل ميتَّــا

يجب على الغاسل إذا لم يأمن ما يُصيب بدنه من نجاسة ودرَن أن يغتسل لما رواه أحمد عن أبى هريرة أن رسول الله عَلَيْ قال «مَنْ غَسَّلَ مَيْتًا فَلْيَغْتَسِلْ (١)». وجاء عند أبى داود بلفظ «مَنْ غَسَّلَ الْمَيِّتَ فَلْيَغْتَسِلْ وَمَنْ حَمَلَهُ فَلْيَتُوضَّأُ (٢)». وبظاهره أخذ على وأبو هريرة وهو أحد قولى النّاصر والإمامية وقالوا: إنّ من عَسَّل ميتنا وجب عليه الغُسْل، والحكمة فيه تتعلّق بأكثر من معنى:

(١) منها ما يتعلَّق بالغاسل ليكون عند فراغه على يقين من طهارة جسده مُّا لعلَّه أن يكون قد أصابه من رشاش أو نَجَس ونحوه.

(٢) ومنها ما يتصل بالميت لأنّ الغاسل إذا علم أنّه سيغتسل بعد أداء مهمّته لم يتحفّظ من شيء يُصيبه من أثر الغَسْل فيُبالغ في تنظيف الميّن وتحقيق السُّنن في غسله وهو مُطمئن.

(٣) ولأنّ الغاسل بمسِّه الميّت يحصل له ضعف عصبى ولا يُزيل أثر ذلك إلا الغُسل الذى يأتي جبرا لما يحدُث للغاسل بسبب مُشاهدة الميت وذكر الموت وما بعده وهو معنى مناسب. (قال) في الحُجَّة البالغة [للملائكة الموكّلة بقبض الأرواح نكاية عجيبة في أرواح الحاضرين ففُهم أنّه لابد من تغيير الحالة لتتنبّه النّفس لخالفها (٣)].

أمًّا قوله في الحديث «فَلْيَتَوَضَّأْ»: أي ليكن على وضوء ليتهيَّأ للصّلاة على الميّت بعد انتهائه من ذلك.

وحمل الحنفيُّون ومالك الأمر فيه على النّدب، والغُسْل لمن غَسَّل الميِّت عند الشَّافعي وأحمد وأكثر العترة [سُنَّة] واستدلُّوا على ذلك بما رواه مالك في الموطَّأ «أَنَّ أَسْمَاءَ بنْت عُمَيْس امْرأَاةَ أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيقَ غَسَّلَتْ أَبَا بَكْرِ حِينَ تُوفِّى، ثُمَّ خَرَجَتْ فَسَأَلَتْ مَنْ حَضَرَهَا مِنَ الْمُهَاجِّرِينَ فَقَالَتْ: إِنَّ هَذَ يَوْمٌ شَدِّيدُ الْبَرْدِ وأَنَا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٧٥٧ و٢٠٠٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣١٦١].

<sup>(</sup>٣) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٨٣].

صَائِمَةٌ، فَهَلْ عَلَى مِنْ غُسْلِ؟ قَالُوا: لاَلا العَلَامِ العَلَم أحدًا من الفقهاء يُوجَب الاغتسال من غَسْل اللَّيت ولا الوضوء من حمله، ويشبه أن يكون الأمر في ذلك على الاستحباب، وقد يُحتمل أن يكون المعنى فيه: أنّ غاسل اللَّيت لا يكاد يأمن أن يُصيبه نضح من رشاش الغُسالة، وربّما كان على بدن اللَّيت نجاسة، فإذا أصابه نضحه وهو لا يعلم مكانه كان عليه غسل جميع البدن ليكون الماء قد أتى على الموضع الذى أصابه النّجس من بدنه (٢)].

كما ذكروا دليلا على غُسْل من غَسَّلِ الميِّت ما أخرجه أبو داود وأحمد عن عائشة رضي الله عنها أنّ النّبي عَلَيُّ قال «يُغْتَسَلُ منْ أَرْبَع: منَ الْجَنابة، ويَوْمَ الجُمْعَة، وَمنَ الْحجَامَة، ومن غُسْلِ الْمَيِّت (٣)». وقد يجمع نظَم هذا أَلَحَديث قرائن الألفاظ والأشياء المُختلفة تلك الأحكام التي ترتّبها هذه المعاني وتُنزلها منازلها:

- (\*) فأمّا الاغتسال من الجنابة [فواجب] بالاتفاق.
- (\*) وأمّا الاغتسال للجُمعة فقد قام الدّليل على أنّ رسول الله عَلَيْ كان يفعله ويأمر به استحبابا .
- (\*) ومعقول أنّ الاغتسال من الحجامة إنّما هو لإماطة الأذى، ولما لا يُؤمن من أن يكون قد أصاب المحتجم رشاش من الدّم، فالاغتسال منه استظهار للطّهارة واستحباب للنّظافة.
  - (\*) وأمّا الاغتسال من غَسْل الميّت فقد اتّفق أكثر العلماء على أنّه غير واجب. وكما ذكر الدّهلوى فإنّ الحديث يتضمّن الإشارة إلى الدّلالات التّالية:
- (١) أنّ الاغتسال في كلّ سبعة أيّام سُنَّة مُستقلّة شُرعت لدفع الأوساخ والأدران، وتنبيه النفس لصفة الطّهارة، وإنّما وقَّت الجمعة لصلاتها لأنّ كلّ واحد منهما يكمّل الآخر، كما أنّ فيه تعظيم لصلاة الجمعة ويومها.
- (٢) أمّا الحجامة فلأنّ الدَّم كثيرا ما ينتشر على الجسد ويتعثَّر غَسْل كلّ نقطة على حدّتها، ولأنّ المَصَّ بالملازم جاذب للدّم من كلّ جانب فلا يُفيد نقص الدّم من العضو والغُسْل يُزيل السَّيلان ويمنع انجذابه.
- (٣) أمّا القول باستحباب الغُسْل لمن غَسَّل الميَّت هو الرّاجح وفيه الجمع بين الأدلَّة، أمّا الوجوب فهو مُتعلِّق بما يصيب الغاسل من نجاسة في بدنه، فإذا تيقَّن سلامته منها فلا يجب الغُسْل (٤)].

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك بإسناد صحيح [٥٠٧]. (٢) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٢٦٧]. (٣) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٢٦٨]. (١٨ وأبو داود [٣٤٨]. (٤) انظر الحُجَّة البالغة [ج ١ ص ١٨٣].

## (Σ) ـ غسل الإحرام والوقوف بعرفة

يُطلب الغُسْل مِّن أراد الإحرام بحج أو عُمرة أو بهما ولو حائضا أو نُفساء لأنّ القصد منه النّظافة ولذلك لا ينوب التّيمُّم عنه عند العجز، وهو [سُنة] عند الأئمة الأربعة والجمهور لحديث زيد بن ثابت رضى الله عنه أنّه «رأى النّبي عَلَيْ تَجَرَّدَ لإهلاله واغْتَسَلَ (1)». وفيه الدّلالة على استحباب الغُسْل عند الإحرام، وإلى ذلك ذهب أكثر العلماء وقال النّاصر بوجوبه ويُؤيّد ذلك ما رواه الشّافعي عن جعفر بن محمّد عن أبيه «أنَّ عَليًا كَرَّمَ اللهُ وَجْهه كَانَ يَغْتَسِلُ يَوَم الْعِيدَيْنِ، ويَوْم الْجُمُعَة، ويَوْم عَرفة ، وإذا أَراد أَنْ يُحْرِم (1)».

كُما يشرع الاغتسال لمن أراد الإهلال بالحج لقول عائشة رضى الله عنها «نُفسَتُ أَسْمَاءُ بنْتُ عُمَيْس بِمُحَمَّد بْنِ أَبِي بَكْرِ بِالشَّجَرَة، فَأَمَر رَسُولُ الله عَلَيْ أَبَا بَكْرِ أَنْ يَأْمُرَهَا أَنْ تَغْتَسِل وَتُهِل اللهِ عَلَيْ أَبَا بَكْر وَتُلبًى. (قال) النّووى [وفيه صحّة إحرام النُفساء والحائض واستحباب اغتسالهما للإحرام وهو مجمع على الأمر به، لكنّ مذهبنا ومذهب مالك وأبى حنيفة والجمهور أنّه مستحب (1).

#### (القسم الثالث)

#### الأغسال المندوبة

الأغسال المندوبة هي ما ثبت فعلها عن النبى عَلَي ولم يواظب عليها في ثاب المسلم على فعلها ولا يُعاقب على تركها، وتتصل هذه الأغسال ببعض العبادات التي يجتمع لها الكثير من النّاس مُزدحمين فتتغيّر أحوال العرق عندهم فيؤذى بعضا بعضا فاستحب لها الاغتسال تحقيقا للنّظافة ودفعا للأذى الذي يمكن أن يلحق ببعض النّاس، ومن هذه الأغسال:

# (١) ــ الغُسل لدخول مَكَّة ولو للحائض والنُّفساء

ويتأيّد هذا بما رواه البخارى عن نافع قال «كَانَ ابْنُ عُمَرَ رَضَى اللهُ عَنْهُمَا إِذَا دَخَلِ أَدْنَى الْحَرَمِ أَمْسَكَ عَنِ التَّلْبِيَة ، ثُمُّ يَبِيتُ بذى طُوى ، ثُمَّ يُصلِّى بِهِ الصَّبِحَ وَيَغْتَسِلُ ، وَيُحَدِّثُ أَنَّ النَّبِي عَلَيْ كَانَ يَفْعَلُ ذَلكَ (٥) ».

وجَاء في مُوطًا مالك عَن نافع «أَنَّ عَبْدَ الله بْنَ عُمَرَ كَانَ يَغْتَسِلُ لإِحْرَامِه قَبْلَ أَنْ يُحْرِمَ، وَلِدُخُولِهِ مَكَّةَ، وَلِوُقُوفِهِ عَشِيَّةَ عَرَفَةَ (١)». و(قال) ابن المُنذر [الاغتسال عند

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذى [ ۸۳۰] وقال حسن غريب. (۲) أورده في نيل الأوطار [ج ۱ ص ۲۸۲ / ٥]. (٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ۹۲ / ۹۰ / ۲۰۹]. (۵) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ۱۹۷۳]. (۵) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ۱۹۷۳] ومسلم [ ۹۹۷].

دخول مكَّة مُستحب عند جميع العلماء وليس في تركه عندهم فدية، وقال أكثرهم يُجزىء عنه الوضوء، وقال ابن التين: لم يذكر أصحابنا الغُسْل لدخول مكَّة وإِنّما ذكروهِ للطُّواف، والغُسْل لدخول مكَّة هو في الحقيقة هو غُسْل للطَّواف<sup>(١)</sup>].

#### (٢) ـ الغُسُل للوقوف بعرفة

كما يُطلب من الحاجّ أن يغتسل للوقوف بعرفة وهو سُنَّة عند الثَّلاثة مندوب إليه عند الإمام مالك، ويدخل وقته بزوال يوم التَّاسع عند الحنفيَّين ومالك وبطلوع فجره عند الشَّافعية والحنبليَّة.

# (٣) ـ الغُسْل لمن أفاق من جنون أو إغماء أو سُكر

الإغماء مرض يُزيل القُوَى ويستر العقل وهو أشدُّ من النّوم ولذا كان ناقضا مُطلقا بالإجماع، أمّا الجنون فهو مرض يُزيل العقل ويُؤدّى إلى اختلاله بحيث يمنع جريان الأفعال والأقوال على نهج العقل إلاّ نادرا، وهو ناقض للوضوء إجماعا لأنه أشدُ من الإغماء، والسُّكْر بالخمر أو النبيذ أو البنج أو الدَّواء وهوسرور يغلُب على العقل بُباشرة ذلك ولا يُزيله ويظهر أثره بالتّمايُل والتّلعثُم في الكلام وهو كالإغماء اتّفاقاً.

أمّا من أفاق ممّا ذُكر ولم يجد بللاً فإن تيقَّن أنّه مَنِيٌّ لزمه الغُسْل اتفاقاً ، وكذا إن شكَّ في أنّه مَنيًّ أو مَذْيٌ عند الحنفيين ومالك ، ومشهور مذهب الشّافعية أنّ من شكّ في البلل أنّه مَنِيًّ اغتسل وإن حَمله على أنّه مَذْيٌ غَسَل محلَّه وتوضَّأ (٢)».

## (الإجماع في بعض مسائل الطَّمَارة والوضوء والغُسْل)

يكاد يكون التّعريف الغالب بين علماء الأصول أنّ [الإجماع] هو اتفاق جميع مُجتهدى عصر أُمَّة محمَّد عَلَيْ بعد وفاته على حُكم شرعى عملى، كما يُعرِّف الإمام الشّافعى الإجماع بأنّه لُزوم جماعة المُسلمين فيما انتهوا إليه من حُكم يتعلَّق بالحِلُ والحُرمة بعد وفاة رسول الله عَلَيْ ، ويُقصد بجماعة المُسلمين أهل الاجتهاد والفُتيا في المسائل الخفيَّة التي تحتاج إلى الرّأى والنظر ، وإجماع أُمَّة المُسلمين فيما عُلم من الدين بالضرورة بأدلَّته القطعيّة النُبوت والدّلالة.

ومن المسائل المُجمع عليها بين أئمة المُسلمين وفقهاء الأمصار تلك التي أوردها [ابن المُنفر] في كتابه والإجماع، وتتضمّن بعض الأحكام الشّرعية التي تتصل بالطهارة ومقاصدها من الوضوء والغُسْل والتي نذكرها على النّحو التّالي استكمالا لمنهجيّة العرض الذي قدّمناه من خلال صفحات هذا الكتاب:

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ٥٠٩ - بتصرف].

<sup>(</sup>٢) انظر الجموع للنُّووي [ج ٢ ص ١٤٦].

- [قال لنا أبو بكر محمّد بن إبراهيم بن المُنذر رحمه الله تعالى]:
- (١) أجمع أهل العلم على أنّ الصَّلاة لا تُجزىء إلا بطهارة إذا وجد المرء إليها السَّبيل: [الأوسط ١/٣/أ] و[الإفصاح ١/٥٧].
- (٢) وأجمعوا على أنَّ خُروج الغائط من الدُّبُر وخُروج البول من الذَّكر وكذلك المرأة، وخُروج البنى وخُروج الريع من الدُّبُر، وزوال العقل بأى وجه زال: أحداث ينقض كلٌّ منها الطَّهارة ويُوجب الوضوء: [الإِقناع ٢/أ] و[الإِفصاح ١/٧٨].
  - (٣) وأجمعوا على أنَّ دم الاستحاضة ينقُض الطُّهارة: [المغنى ١ / ١٦٠].
    - (٤) وأجمعوا على أنَّ المُلامسة حَدَثٌّ ينقض الطُّهارة: [الإِقناع ٢ / أ].
- (٥) وأجمعوا على أنّ الوضوء لا يجوز بماء الورد وماء الشَّجَر ولا تجوز الطُّهارة إِلاّ بماء مُطلق يقع عليه اسم الماء: [الإقناع ٣/ب] و[الأوسط ١/ ٢١] و [المُغنى [ ١/ ١] .
- (٦) وأجمعوا على أنّ الوضوء بالماء الآجن من غير نجاسة حلّت فيه جائز ، وانفرد
   ابن سيرين بقوله أنّه لا يجوز: [الأوسط ١ / ٢٢ / أ] و[المغنى ١ / ١٣].
- (٧) وأجمعوا على أنّ الماء القليل والكثير إذا وقعت فيه نجاسة فغيَّرت للماء طعمًا أو ليحًا أنّه نجس ما دام كذلك: [الإقناع ٢ / ب] والأوسط ١ / ٢٢ / أ].
- (٨) وأجمعوا على أنّ الماء الكثير من النّيل والبحر ونحو ذلك إذا وقعت فيه نجاسة فلم تُغيّر له لونًا ولا طعمًا ولا ريحًا أنّه بحاله ويُتطهّر منه: [المجموع ١ / ١٤٣].
  - (٩) وأجمعوا على أنَّ سُؤْر ما أكل لحمه طاهر ويجوز الوضوء بــه: [الأوسط ١ / ١٨].
    - (١٠١) وأجمعوا على أنّه لا إعادة على من بدأ بيساره قبل يمينه في الوضوء.
- (١١) وأجمعوا على أنّ كلّ من أكمل طهارته ثمّ لبس الخُفَين وأحْدَثَ أنّ له أن يمسح عليهما: [الأوسط ١/ ٤٩/ب] و[الإفصاح ١/ ٩٣].
- (١٢) وأجمعوا على أنّ الرَّجُل إِذا رأى في منامه أنّه احتلم أو جامع ولم يجد بـللاً أن لا غُسُّل عليه: [الأوسط ١/ ٢٤/أ] و[المجموع ٢/ ١٤٢] و[تفسير القرطبي [٥/٥٥].
- (١٣) وأجمعوا على إثبات نجاسة البول: [الأوسط ١/٥/ب] و[القرطبي ٣ / ٨٤].
- ( 1 ٤ ) وأجمعوا على أنَّ عَرَق الجُنُب طاهر وكذلك الحائض: [الأوسط ١ / ٧٨ / أ].
  - (١٥) وأجمعوا على إسقاط فرض الصّلاة عن الحائض: [الإِقناع ٥/ب].
- ( ١٦) وأجمعوا على أنّ قضاء ما تركت المرأة من الصُّوم في أيّام حيضتها واجب عليها، وعلى أنَّ على النّفساء الاغتسال إذا طهُرت: [الإِقناع ٥/ب].

# كتاب (النسيئم (الباب الأول)

تعريـف التيمُّم

\*: مشروعية التيمم ورفعه للحد تين إلى زوال العُذر وجعله مقام الطَّهُورين عند الاقتصاء ويتضمن:

- (أولا) \_ جواز التّيمُّم للجُنب والحائض والنُّفساء.
  - (ثانيا) ـ أقسام التيمم:
- (١) افتراضه لكلّ ما يُفترض له الوضوء أو الغُسْل من صلاة وغيرها .
  - (٢) ندبه لكل ما يُندب له الوضوء كصلاة النَّفل وغيرها.
    - (٣) وجوبه للطُّواف عند فقد الماء حقيقة.
      - (ثالثا) -أسباب إباحة التيمُّم:
      - (١) فقد الماء حقيقة بعد طلبه.
        - (٢) فقد الماء حُكما:
      - يه: من يخاف الضّرر من استعمال الماء.
        - يد من يخاف من تربّص العدو به.

## (الباب الثاني)

## شروط التيمم

- (١) شروط وجوب وصحّة التّيمُّم.
- (٢) دخول الوقت فلا يجب التيمم ولا يصح قبل الوقت.
- (٣) تعريف الصّعيد الطّيب وهو ما صعد على وجه الأرض من تراب.
- (٤) استعمال الصّعيد الطِّيب وكونه في عضوين من أعضاء الوضوء.
  - (٥) الحكمة في اختيار التراب كطهارة بديلة للماء باعتباره شريكا في أصل خلقة الإنسان من ماء وتراب.

#### أركان التيمم

- ( ١ ) النية وهي ركن عند المالكيّة والشّافعية وشرط صحّة عند الحنفيّين وأحمد .
  - (٢) مسح الوجه وهو ركن اتَّضاقاً.

(٣) مسح اليدين مع المرفقين وهوركن عند الأربعة مع اختلاف في القدر الممسوح إلى المرفقين.

(٤) الموالاة وهي التتابع في مسح العضوين دون فصل بينهما، وهي ركن عند المالكية مُطلقا وسُنَّة فيه عند الحنفية والشّافعية.

(٥) الترتيب بحيث لا يتقلم مسح عضو على الآخر ، وهو ركن عند كل من الشّافعية والحنبليّة وسُنَّة في التّيمُّم مُطلقا عند الحنفيّة والمالكيّة .

(٦) إيصال التُراب الطَّهور إلى أعضاء التيمُّم وهو ركن عند الشَّافعية وشرط عند الحنابلة.

#### (الباب الثالث)

## ما يتُصل بالتيمُّم من أحكام

- \* سُنن التّيمُم وتشتمل على أكثر من عشر سُنن .
- مكروهات التيمم وقد ذكر الأئمة منها خمسا.
  - \* صفة التّيمُّم وكيفيّته عند الأثمة الأربعة.
- \* ما يُساح بالتيمُّم من رفع للحكرتين الأصغر والأكبر..
- خُكم من وجد الماء لكنّه خاف باستعماله خروج وقت الصّلاة .
- \* نواقص التيمُّم ومنها وجود ماء كاف قبل الدُّخول في الصّلاة على تفصيل بين المذاهب وطول الفصل بين التيمُّم والصّلاة.
- \* الإِجماع في بعض مسائل التيمُّم ومنها الإِجماع على أنّ من تيمَّم وصلَى ثمّ وجد الماء بعد خُروج الوقت أن لا إعادة عليه..

#### \*\* \*\* \*\* \*\* \*\*

كنّاب (لأسبِمُ (الباب الأوّل) تعريسف التيمُم

رفع الله تعالى العَنت عن المسلمين فيما كلَّفهم به من عبادات ففرض التيمَّم لهم بديلا عن الوضوء والغُسْل تخفيفا للتكليف وقت الشَّدَّة ورفعا للحَرَج عند فقد الماء أو خشية الضَّرر من التَّعب والمشقّة، وأُخِّر عنهما اقتداء بكتاب الله تعالى باعتباره المقصد الثَّالث من مقاصد الطَّهارة ولكونه البديل عند تعذُّرهما، فلا يُصار إليه إلا بعد العجز عنهما، وهو رخصة في الحلِّ حيث اقتصر فيه على مسح الوجه واليدين، وفي الآلة حيث اكتفى فيه بالصَّعيد الطَّيِّب.

والتَّيمُّم في اللَّغة: التعبُّد لله تعالى بُطلق القصد، يقال تيمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ وتيمُّمت الشَّيءَ: قصدته، وتيمُّمت الصَّعيد: تعمَّدته ومنه قول الله تعالى ﴿ وَلا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦٧]. بمعنى: تقصدوه، وقال ابن الأنبارى في قولهم [تَيمَّمَ الرَّجُلُ] معناه قد مسح التُراب على وجهه ويديه.

وهو شرعًا قصد الصَّعيد الطَّاهر لمسح الوجه واليدين بضربة أو ضربتين بنيسة استباحة ما منعه الحَدَث لمن لم يجد الماء، أو خشى الضَّرر من استعماله، وسبب وجوب هو سبب وجوب الوضوء، وشرط جوازه العجز عن استعمال الماء لأنه خَلَفٌ عنه فلا يشرع معه، فالتَّيمُم لعدم الماء [عزيمة] وللعُذر من نحو مرض [رُخصة] وهي في اللَّغة التسهيل في الأمر والتيسير فيه، وفي اصطلاح الأصوليين والفقهاء الانتقال من حُكم صعب إلى حُكم سهل لعُذر مع قيام السبب للحُكم الأصلى، أو هي الحُكم الوارد على فعل لأجل العُذر استثناء من العزيمة [(1)].

والتّيمُّم من خصائص هذه الأُمَّة وهو مشروع بالكتاب والسُّنَة وإجماع الأُمَّة ، وقد ذكره الله تعالى مرّتين في موضع التّكليف: الأُولى في قوله سبحانه من سورة النساء ﴿ فَلَمْ تَجِدُواْ مَاءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَٱلْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴿ ١٣٤]. والثّانية في سورة المائدة ﴿ فَآمَ سَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنَهُ ﴾ [٢]. كما جاءت به السُّنَة الفعليّة والقوليّة لرسولنا الأكرم عَلَيْ ومنها قوله من حديث جابر وَ فَيْ هُو جُعلَتْ لِي الأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا ، فَأَيُّمَا رَجُلِ مِنْ أُمَّتي أَدْرَكَتْهُ الصَّلاَةُ فَلْيُصَلِّ (٢) ».

وكانوا في السَّابق إذا لم يجدوا ماءً بقوا على حالهم حتَّى يجدوا الماء فيتطهَّروا بــه

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات الفقهبّة [ج ٢ ص ١٣٧]. (٢) أخرجه البخاري [٣٣٥] ومسلم [٣/٢١].

وكان هذا يكلفهم مشقَّة العناء بحرمانهم من الصّلة المتجدّدة بربّهم سبحانه وتعالى، فإذا ما انقطعت هذه الصّلة حدث للقلب فساد وغفلة. (قال) في حجَّة الله البالغة: [إنّما خُصَّ الأرض لأنّها لا تكاد تفقد، فهى أحقّ ما يرفع الحَرّج ولأنّها مُطهِّرة لبعض الأشياء كالخُفِّ والسَّيف بدلا من الغَسْل بالماء، ولأنّ فيه تذلّلا بتعفير الوجه بالتراب وهو يُناسب العفو (١٠)].

(قال) الخطَّابى [قوله «فَصَلُوا بِغَيْرِ وُضُوء»: حُجَّة لقول الشَّافعى فيمن لا يجد ماء ولا تُرابا أنّه لا يترك الصّلاة إِذَا حضر وقتها على أيّ حال، وذلك أنّ القوم الذين بعثهم رسول الله عَلَي في طلب القلادة كانوا على غير ماء ولم يكن رُخِّص لهم بعد في التيمُ مبالتُراب، وإنّما نزلت آية التيمُ مبعد ذلك، فكانوا في معنى من لا يجد اليوم ماء ولا تُرابا، ولو كانوا ممنوعين من الصّلاة وتلك حالهم لأنكره النّبى عَلَي حين أعلموه ذلك ولنهاهم عنه فيما يستقبلونه، إذ لا يجوز سكوته على باطل يراه ولا تأخيره البيان في واجب عن وقته، إلا أنّ الشّافعي يرى إعادة هذه الصّلاة إذا زالت الضّرورة وكان الإمكان (٤)].

# مشروعية التيحمم

أجمع أهل العلم على مشروعية التيمُّم عن الحَدَث الأصغر وكذلك أجمع أهل هذه الأعصار ومَنْ قَبلهم على جوازه للجُنُب والحائض والنُّفساء لما رُوى عن حذيفة رضى الله عنه أنَّ رسول الله عَلَى قال «فُضًلْنَا عَلَى النَّاسِ بِثَلاَثٍ: جُعِلَتْ صُفُوفُنَا

<sup>(</sup>١) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٨٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٣٤] ومسلم [ ١٠٨ / ٣٦٧] وأبو داود [ ٣١٧] واللَّفظ لـه.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ٥ ص ٢٣٣] وفتح الباري [ج ١ ص ٥١٧].

<sup>(</sup>٤) انظر معالم السُّنن [ج ١ ص ٨٣].

كَصُفُوف الْمَلاَثِكَة، وَجُعِلَتْ لَنَا الأَرْضُ كُلُهَا مَسْجِدًا، وَجُعِلَتْ تُرْبَتُهَا لَنَا طَهُورًا إِذَا لَمْ نَجِد الْمَاءَ (١) ﴾.

ويُستباح بالتّيمُ عند الأحناف كلّ ما لا يصحّ إلا بالطَّهارة كدخول المسجد وحمل القرآن للجُنب، فيُصلِّى به المتيمِ ما شاء من فرض ونفل ما لم يُحدث أو يجد الماء لأنّه بدل مُطلق عند عدمه، ويرتفع به الحَدث إلى زوال العُدر لما جاء في قوله عند حديث أبي ذرّ رضي الله عنه «الصَّعيدُ الطُّيبُ وضُوءُ الْمُسْلمِ ولَوْ إلى عَشْرِ سنينَ، فَإِذَا وَجَدْتَ الْمَاءَ فَأَمسَّهُ جلْدَكَ فَإِنَّ ذَلكَ خَيْرٌ (٢)».

ومن دلالات الحديث أن جعله وضوءا عند عدم الماء مُطلقا، فوجب أن يكون حُكمه حُكم الوضوء، وبهذا قال ابن المسيّب والزّهرى واللّيث بن سعد، وقال الحسن: يجزئه التّيمُ ما لم يُحدث [(٣)]. (قال) ابن القيّم [وكذلك لم يصحّ عنه ﷺ التّيمُ م لكلّ صلاة ولا أَمَر به بل أطلق التيمُ وجعله قائما مقام الوضوء، وهذا يقتضى أن يكون حُكمه حُكم الوضوء إلا فيما اقتضى الدّليل خلافه [(1)].

والتيمَّم عند الثّلاثة والجمهور يبيح الصّلاة ولا يرفع الحَدَث لظاهر قوله عَلَيْهُ «يَا عَمْرُو صَلَيْتَ بِأَصْحَابِكَ وَأَنْتَ جُنُبٌ ؟(٥)». فيستبيح به الفريضة وما شاء من النّوافل ولا يجمع بين فريضتين بتيمُم واحد عند المالكية، ويُباح به عند الحنابلة ما شاء من فرض ونفل في الوقت، وله أن يُصلّى بالتّيمُم الواحد فريضة وجنائز ولا يتيمَّم قبل دخول وقتها.

(قال) النّووى [وأمّا حُكم التّيمُّم فمذهبنا ومذهب الأكثرين أنّه لا يرفع الحَدَث بل يُبيح الصّلاة، فيستبيح به فريضة وما شاء من النّوافل، ولا يجمع بين فريضتين بتيمّم واحد، وإن نوى بتيمّمه الفرض استباح الفريضة والنّافلة، وإن نوى النّفل استباح النّفل ولم يستبح به الفرض، وله أن يُصلِّى على جنائز بتيمّم واحد، وله أن يُصلِّى على جنائز بتيمّم واحد، وله أن يُصلِّى على القيمم الواحد فريضة وجنائز، ولا يتيمّم قبل دخول وقتها، وإذا رأى المتيمّم لققد الماء الماء وهو في الصّلاة لم تبطل صلاته، بل له أن يتمها إلا إذا كان ممّن تلزمه الإعادة فإنّ صلاته تبطل برؤية الماء والله أعلم (١٠).

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٤/ ٧٢٨] وأحمد [٤٤ ٢٣١] باختلاف في الفقرة الأخيرة.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢١٢٦٧] وأبو داود [٣٣٢] والنّسائي [٣٢١].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري [ج ١ ص ٥٣١].

<sup>(</sup>٤) انظر زاد المعاد لابن القيّم [ج ١ ص ٢٠١].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٣٤].

<sup>(</sup>٦) انظر نووي مسلم [ج ٢ ص ٢٩٧].

وقول [الأحناف] أنّ التيمُّم رافع للحَدَث هو القول الرَّاجح في المسألة ويؤيده حديث أبي ذرَّ رضي الله عنه قال «إنِّي اجْتَوَيْتُ الْمدينة فَأَمَر لي رسُولُ الله عَلَىٰ بإبلِ فَكُنْتُ فيها ، فَأَتَيْتُ النَّبِيُّ عَلَىٰ فَقُلْتُ : هَلَكَ أَبُو ذَرٌ ! قَالَ : مَا حَالُكَ ؟ قُلْتُ كُنْتُ أَتَعَرَّضُ لَلْجَنَابَة وَلَيْسَ قُربي مَاءٌ ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَىٰ أَبُو ذَرٌ إِنَّ الصَّعيدَ الطَّيِّبَ طَهُورٌ وَإِنْ لَمْ تَجَد الْمَاءَ إِلَى عَشْر سنينَ ، فَإِذَا وَجَدْتَ الْمَاءَ فَأَمسَّهُ جِلْدَكَ (١٠) ». وقوله «اجْتُويْتُ الْمَدينَةَ» : أي وجدت هواءها وخيما لا يُوافقني .

وفي الحديث دليل على:

(١) أنَّ الصَّعيد مُطهِّر يُباح لمن تطهَّر به ما يُباح لمن تطهَّر بالماء من صلاة وقراءة قرآن ودخول المسجد ومس المصحف وغير ذلك ثما يحتاج إلى طهارة.

( ٢ ) أنَّه يجوز لفاقد الماء التيمَّم ما دام فاقده وإن تطاول العهد واستمر على ذلك أمد الدَّهر، وذِكْرُ العَشر سنين في الحديث ليس للتَّقييد بل للمبالغة.

(٣) أنَّ الحاضر والمسافر مُتساويان في جواز التيمَّم عند عدم القُدرة على استعمال الماء وإن طالت مُدَّة العجز لأنَّ رسول الله عَلَيُّ لم يخص موضعا دون موضع بجواز التيمُم بل أطلق.

(٤) أَنَّ البدليَّة في التَّيمُّم بين الآلتين: الماء والتّراب عند أبي حنيفة ومالك وأحمد، وبين الفعلين أي الوضوء والتَّيمُّم عند محمّد، وعليه يجوز اقتداء المتوضيء بالمتيمِّم عند الأَوْلَين غير أنّه يُكره عند مالك، وقال محمّد: لا يجوز إلاَّ في الجنازة.

#### أقسام التّيمُّم

ينقسم التّيمم عند الأئمة إلى قسمين:

(الأوّل) التّيمُّم المفروض: فيُفترض لكلّ ما يُفترض له الوضوء أو الغُسّل من صلاة ومسّ مُصحف وغير ذلك.

(الثّاني) التّيمُّم المندوب: فيُندب لكلّ ما يُندب له الوضوء كما إذا أراد أن يُصلَى نفلا ولم يجد ماء يتوضّأ به فإنّه يصحّ له أن يتيمّم ويُصلّى، فالنّفل مندوب والتّيمُم له مندوب.

وزاد الأحناف قسما ثالثا عندما أوجبوا التّيمَّم للطَّواف وقالوا إِنَّ الواجب أقلّ من الفرض فيجب التّيمُّم للطَّواف بحيث لو طاف بدون وضوء أو تيمُّم فإِنّه يصحّ طوافه، ولكنّه يأثم إِثما أقلّ من إِثم ترك الفرض [(٢٠)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢١٢٠١] وأبو داود [٣٣٣].

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ١٥٠].

# وسبب إباحة التّيمُّم أمـران: الأول ـ فقد الماء حقيقة

فمن فقد الماء ولم يجده أصلا أو وجد ما لا يكفى للطّهارة، فإنّه يتيمّم لكلّ ما هو مُتوقِّف على الطّهارة بالماء من صلاة مكتوبة، وجنازة، وجمعة، وعيد، وطواف، ونافلة، ولو كان يُريد صلاتها وحدها دون الفرض وغير ذلك، ولا فرق في فاقد الماء بين أن يكون صحيحًا أو مريضًا حاضرًا أو مسافرًا سفر قصر أو غيره، ويتحقَّق الفقد الحقيقي للماء عند الحنفيين ببُعده مقدار ميل(١) وعند المالكية ضعف هذه المسافة، وببُعده أكثر من ميل ونصف الميل عند الشَّافعية، وببُعده عُرفا عند الحنابلة.

فللمُحدث حَدَثًا أكبر أو أصغر إذا فقد الماء الكافي لطهارته أن يتيمَّم لحديث عمران بن حصين قال «رَأَى رَسُولُ الله عَلَيُّ رَجُلاً مُعْتَزِلاً لَمْ يُصَلِّ فِي الْقَوْمِ فَقَالَ: يَا فُلاَنُ مَا مَنعَكَ أَنْ تُصَلِّي فِي الْقَوْمِ؟ قَالَ يَا رَسُولَ الله: أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ وَلاَ مَاءَ، قَالَ: عَلَيْكَ بالصَّعيد فَإِنَّهُ يَكُفيكَ (٢)».

وفي لزوم طلب الماء عند فقده تفصيل عند الأئمَّة الكرام:

ه أنّ فاقد الماء عند الحنابلة يجب عليه طلبه في رَحْله وما قرب منه عادة ومن رفقته ما لم يتيقن عدمه، فإن تيمّم قبل طلبه لم يصحّ تيمّمه، ومتى كان الماء بعيدا لم يجب عليه طلبه، والبعيد ما حكَمَ العُرْف ببُعده.

\* ويجب على فاقد الماء عند الشّافعية أن يطلبه قبل التيمُّم بعد دخول الوقت مُطلقا سواء في رَحْله أو من رفقته، فيُنادى فيهم بنفسه أو بمن يأذنه إن كان ثقة ويستوعبهم، إلا إذا ضاق وقت الصَّلاة فإنَّه يتيمُّم ويُصَلِّى من غير طلب واستيعاب لحرمة الوقت، وفي هذه الحالة تجب عليه الإعادة إن كان المحل يغلب فيه وجود الماء وإلا فلا إعادة، فإن لم يجده بعد ذلك فإن له أحوالا ثلاثة:

١-إن كان في حَدِّ الغَوْث (٣) وتيقَّن وجوده لزمه طلبه إن أمن على نفسه وماله وإن لم يأمن بقاء الوقت، وكذا يلزمه طلبه إن توهَّم وجوده وأمن على نفسه وماله وأمن من الانقطاع عن رفقته ومن خروج الوقت.

٢ - إِن كَانَ المَاءَ فَي حَدِّ القُرْب(٤) لا يجب عليه طلبه إِلاَّ إِن تيقُّن وجوده وأمن (١) الميل مقياس للطُّول قُدُر قديما بأربعة آلاف ذراع، وهو برّى وبحرى: فالبرّى يقدّر الآن بما يُساوى ١٢٠٩ من الأمتار، والبحرى بما يُساوى ١٨٥٧ من الأمتار . (٢) من حديث أخرجه البخارى [ ٣٤٤] ومسلم [ ٣٤٢] . (٣) حَدُّ الغوث: هو أن يكون في مكان تبعد عنه رفقته بحيث لو استغاث بهم أغاثوه . (٤) حَدُّ القُرب: هو أن يكون بينه وبين الماء نصف فرسخ فأقلّ، والفرسخ يُقدّر بثلاثة أميال .

على نفسه وماله وإن لم يأمن بقاء الوقت.

٣ ـ أو أن يكون في حَدِّ البُعد(١) فلا يجب عليه طلب الماء ولو تيقَّن وجوده لبعده عنه [(٢)].

\* وقال الأحناف: إذا غلب على ظنّه عدم الماء لم يجب طلبه.

\* وقال الفخر الرّازى [وفي قوله تعالى ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا ﴾ جعل عدم وجود الماء شرطا لجواز التيمُّم، وعدم الوجدان مشروط بتقديم الطُّلب، فدلّ هذا على أنّد لابدّ من تقديم الطُّلب(٣).

(فائدة): من كان على بدنه نجاسة وعنده ماء لا يكفى إلا رفع الحَدَثُ أو إزالة النَّجاسة أزالها وتيمَّم اتفاقا، ومن كان مُحدثًا وعنده ماء لا يكفى للطَّهارة فهو في حُكم المعدوم عند الحنفيين ومالك والثَّورَى، وقالت الشّافعية في المشهور عنهم وداود الظَّاهرى: يجب استعماله فيما يفي به ويتيمَّم بالباقي وهو رواية عن أحمد لحديث أبى هريرة أنّ النّبي عَلِيَّ قال «إِذَا أَمَرْتُكُمْ بِأَمْرٍ فَأْتُوا منْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ (٤)».

#### الثانى ـ فقد الماء حكما

بأن وجد الماء ولكنّه عجز عن استعماله لعذر من الأعذار التّالية:

(١) من يخاف الضرر من المرض أو زيادته أو تأخير بُرْءه من استعمال الماء بغلبة الظنّ أو تجربة أو إخبار طبيب حاذق ، فهذا له أن يتيمَّم وَدليل ذلك حديث الزَّبير بن خُريق عن عطاء عن جابر قال «خَرَجْنَا في سَفَر فَأَصَابَ رَجُلاً منَّا حَجَرٌ فَشَجَّهُ في رَأْسه ثُمَّ احْتَلَمَ فَسَأَلَ أَصْحَابَهُ: هَلْ تَجدُونَ لِي رُخْصَةً في التَّيمَّم؟ فَقَالُوا: مَا نَجدُ لَكَ رُخْصَةً وَأَنْتَ تَقْدرُ عَلَى الْمَاء ، فَاغْتَسَلَ فَمَات ، فَلَمَّا قَدمْنَا عَلَى رَسُول مَا نَجدُ لَكَ رُخْصَةً وَأَنْت تَقْدرُ عَلَى الْمَاء ، فَاغْتَسَلَ فَمَات ، فَلَمَّا قَدمْنَا عَلَى رَسُول الله عَلِي الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى أَخْبرَ بذَلِك فَقَالَ: قَتَلُوهُ قَتَلَهُمُ الله ، أَلا سَأَلُوا إِذْ لَمْ يَعْلَمُوا ؟ فَإِنَّما شَفَاء الْعَي الله عَلَى الله عَلَى جُرْحِه خِرْقَة ثُمَّ الْعَي السَّوَالُ ، إِنَّمَا كَانَ يَكْفيه أَنْ يَتَيَمَّمُ وَيَعْصِرَ أَوْ يَعْصِبَ عَلَى جُرْحِه خِرْقَة ثُمَّ يَمْسَحُ عَلَيْهَا وَيَعْسلُ سَائر جَسَده (٥)».

(قال) الخطَّابي [في هذا الحديث من العلم أنّه عابهم بالفتوى بغير علم وألحق بهم الوعيد بأن دعا عليهم وجعلهم في الإِثم قَتَلة له، وفيه من الفقه أنّه أمر

<sup>(</sup>١) حد البعد: هو أن يكون بينه وبين الماء أكثر من نصف فرسخ.

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري [ج ١ ص ١٥٥].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الفخر الرّازى [ج ١١ ص ١٧٧].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٩٥٥، ١] ومسلم [٢١٤/١٣٣٧].

<sup>(</sup>٥) حديث حسن أخرجه أبو داود [٣٣٦] وابن ماجه [٧٠٠].

بالجمع بين التيمُّم وغسل سائر بدنه بالماء ولم ير أحد الأمرين كافيا دون الآخر، وقال أصحاب الرَّاى: إِن كان أقل أعضائه مجروحا جمع بين الماء والتيمُّم، وإن كان الأكثر كفاه التيمم وحده، وعلى قول الشّافعي لا يجزيه في الصّحيح من بدنه قل أو كثُر إلا الغُسل<sup>(١)</sup>].

كما أنَّ في الحديث الدَّلالة على أمرين:

(أوّلهما) مشروعية التيمُّم لمن يخاف باستعماله الماء ضرراً وجواز المسح على الجراحة بعد أن يشدُّ عليه خِرقة ثم يمسح عليها بالماء ويغسل باقى جسده الذى لا يضرّه الغُسْل.

(الثّانى) كما بيّن فيه عَلَي أنّ الجُنب المجروح له أن يتيمّم ويمسح على الجراحة ويغسل سائر جسده، فيُحمل قوله «أَنْ يَتَيَمُم وَيَعْصرَ» على ما إذا كان أكثر بدنه جريحا، ويُحمل قوله «وَيَعْسِلُ سَائِرَ جَسَدهِ» على ما إذا كان أكثر بدنه صحيحا ويمسح على الجراحة.

والمريض على ثلاثة أقسام:

أحدها \_أن يخاف الضَّرر والتُّلف، وهذا يجوز له التيمُّم باتِّفاق.

والثّاني ـ أن لا يخاف الضَّرر ولا التَّلف، فلا يجوز له عند الشَّافعي أن يتيمَّم، وقال مالك وداود بجواز تيمُّمه وحجَّتهما أنّ قوله تعالى ﴿وَإِن كُنتُم مَّرْضَى ﴾: يتناول جميع أنواع المرض.

والتّالث ـ أن يخاف الزّيادة في العلّة وبُطء المرض، فيجوز له التيمُّم على أصح قولي الله تعالى قولي الله تعالى في أَنْ الشّافعي وبه قال مالك وأبو حنيفة، والدّليل عليه عموم قول الله تعالى ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى ﴾ [من آية المائدة: ٦].

ويتعلَّق بذلك أمران:

الأول ـ إن كان المرض المانع من استعمال الماء حاصلا في بعض جسده دون بعض فإنّه يغسل ما لا ضرر عليه ثمّ يتيمّم عند الشّافعي أخذا بالاحوط، وإن كان أكثر البدن صحيحا غسل الصحيح دون التيمّم عند أبي حنيفة، وإن كان أكثره جريحا يكفيه التيمّم وحُجّته أنّ الله تعالى جعل المرض أحد أسباب جواز التيمّم، وإذا حَلَّ المرض في بعض أعضائه فهو مريض فكان داخلا تحت الآية.

الثّاني ـ لو أُلصق على موضع التيمُّم لصوقا يمنع وصول الماء إلى البشرة (١) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٨٩].

ولا يخاف من نزع ذلك اللُّصوق التَّلف فيلزمه عند الشَّافعي نزع اللُّصوق عند التيمَّم حتى يصل التُّراب إليه وحُجَّته رعاية الاحتياط، وقال الأكثرون لا يجب، وحُجَّتهم على التَّخفيف وإزالة الحَرَج لقول الله تعالى ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللَّيْنِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨]. فإيجاب نزع اللُّصوق حرَج فوجب أن لا يجب.

(فائدة) من لم يضرّه استعمال الماء ولكنّه لا يقدر على استعماله بنفسه ولم يجد من يُوضّئه تيمّم، أمّا لو وجد من تلزمه طاعته كخادمه وولده وضَّأه ولا يتيمّم اتّفاقا، وكذا إن وجد غيره ممّن لو استعان به لأعانه عند غير أبى حنيفة، وقال أبو حنيفة يتيمّم لأنّ القادر بالغير لا يعدُّ قادراً. (قال) الفخر الرّازى [المذهب أنّه إذا يمّمه غيرُهُ صَحَّ، وقيل لا يصحّ لأنّ قوله (فَتَيمَّمُوا) أمر له بالفعل ولم يوجد (١)].

(٢) من خاف أن يَهلكه البرد عند استعماله للماء أو يُلحق به ضرراً تيمَّم لقول عمرو بن العاص رضى الله عنه «احْتَلَمْتُ في لَيْلَة بَارِدَة شَديدَة الْبَرْد فَأَشْفَقْتُ عمرو بن العاص رضى الله عنه «احْتَلَمْتُ في لَيْلَة بَارِدَة شَديدَة الْبَرْد فَأَشْفَقْتُ إِنَّ اغْتَسَلْتُ أَنْ أَهْلَكَ فَتَيَمَّمْتُ ، ثُمَّ صَلَيْتُ بِأَصْحَابِي صَلاَة الصَّبْح، فَلَمَا قَدمْنا عَلَى رَسُول الله عَظْ ذَكَرُوا ذَلكَ لَهُ. فَقَالَ: يَا عَمْرُو صَلَيْتَ بَأَصْحَابِكَ وَأَنْتَ جُنُبَ ؟ عَلَى رَسُول الله عَظْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: فَقُلْتُ: ذَكَرْتُ قُولَ الله تَعَالَى ﴿ وَلا تَقْتَلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ ٱللهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: فَقُلْتُ: فَضَحِكَ رَسُولُ الله عَظْ وَلَمْ يَقُلُ شَيئاً (٢)».

ودل الحديث على:

- \* جواز التيمُّم عند شدَّة البرد ومخافة الهلاك، لأنّ النَّبي عَلَيُّ لا يقرُّ باطلا، والتبسُّم والاستبشار أقوى دلالة على الجواز من السُّكوت.
  - \* وعلى جواز التيمُّم لمن خاف من البرد تلفًّا أو مرضًا إِن تطهُّر بالماء.
- \* وعلى أنّ من صلَّى بالتيمُّم لا إعادة عليه إذا وجد الماء لأنّه أتى بما قَدَر عليه وأُمر به، ولأنّ النّبى ﷺ لم يأمر عمرو بن العاص رضى الله عنه بالإعادة ولو كانت واجبة لأمره بها، وبهذا قال أبو حنيفة ومالك والتّورى وابن المنذر عملا بهذا الحديث وبحديث عمران ابن حصين رضى الله عنه.

(٣) كما يباح التيمُّم لمن خاف عدوًا حال بينه وبين الماء إنسانا كان أو غيره، وسواء أخاف على نفسه أم ماله، أو خاف فوات مطلوبه باستعمال الماء كعدوٍّ خرج في طلبه أو آبق أو شارد يُريد تحصيله، لأنّ في فوته ضررا وهو منفى شرعا [(٣)].

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير الفخر الرّازى [ج ۱۱ ص ۱۷٦]. (۲) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ۱۷۷۳۹]. وأبو داود [ ۳۳٤] والبيهقي [ ۱ / ۲۵]. (۳) انظر كشّاف القناع [ج ۱ ص ۱۲۱].

- (٤) ويُباح التيمُّم لمن خاف حالاً أو مآلاً عَطَش نفسه أو رفيقه أو دابّته أو دابّة رفيقه ولا يُبته أو دابّة وفيقه ولو كلبًا غير عقور، وكذا الماء المُحتاج إليه لعَجْن أو إزالة نجاسة غير معفو عنها فيُباح التيمُّم مع وجوده بخلاف ما احتيج إليه لطبخ ما لا ضرورة إليه ودليل ذلك قول على رضى الله عنه «إذا أصابتك جنابةٌ فأردت أن تتوضًاً -أو قال -تغتسل وليس معك من الماء إلا ما تشرب وأنت تخاف فتيممُّم (١)».
- (٥) ويُباح التيمُّم لفقد آلة طاهرة يُخرج بها الماء كحَبْل ودَلْو ولو لم يخف فوت الوقت عند الأئمة الثّلاثة، وكذا عند المالكيّة إن يئس من وجود الماء أو آلته إلاّ أن يخاف فوت الوقت، وعلى الجملة أنّه متى أمكنه استعمال الماء بوجه من الوجوه من غير أن يلحقه ضرر في نفسه أو ماله لزمه استعماله وإلاّ فلا.

### (البابالثاني) شروط التيمُّم

من المعلوم أنّ الشّرط ما يتوقَّف عليه الشّيء وليس منه كالطُّه ارة للصَّلاة، أو ما يتمّ به الشّيء وهو خارج عنه <sup>(٢)</sup>]. ويُشترط للتيمّ ما يُشترط للوضوء والغُسْل ويُزاد هنا:

أوّلاً في شُروط الصّحة فقد الماء حقيقة أو حُكما وطلبه على ما تقدّم، ويُشترط عند الحنفيّين كذلك:

١ ـ النّية على ما تقدّم بيانه.

٢ ـ و كون المسح باليد أو بأكثرها أو بما يقوم مقامها كتحريك وجهه ويديه في الغبار،
 فلو مسح بإصبعين لا يكفى ولو كررحتى استوعب بخلاف مسح الرأس.

٣ ـ وتعميم الوجه واليدين بالمسح على الصّحيح فينزع الخاتم ويخلِّل الأصابع.

٤ - وكون التيمُّم بضربتين أو ما يقوم مقامهما كما لو حرّك رأسه ويديه في موضع الغُبار بنيّة التيمُّم وهذا هو الأصحّ.

ثانيا - ويُزاد في شُروط الصِّحة والوجوب عند الحنفيّين:

 ١ - الإسلام فلا يجب التيمُّم على الكافر لأنه غير مُخاطب بفُروع الشّريعة ولا يصحّ منه لأنه ليس أهلا للنّية .

٢ ـ وجود الصّعيد اللطهِّر لقوله تعالى﴿فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ [من آية المائدة: ٦]. فلا يجب التيمَّم على فاقده ولا يصح منه لغيره.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقى [ج١ ص ٢٣٤].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٣٢٦].

ثالثا - ويُزاد في شروط الصّحة والوجوب عند غير الحنفيين: دخول الوقت فلا يجب التيمم ولا يصح قبل الوقت عند مالك والشّافعي وأحمد وداود الظَّاهري وغيرهم لقوله تعالى ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰة فَاعْسلُواْ ﴾ [المائدة: ٦]. ولا قيام قبل دخول الوقت لما جاء عن أبي أمامة رضى الله عنه أنّ النّبي عَلِي قال ﴿ جُعلَت الأَرْضُ كُلُها لِي وَلا مَّتِي مَسْجدًا وَطَهُورًا ، فَأَيْنَمَا أَدْرَكَت وَجُلاً من أُمَّتي الصّلاة فَعَنْدَه مَسْجدُه وَعَنْدُه طَهُورُهُ (١) ». فهو يدل بظاهره على أنّ دخول الوقت عندهم شرط للتيمم م

(وقال) الحنفيُون وابن شعبان المالكى: يجوز التيمُّم قبل الوقت وبعده لإطلاق النُصوص الواردة في التيمُّم ولأنّه بدل الوضوء فيجوز قبل الوقت كالوضوء، وهذا هو الظاهر، وما ذكره المخالف لا يدلّ على مُدَّعاهُ أمَّا الحديث فظاهر، وأمَّا قوله تعالى ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰة ﴾: فمعناه أردتم القيام لها، وإرادته تكون في الوقت وقبله، فلا دليل على اشتراط الوقت في الطهارة مُطلقًا.

#### الصّعيد الطيّب

الصّعيد الطيّب هو جميع ما صعد على وجه الأرض من تُراب أو رَمْل أو حَجَر أو مَدَر ويُتيمَّم به لقوله تعالى ﴿فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيْبًا ﴾ وإنّما سُمِّى صعيداً لأنّه نهاية ما يُصَعِّدُ إليه من الأرض، وجمع الصَّعيد صُعُدَاتَ ومنه قوله عَلَى «إِيَّاكُمْ وَالْجُلُوسَ عَلَى الصَّعُدَاتَ (منه قوله عَلَى المَّرض سواء كان عليه ترابا الصَّعُدات (٢)». أى الطَّرق «قاله القرطبي». والصّعيد وجه الأرض سواء كان عليه ترابا أو لم يكنَ، وهو المقصود من قوله عَلَى «إِنَّ الصَّعيدَ الطَّيِّبَ طَهُورٌ مَا لَمْ يَجِدَ الْمَاءَ (٣)». وقوله عَلَى لله عنه «كَانَ الصَّعيدُ الطَّيِّبُ كَافِيكَ (٤)».

واختلف العلماء في الصّعيد من أجل تقييده بالطَّيِّب، فقالت طائفة يُتيمَّم بوجه الأرض كلّه تُرابا كان أو رملا أو حجارة، وهو مذهب مالك وأبي حنيفة والنّووى والطبّري، وقال الشّافعي: لا يقع الصّعيد إلاّ على تُراب ذي غُبار واشترط في ذلك أن يعلّق التَّراب باليد ويُتيمَّم به نقلا إلى أعضاء التيمُّم كالماء يُنقل إلى أعضاء الوضوء [(٥)]. و(قال) ابن العربي [والذي يُعضِّده الاشتقاق وهو صريح اللّغة أنّه وجه الأرض على أي وجه كان من رمْل أو حَجَر أو مَدَر أو تُراب (٢)].

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٢٠٣٦].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٠٠٤١].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٣٣] وأورده في صحيح الجامع [٢٦٦٦].

<sup>(</sup>٤) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٨٧٨٤].

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير القرطبي [ج٥ ص ٢٣٧].

<sup>(</sup>٦) انظر أحكام القرأن [ج ١ ص ٤٤٨].

و (قال) مالك: يصحّ بكلّ ما كان من جنس الأرض إذا لم يُحرق لحديث حذيفة «وَجُعلَتْ تُرْبَتُهَا لَنَا طَهُورًا إِذَا لَمْ نَجِد الْمَاءَ (١٠)». ووجه الدّلالة أنّه خصّ التّراب بحُكَم الطّهارة وهو يقتضى نفى الحُكَم عمّا عداه، وذهب الشّافعي وأحمد وابن المنذر وأكثر الفقهاء إلى أنّه لا يجوز التّيمُّم إلاّ بتراب طاهر له غبار يعلق بالعضو [(٢٠)].

وعليه فإنّ الصّعيد الطيّب الذي يُتيمَّم به هو كلّ طاهر من جنس الأرض، وهو ما لا يصير رمادا بالحرق، ولا يلين بالنّار كالتُراب والرّمل والحجر والجصّ، أمّا ما يصير رمادا إذا احترق كالحطب والخشب، وما يلين بالنّار كالحديد والرّصاص فلا يصحّ التيمُّم عليه إذا لم يكن عليه غبار وهو رأى الأكثرين.

(قال) ابن القيّم [وكذلك كان يتيمّم بالأرض التي يُصلِّى عليها ترابا كانت أو سبخة أو رملا، وصحّ عنه ﷺ أنّه قال «حَيثُما أَدْركتْ رَجُلاً مِنْ أُمَّتَى الصَّلاةُ، فَعنْدَهُ مَسْجِدُهُ وَطَهُورُهُ (٣)». وهذا نصِّ صريحٌ في أنّ من أدركته الصّلاة في الرّمل فكالرّمل له طَهور، ولمّا سافر هو وأصحابه في غزوة تبوك قطعوا تلك الرّمال في طريقهم وماؤهم في غاية القلّة، ولم يُرو عنه أنّه حمل معه التراب ولا أمر به ولا فعله أحد من أصحابه، ومن تدبّر هذا قطع بأنّه كان يتيمّم بالرّمل وهذا قول الجمهور (٤٠).

#### استعمال الصعيد

يلزم استعمال الصّعيد المُطهِّر بالمسح أو الضّرب أو بأى حال اتّفاقًا واختلفوا في كيفيّته على قولين:

الأوّل - ذهب مالك فى المدوَّنة إلى أنَّ التيمُّم بضربتين: ضربة للوجه وضربة لليدين مع المرفقين وهو قول الأوزاعي والشّافعي وأبو حنيفة وأصحابهم والتّورى واللّيث وابن أبى سَلَمة وأكثر الفقهاء، ورواه جابر رضى الله عنه عن النّبي عَلَيْهُ «التَّيمُّمُ ضَرْبَتَانِ: ضَرْبَةٌ لِلْوَجْهِ، وَضَرْبَةٌ لِلْكَفَّيْنِ إِلَى الْمرْفَقَيْنِ (٥)».

والثّاني - أنّ الواجب في التيمَّم عند عطاء ومكحول، وداود، والأوزاعي، وأحمد والثّاني - أنّ الواجب والكفَّين وهو وإسحاق، وابن المنذر، وعامة أصحاب الحديث هو ضربة واحدة للوجه والكفَّين وهو رواية عن مالك والزُّهري لقول عمّار بن ياسر «سَأَلْتُ النَّبِيُّ عَلِيُّ عَنِ التَّيمُم فَأَمر نِي

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٤/٢٧٥].

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ج ۲ ص ۲۹۷].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٣١٠٣٦].

<sup>(</sup>٤) انظر زاد المعاد [ج ١ ص ١٩٩].

<sup>(</sup>٥) أخرجه الجاكم [ ٩٥٥] وأورده الذَّهبي في التَّلخيص.

ضَرْبَةً وَاحدَةً للْوَجْه وَالْكَفَّيْن (١)».

والأكثر من العلماء قالوا أن العمل بأحاديث الضَّربتين والمرفقين أخذ بالأُحوَط وعمل بأحاديث الطَّرفين، لاشتمال الضربتين على ضربة، ومسح النَّراعين إلى المرفقين على مسح الكفَّين دون العكس.

وقال القرطبى فى تفسيره [لمّا اختلفت الآثار فى كيفية التيمُّم وتعارضت كان الواجب فى ذلك الرُّجوع إلى ظاهر الكتاب العزيز، وهو يدلّ على ضربتين: ضربة للوجه ولليدين أُخرى إلى المرفقين، قياسًا على الوضوء واتباعًا لفعل ابن عمر رضى الله عنه فإنّه من لا يدفع علمه بكتاب الله تعالى ولو ثبت عن رسول الله عنه وجب الوقوف عنده [(٢)].

وفى قول الله تعالى ﴿ فَآمَسَحُواْ بِوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْهُ ﴾ [المائدة: ٦]. أدخل الباء فيه كما أدخلها فى قوله تعالى ﴿ بِرُءُوسِكُمْ ﴾ . وهو مُستغنى عنها ليُبين وجوب الممسوح به وأكّده بعد ذلك بقوله تعالى ﴿ مِّنْهُ ﴾ وقد كان مُستغنى عنه ولكنه تأكيد للبيان، وزعم بعض العلماء من الشّافعية أنَّ قوله ﴿ مِّنْهُ ﴾ إنّما جاء ليبين وجوب نقل التُراب إلى الوجه واليدين فى التّيمُ م، وذلك يقتضى أن يكون التّيمُ على التّراب لا على الحجارة.

وخالف العلماء ذلك بقولهم [إِنّما أفادت ﴿ مِنّهُ ﴾ وجوب ضرب الأرض باليدين، فلو لا ذلك وتركنا ظاهر القرآن لجازت الإِشارة إِلى الصّعيد وضرب الوجه واليدين بعد الإِشارة باليدين إلى الأرض، ولكنّه أكّد بقوله ﴿ مِنْهُ ﴾ ليكون الابتداء بوضع اليدين على الأرض تعبُّدا ثمّ ضرب الوجه واليدين بعد ذلك بهما (٣)].

#### الحكمة في اختيار التراب كطهارة بديلة للماء

ربّما يتساءل البعض عن حكمة الاختيار الإلهى لتُرابِ الأرض كطهارة بديلة عن الماء عند فقده رغم أنّه مُلَوِّثٌ لا يُزيل درنًا ولا وسَخًا، ولا يُنظُف بَدَنًا ولا تُوبا، وأنّه لم يشرع إلاّ في عضوين من أعضاء الوضوء دون بقيَّتها؟؟ .

يقول ابن القيِّم [إِن الله سبحانه وتعالى جعل من الماء كل شيء حيّ وخَلَقَنا من التَّراب، فلنا مادتان: الماء والتُّراب، وجعل منهما نشأتنا وأقواتنا وبهما تطهُّرنا وتعبُّدنا، فالتُّراب أصل ما خُلِقَ النَّاس منه والماء حياة كلّ شيء، وهما الأصل في

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٨٢٣٥] وأبو داود [ ٣٢٧] والتّرمذي [ ١٤٤].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ج ٥ ص ٢٤١].

<sup>(</sup>٣) انظر أحكام القرآن [ج ٢ ص ٥٨٤].

الطَّبائع التي ركَّب الله عليهما هذا العالم وجعل قوامه بهما ، وكان أصل ما يقع به تطهير الأشياء من الأدنياس والأقذار هو [الماء] في الأمر المُعتاد ، فلم يجز العدول عنه إلا في حال العدم والعُذر بمرض أو نحوه .

وكان النقل عنه إلى شقيقه وأخيه [التُّراب] كما في الآية أوْلى من غيره وإن لوَّث ظاهراً فإنه يُطهِّر باطنا، ثمّ يُقوِّى طهارة الباطن فيُزيل دَنَس الظَّاهر أو يُخفُفه، وهذا أمر يشهده من له بصر نافذ بحقيقة الأعمال وارتباط الظَّاهر بالباطن وتأثُّر كلّ منهما بالآخر وانفعاله عنه.

وأمّا كون التيمّم في عُضوين من أعضاء الوضوء ففي غاية المُوافقة للقياس والحكمة، فإنّ وضع التّراب على الرَّءوس مكروه في العادات وإنّما يفعل بعض النّاس ذلك عند المصائب والنّوائب، والرّجْلان محلّ مُلامسة التُّراب في أغلب الأحوال، كما أنّ في تتريب الوجه من الخضوع والتّعظيم لله سُبحانه والذُّل والانكسار له ما هو أحبّ العبادات إليه وأنفعها للعبد في عبوديّته لخالقه ومولاه.

ولذلك يُستحب للسَّاجد أن يُترِّب وجهه الله سُبحانه وأن لا يقصد وقاية وجهه من التُّراب كما قال بعض الصّحابة الكرام لمن رآه قد سجد وجعل بينه وبين التُّراب وقاية فقال «تَرِّبْ وَجْهَكَ ». وهذا المعنى لا يُوجد في تتريب الرِّجْلَين، وأيضًا فموافقة ذلك للقياس من وجه آخر وهو أنّ التيمُّم جُعل في العضوين المعسولين وسقط عن العُضوين المسوحين.

فإِنّ الرِّجْلين تُمسحان في الخُفِّ والرَّأس في العمامة، فلمَّا خُفِّف عن المغسولين بالمسح خُفِّف عن المعسوحين بالعفو، إِذ لو مُسحا بالتُّراب لم يكن فيه تخفيف عنهما بل كان فيه انتقال من مسحهما بالماء إلى مسحهما بالتُّراب، فظهر أنّ الذي جاءت به الشَّريعة هو أعدل الأمور وأكملها وهي الميزان الصّحيح الذي اختاره الله سُبحانه لمنهجيّة شرعه القويم ودينه الرّاقي العظيم.

أمّا كون تيمُّم الجُنب كتيمٌم المُحدث فإنه لمّا سقط مسح الرّأس والرِّجْلين بالتُّراب عن المُحدث سقط مسح البدن كلّه بالتَّراب عنه بطريق أوْلى، إذ في ذلك من المشقَّة والحَرَج و العُسر مّا يُناقض رخصة التيمُّم، ويدخل أكرم المخلوقات على الله سبحانه في شبه البهائم إذا تمرَّغ في التَّراب، فالذي جاءت به الشّريعة لا مزيد في الحُسن والحكمة والعدل عليه والحمد الله ربّ العالمين (٢)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٢٦٤٥١] والترمذي [ ٣٨١] وابن حبّان [٤٨٣].

<sup>(</sup>٢) انظر أعلام الموقِّعين لابن القيِّم [ج ٢ ص ١٧ - ١٨ بتصرّف].

## أركان التيمهم

الرُّكن هو ما يتوقَّف عليه وجود الشَّىء وهو جزء منه، وركن الشَّىء جانبه الأقوى، وأركان العبادة جوانبها التي عليها مبناها ويتركها بُطلانها، واصطلاحا ما لا وجود لذلك الشّىء إلا به [من التقوم ] إذ قوام الشّىء بركنه، وقيل: هو ما يتم به الشّىء وهو داخل فيه بخلاف شرطه فهو خارج عنه، وهو الجزء الذاتي الذي تتركّب الماهية منه ومن غيره بحيث يتوقَّف تقومها عليه [(١)].

وللتيمُّم أركان عند الأئمّة الأربعة نوردها مُفصَّلة على النّحو التّالى:

#### (۱) ـ النيـــــة

هى [ركن] عند المالكية والشّافعية [وشرط صحّة] عند الحنفيّين وأحمد، وتكون عند وضع يد المتيمّم على ما يتيمّم به عند الحنفيّين والمالكيّين ويُشترط مُقارنتها لنقل التُّراب ومسح شيء من الوجه عند الشّافعيين، وعند أحمد يصحّ تقدُّمها على المسح بزمن يسير دفعًا للحرج.

[وكيفيّتها] عند الحنفيّين أن ينوى استباحة الصّلاة، أو رفع الحَدَث القائم به، أو الطُّهارة منه، وعند المالكيّة والشّافعية والحنبليّة ينوى فرض التيمُّم أو استباحة ما منعه الحدَث ويتوقَف على الطُّهارة كالصَّلاة والطُّواف، ولا تصحّ نيّة رفع الحَدَث لأنّ التيمُّم لا يرفعه عندهم، والنّية عند الإِجماع محلُّها القلب والتلفُّظ بها غير مشروع، وقد تقدَّم الكلام عن ذلك في مبحث الوضوء [(٢٠]].

#### (٣) ـ مسح الوجه

المسح لفظ مشترك مُتعدِّد المعانى، يقال: مَسَحَت الإِبلُ يومها إِذا سارت، ومَسَحَ الرَّبُلُ المرأة إِذا جامعها، وبفلان مَسْحَةٌ من جَمَال، والمراد بالمسح هنا جرّ اليد علي العضو الممسوح خاصَّة، فإن كان بآلة فهو عبارة عن نقل الآلة إلى اليد وجرها على الممسوح، وهو مُقتضى قول الله تعالى ﴿فَامْ سَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنَهُ ﴾: وفيه بدأ بالوجه قبل اليدين وبه قال الجمهور.

ومسح الوجه ركن اتفاقًا ويُفترض فيه مسح جميع بشرة وشعر الوجه ومنه العذار، وهو الشّعر النّازل على اللّحيين والبياض الذي بينه وبين الأذُن والو تَرة وهي الفاصل بين طاقتي الأنف والأجفان وما فوق العينين، ولو ترك شعرة أو طرف أنفه أو أي جزء من وجهه لا يصح تيمُّمه.

<sup>(</sup>١) انظر معجم الصطلحات الفقهيّة [ج٢ ص ١٧٨].

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه على المذاهب الأربعة للجزيرى [ج ١ ص ١٥٧ - ١٥٨].

#### (Σ) ــ مسح اليدين مع المرفقين

هو رُكن اتفاقًا لقول الله تعالى ﴿ فَكَسَّحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْهُ ﴾: واختلفوا فيما يفترض مسحه من اليدين على قولين:

الأوّل - يُفترض عند [الحنفية والشّافعية] مسح اليدين مع المرفقين لما تقدّم عن جابر وابن عمر رضى الله عنهما، ويلزم نزع الخاتم والسّوار أو تحريكهما عند الحنفيين، لأنّ الفرض هو المسح لا وصول الغبار، والتّحريك مسح لما تحته، وعند الشّافعية يلزم نزعهما ولا يكفى التّحريك.

الثّاني ويُفترض عند [المالكيّة والحنبليّة] مسح الكفّين لحديث عمّار بن ياسر المتقدّم لما فيه من الدّلالة على أنّه يكفى ضربة واحدة للوجه والكفّين جميعًا.

وأجاب أصحاب القول الأوّل بأنّ المراد في حديث عمّار صورة الضّرب للتعليم وليس المراد بيان جميع ما يحصل به التيمّم، فقد أوجب الله تعالى غسل إليدين إلى المرفقين في الوضوء ثمّ قال في التيمّم ﴿فَامَسَحُواْ بِوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْهُ ﴾ والظّاهر أنّ اليد المطلقة هنا هي المقيدة بالمرفقين في الوضوء في أوّل الآية فلا يترك هذا الظّاهر إلا بصريح (١)]. ويُؤيّده حديث ابن عمر «التَّيمُمُ ضَرْبَتَان: ضَرّبةٌ للُوجُه، وضَرْبةٌ لليدين إلى المرفقين (٢)». (قال) الفخر الرّازي [فالحاصل أنه تعالى إنّما ترك تقييد التيممُ مَى اليدين بالمرفقين لأنه بدل عن الوضوء، فتقييده بهما في الوضوء يُغنى عن ذكر هذا التقييد في التيممُ (٣)].

[ولم يختلف أحد من أهل العلم أنّه لا يلزم المتيمّم أن يمسح بالتُراب ما وراء المرفقين، وإنّما جرى القوم في استيعاب اليد بالتيمّم على ظاهر الاسم وعموم اللفظ لأنّ ما بين مناط المنكب إلى أطراف الأصابع كله اسم لليد.

وقد يقسَّم بدن الإنسان على سبعة آراب: اليدان والرِّجْلاَن ورأسه وظهره وبطنه، ثمّ قد يُفصَّل كلّ عضو منها فيقع تحته اسما خاصًا كالعَضُد في اليد والذّراع والكف، واسم اليد يشتمل على هذه الأجزاء كلها، وفي الأحاديث حُجَّة لمن ذهب إلى إدخال الذّراع في المرفقين في المتيمُّم وهو قول ابن عمر وابنه سالم والحسن والشّعبي، وإليه ذهب أبو حنيفة والثُّوري، وهو قول مالك والشّافعي، ويُؤيِّد هذا المذهب أنّ التيمُّم بدل من الطّهارة بالماء، والبدل يسدُّ مسد الأصل ويحل محله، وإدخال المرفقين في الطّهارة بالماء واجب، فليكن التيمُّم بالتُّراب كذلك [ (أ)].

<sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ج ٢ ص ٢٩٩]. (٢) أخرجه الطبراني في الكبير، وانظر مجمع الزّوائد [ج ١ ص ٢٩٤]. (١) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٨٤].

وهى ألا يفصل بين مسح العضوين بقدر ما يقطع التتابع في الوضوء وهى ركن عند المالكية في التيم مُطلقا، وكذا عند الحنبلية في التيم عن حدَث أصغر لا أكبر، لأن التيم بدل عن الطهارة المائية والموالاة فرض في الوضوء دون الغسل فكذا في التيم القائم مقامه، وقالت الحنفية والشافعية إنّ الموالاة سننة في التيم مُطلقا كالطهارة المائية.

#### (٦) ـ التّرتيــب

التّرتيب في اللَّغة جَعْل الشَّيء في مرتبته، واصطلاحا جَعْل الشَّيء بحيث يُطلق عليها اسم الواحد، ويكون لبعضها نسبة إلى البعض بالتّقدُّم والتَّأخُر [(')]. وهو ركن عند الشّافعية في التيمُّم مُطلقا وكذا عند الحنبليّة في التيمُّم عن حَدَث أصغر لما تقدّم في المُوالاة، وقالت الحنفيّة والمالكيّة التّرتيب سُنَّة في التيمُّم مُطلقاً.

### (V) ـ إيصال التُّراب الطهور إلى أعضاء التيمُّم

هو رُكن عند الشّافعية وشرط عند الحنابلة، وسبب الاختلاف قولهم إِنّ لفظة ﴿مِّنْهُ ﴾: في قوله تعالى ﴿ فَٱمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْهُ ﴾: قد ترد للتّبعيض وقد ترد للتّبعيض الحب نقل التُراب إلى أعضاء التيمَم، ومن رأى أنّها لتنويع الجنس لم يقٍل بالنّقل.

(قال) ابن العربى [إِنّما أفادت ﴿ مِنْهُ ﴾: وجوب ضرب الأرض باليدين، فلولا ذلك وتركنا ظاهر القرآن لجازت الإشارة إلى الصّعهد وضرب الوجه باليدين بعد الإشارة باليدين إلى الأرض، ولكنّه أكّد بقوله ﴿ مِنْهُ ﴾: ليكون الابتداء بوضع اليد على وجه الأرض تعبّدا، ثمّ ضرب الوجه واليدين بعد ذلك بهما وأنّ الصّعيد وجه الأرض كيفما كان. [وزَعَم الشّافعية أنّ قوله ﴿ مِنْهُ ﴾: إنّما جاء ليبين وجوب نقل التّراب إلى الوجه واليدين في التيمّم وذلك يقتضى أن يكون التيمّم على التّراب لا على الحجارة (٢٠)].

#### وهذا القول يعارضه أمران:

١ - ما تحمله رواية ابن عمر رَوْقَيْ من دلالة جواز التيمَّم بالجدار سواء أكان عليه غبار أم لا لمَّا قال «أَقْبَلَ رَسُولُ الله عليه من الْغَائط فَلَقيهُ رَجُلٌ عِنْدَ بِعُرِ جَبلِ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ فَلَمْ يَرُدُ عَلَيْهِ رَسُولُ اللهِ عَلِي حَتَّى أَقْبَلَ عَلَى الْحَائِط ثُمَّ

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٤٥٣].

<sup>(</sup>٢) انظر أحكام القرأن [ج٢ ص ٨٤٥].

مُسَحَ وَجْهَهُ وَيَدَيْهُ، ثُمَّ رَدُّ رَسُولُ الله ﷺ عَلَى الرَّجُلِ السَّلاَمُ ( ) \* . وفيه الدّلالة على جواز التيمُ م بالجدار سواء كان عليه غبار أم لا لإطلاق الحديث [ ( ' ' ) ] .

٢ - تخفيف ما تحمله اليد من تراب وهو المأخوذ من النفخ لحديث عمار وفيه «إِنَّمَا كَانَ يَكْفيكَ أَنْ تَصْنَعَ هَكَذَا وَضَرَبَ بِيدَيْه عَلَى الأَرْضِ ثُمَّ نَفَخَهُمَا ثُمَّ مَسَحَ بهما وَجْهَهُ وَيَدَيْه (٣) ». وفي رواية (ثُمَّ ضَرَبَ بِيدَيْه عَلَى الأَرْضِ ثُمَّ ضَرَبَ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأَحْرَى ثُمَّ مَسَحَ وَجْهَهُ وَالذَّرَاعَيْن (٤) ». وذلك يدل على عدم اشتراط استيعاب التَّراب فيه ، ويُؤيد ذلك ما في رواية مسلم «فَنَفَض يَدَيْهِ فَمسَحَ وَجْهَهُ و كَفَيْه (٥) ».

(قال) الخطّابي [واختلفوا في نفض الكفّين أو النّفخ فيهما، فقال مالك رحمه الله ينفضهما نفضا خفيفا، وقال الشّافعي إذا علقت الكفّان غبارا كثيرا نفض، وقال أحمد بن حنبل: لا يضرّك نفضت أو لم تنفض (٢)].

## (الباب الثالث)

### سنن التيمُّم

تأتى السُّن فى أحاديث الفقه مُكمّلة لثواب العمل ومُحقِّقة لشرعية الاقتداء التى يرتبط المسلم من خلالها بهدى نبيه الأكرم على فعله للأمر والتأسى به وصولا إلى الكمال الأمثل فى الطّاعة والعبادة، ثمّ تأتى سُن التيمم بعد ذلك مُترجمة لفرضيَّته وتشريعا لمنهجيَّته على النَّحو التَّالى:

- (١) التّسمية في أوّله بأن يقول (بسم الله والحمد لله).
  - (٢) السواك بعد التسمية وقبل نقل التراب.
- (٣/٥) إِقبال اليدين بعد وضعهما في التَّراب وإِدبارهما وِنفضهما بقدر ما يتناثر التّراب من يده منعا من تلوُّث الوجه واتباعا لهدى السُّنَّة.
  - (٦) تفريج الأصابع حال الضَّرب مُبالغة في التَّطهير.

(٧/٨) تخليل اللِّحية والأصابع قبل مسح اليدين أو بعده وهذا إذا فرَّق أصابعه
 حال الضربة الثانية وإلا كان التخليل واجبا عند الشافعية.

- (١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٣١].
  - (٢) انظر بداية الجتهد [ج ١ ص ٥٥].
- (٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود من عدّة طرق [ ٣٢٨ و ٣٢٦] ومسلم [ ١١٢ / ٣٦٨].
  - (٤) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٢٣].
  - (٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم [١١١ /٣٦٨].
    - (٦) انظر معالم السُّن [ج ١ ص ٨٦].

- (٩ / ٩ ) التَّيامُن واستقبال القبلة للوضوء.
  - (١١) كونه بالكيفيّة المذكورة بعد.
- (١٠٢) تأخيره إلى الوقت المستحب لمن رجا وُجود الماء ظنًّا أو شكًّا ليقع أداء العبادة بأكمل الطهارتين في أكمل الوقتين:
  - (\*) فإن انتظر ووجد الماء توضًّا وإلا تيمُّم لتُبوت العجز.
- (\*) وإن لم ينتظر وتيمً مأول الوقت وصلَّى صحَّت صلاته ولا إعادة عليه وإن وجد المماء في الوقت لحديث أبي سعيد الخُدري قال «خَرَجَ رَجُلان في سَفَر فَحَضَرَت المماء في الوقت لحديث أبي سعيد الخُدري قال «خَرَجَ رَجُلان في سَفَر فَحَضَرَت الصَّلاة ولَيْسَ مَعَهُمَا مَاءٌ فَتَيَمَّمَا صَعِيدًا طَيِّبًا فَصَلِّيا ثُمُّ وَجُدَا الْمَاءَ في الْوقْت، فَاعَاد أَحَدُهُمَا الْوُضُوءَ وَالصَّلاة وَلَمْ يُعِد الآخَرُ، ثُمَّ أَتَيا رَسُولَ الله عَلَي فَذَكَرا فَاكَ لَهُ، فَقَالَ للّذي لَمْ يُعد: أَصَبْتَ السِّنَّة وَأَجْزَأَتْكَ صَلاَتُكَ، وقَالَ للَّذي تَوضَاً وأَعادَ: لَكَ الأَجْرُ مَرَّتَيْن (1)».
- (وبهذا) قال أبو حنيفة ومالك وأحمد، وقالت الشّافعية إن تيمَّم في مكان يغلُب فيه وجود الماء لزمه الإعادة وإلا فلا، ويُوِيِّد القول بعدم لزوم الإعادة وإن وجد الماء في الوقت قوله عَنِيَّ من حديث ابن عمر رَوَّ فَيُ هُلاَ تُصلُوا صَلاَةً فِي يَوْم مَرَّتَيْن (٢٠). والحق الذي دلَّت عليه النُصوص كما في قوله عَنِي «إِذَا أَمَر تُكُم بِأُمْرٍ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعَّتُم (٣٠)». أنّه لا إعادة في الوقت ولا بعده ، إلا أنّه يتعلَّق بذلك:
- (١) أنّ من وجد الماء قبل الصّلاة وبعد التيمّ لزمه الوضوء عند الأئمة الأربعة والجمهور، وقال داود الظّاهرى: لا يلزمه الوضوء لقوله تعالى ﴿ وَلَا تُبْطِلُواْ أَعْمَالُكُمْ ﴾ والجمهور، وقال داود الظّاهرى: لا يلزمه الوضوء لقوله تعالى ﴿ وَلَا تُبْطِلُواْ أَعْمَالُكُمْ ﴾ ومحمد: ٣٣]. ورُدَّ بأنَّ التّيمُ مشرع للضَّرورة بدلا عن الوضوء وقد تمكَّن منه قبل الدُّخول في الصّلاة.
- (٢) أمّا من وجد السماء في أثناء الصّلاة فيلزمه الخروج منها وإعادتها بالوضوء عند أبى حنيفة والشّافعي وأحمد والأوزاعي والثّوري والمزنى، وقال مالك وداود الظّاهري يستمرّ في صلاته وُجوبًا ولا إعادة عليه لأنّه دَخَلها بوجه مشروع.

#### مكروهات التيمم

المكروه هو الأمر الذى يكون تركه أوْلي من تحصيله، وفي أصول الفقه هوالفعل الذى طلب الشّارع من المُكلَف الكفّ عنه طلبًا غير جازم، وحُكمه: الثّواب بتركه

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٣٨] والنّسائي [٤٣١] والدّارمي [٤٤١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٥٧٩] والنّسائي [ ٨٥٩].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٥٥٥١] ومسلم [١٢١ / ١٣٣٧].

وخوف العقاب بالفعل وعدم الكفر بالاستحلال، وفي «التّعريفات»: المكروه ما هو راجح التّرك فإن كان إلى الحرام أقرب تكون كراهته تحريميّة، وإن كان إلى الحلّ أقرب تكون تنزيهيّة ولا يُعاقب على فعله [(١)].

وعلى ذلك فإنه يكره في التيمُّم:

- (١) إدخال التُّراب في الأنف والفم .
- (٢) وتكثير التراب عند نقله إلى أعضاء التيمم.
- (٣) وتكرير المسح، وترك سُنَّة من السُّنن المتقدِّمة.
- (٤) ويكره أيضا عند الحنبليّة نفخ تراب خفيف لئلا يذهب فيحتاج إلي إعادة الضّرب، فإن ذهب ما على اليدين بالنّفخ أعاد الضّرب، فإن ذهب ما على اليدين بالنّفخ أعاد الضّرب ليحصل المسح بالتّراب.
  - (٥) والضّرب أكثر من مرّتين، وإطالة المسح إلى ما فوق المرفقين [(٢)].

#### صفة التيمُّم وكيفيته

صفة التيمُّم هي إحدى المسائل التي اختلف فيها طريق التلقِّي من النبي عَلَيُّ ، فإنَّ أكثر الفقهاء من التّابعين وغيرهم على أنّ التيمُّم ضربتان: ضربة للوجه وضربة لليدين إلى المرفقين، أمّا الأحاديث فأصحّها:

(١) حديث عمّار بن ياسر رضى الله عنه عن النّبي ﷺ ﴿إِنَّمَا كَانَ يَكُفيكَ أَنْ تَصْرِبَ بِكَفَيْكَ وَكَفَيْكَ أَنْ تَصْرِبَ بِكَفَيْكَ وَكَفَيْكَ إِلَى الرُّسْغَيْنَ (٣) ﴿ . وَبِهِ أَخَذَ المَالَكيّة والحنبلَيّة .

(٢) حديث ابن عمر أنّ النبي الله قال في التيم الصّعيد «أَنْ يَضْرِبَ بِكَفَيْهُ عَلَى التَّمَ الصَّعيد «أَنْ يَضْرِبَ بِكَفَيْهُ عَلَى التَّرَى ثُمَّ يَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَهُ ، ثُمَّ يَضْرِبُ ضَرْبَةً أُخْرَى فَيَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَهُ الله إلى الْمَرْفَقَينِ (٤) ». وفَيه دليل على أنّ التيم ضربتان: ضربة للوجه وضربة للله راعين، وهو مذهب الأكثرين وبه قال أبو حنيفة والشّافعي والتّورى وعلى بن أبي طالب وعبد الله ابن عمر رضي الله عنهم، وهو رواية عن مالك، ومن أدلتهم حديث جابر مرفوعا «التّيمُ صُرْبَتَكن: ضَرْبَةٌ للْوَجْهِ وَضَرْبَةٌ للْيُدَيْنِ إِلَى الْمَرْفَقَيْنِ (٥) ».

[وقد رُوى عمل النّبي عَلِي والصّحابة على الوجهين، ووجه الجمع ظاهر يُرشد

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٣ ص ٣٤٣] والتّعريفات [٢٠٤].

<sup>(</sup>٢) انظر كشَّاف القناع [لج ١ ص ١٣٠].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٣٨] ومسلم [٣٦٨/١١٢].

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزار وأورده في مجمع الزّوائد [ج ١ ص ٢٦٢] والثّرى: التُّراب النّدى.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم بإسناد صحيح [ ٢٥١].

إليه لفظ «إِنَّمَا يَكْفيكَ» . فالأوِّل المقتصر على الضّربة الواحدة أدنى التيمُّم، والثَّاني المشتمل على الضربتين هو السُّنَّة ، وعلى ذلك يُحمل اختلافهم في التيمُّم (١٠)].

أمّا عن الكيفيّة الصّحيحة للتيمُّم فإِنّ أمر ذلك ينحصر في النّقاط التّالية:

١ - أن ينوى استباحة ما يتيمُّم له.

٢ ـ ثمّ يُسمِّي الله تعالى ويستاك.

٣ - ويضرب يديه على الصّعيد مُفَرَّجتي الأصابع وينفضهما.

٤ ـ ثم يمسح وجهه وكفيه.

٥ - أو يعيد الضّرب ثانيا ثمّ ينفضهما، ثمّ يمسح بكلّ كفِّ ذراع الأخرى ظاهرها وباطنها إلى المرفقين لما في حديث عمّار أنّ النّبي عَيْكُ قال «إِنَّمَا كَانَ يَكْفيكَ أَنْ تَضْرِبَ بِكَفِّيْكَ فِي التَّرَابِ، ثُمَّ تَنْفُخُ فيهمَا ثُمَّ تَمْسَحُ بهمَا وَجْهَكَ وَكَفَّيْكَ (٢) ». وبهذّا أخَذت المالكَية والحنبليّة كما تقدّم بيانه. على المنافقة المالكيّة والحنبلة على المنافقة المناف

التيمُّم يرفع الحُدَث الأصغر والأكبر، ويُباح به كلّ ما لا يصح إلا بالطّهارة كدخول المسجد للجُنب وحمل القرآن. ويُصلِّي به ما شاء من فرض ونفل ما لم يُحدث أو يجد الماءِ ، لأنّه بدل عن الطهِّارة المائية ولحديث أبي ذر أنّ النّبي عَلَيُّ قال «إِنَّ الصَّعيدَ الطَّيّبَ وَضُوءُ الْمُسْلِم وَإِنْ لَمْ يَجِهِ الْمَاءَ عَشْرَ سِنِينَ ، فَإِذَا وَجَدَ الْمَاءَ فَلْيَمَسُّهُ بَشَرَتَهُ فَإِنَّ ذُلِكَ خُيرٌ (٣) أ. فقد جعله وضوءا عند عدم الله مُطلقًا ، فوجب أن يكون حُكمه حُكم الوضوء (وبهذا) قال الحنفيون وابن المسيّب والزّهري واللّيث بن سعد وغيرهم. (قال) البخاري [وقال الحسن يُجزئه التيمُّم ما لم يُحدث (٢٠).

وقالت: المالكيّة والشّافعية والحنبليّة: التيمُّم مُبيح فقط لا يرفع الحَدَث لظاهر حديث عمرو بن العاص الذي قال له فيه الرَّسول عَيِّكَ ﴿يَا عَمْرُو صَلَّيْتَ بِأَصْحَابِكَ وَأَنْتَ جُنُبٌ (°°)». وعليه: فلا يُصَلَّى به عند المالكيّة إِلاّ فرضا واحدا وَما شاءَ من نفل بعده، ويباح به عند الشَّافعية فرض واحد وما شاء من نوافل قبله وبعده، ويباح به عند الحنبليّة ما شاء من فرض ونفل في الوقت.

<sup>(</sup>١) انظر حُجَّة الله البالغة [ج ١ ص ١٨٠].

<sup>(</sup>٢) انظر سُنن الدّارقطني [ص ٦٧ - التيمُّم لكلّ صلاة].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٣٧] والتّرمذي [٢٧٤] والنّسائي [٣٢١].

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى مُعلَّقا بعد رقم [٣٤٣].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٣٤].

إِلاّ أَنَّ القول الأوّل هو الرّاجح عند جمهور العلماء ويُؤيِّده حديث أبي ذر قال «اجْتَوَيْتُ الْمَدينَةَ فَأَمَرَ لي رَسُولُ الله عَلَيْ بإبلِ فَكُنْتُ فيهَا فَأَتَيْتُ النَّبِيَّ عَلَيْ فَقُلْتُ: هَلَكَ أَبُو ذَرًا قَالَ: مَا حَالُكَ؟ قُلْتُ: كُنْتُ أَتَّعَرُّضُ للْجَنَابَةِ وَلَيْسَ قُرْبِي مَاءٌ. فَقَالَ: إِنَّ الصَّعيدَ طَهُورٌ لمَنْ لَمْ يَجد الْمَاءَ عَشْرَ سنينَ (١)».

ويحتج من هذا الحديث بقوله عَلَي إِنَّ الصَّعيدَ طَهُورٌ لمَنْ لَمْ يَجد الْمَاءَ عَشْرَ سنين ». من يرى أنّ للمتيمُ مأن يجمع بتيمُ مه بين صلوات كثيرة وهو مَذهب أصحاب أبى حنيفة ، ويحتجُون أيضا بقوله في الحديث الآخر «فَإِذَا وَجَدَ الْمَاءَ فَلْيَمَسَّهُ بَشَرَتَهُ »: في إيجاب انتقاض طهارة المتيمم بوجود الماء على عموم الأحوال سواء كان في صلاة أو غيرها [(٢)].

### حكم من وجد الماء لكنه خاف باستعماله خروج وقت الصلاة

١- يُتيمَّم عند (المالكية) لغير جمعة وجنازة تصلَّى ولا إعادة عليه، أمّا الجمعة إذا خاف خروجها باستعمال الماء فالمشهور أنه لا يتيمَّم لها، وأمّا الجنازة فلا يتيمَّم لها إلا فاقد الماء إن تعيّنت عليه.

٢ ـ ويتيمّم عند (الحنفيّين) ولو كان الماء قريبا في حالتين:

- ع لخوف فوت صلاة عيد كلّها لو اشتغل بالطَّهارة المائيّة بأن خاف فراغ الإِمام أو زوال الشَّمس، أمَّا لو رجًا إِدراك بعضها مع الإِمام بعد الطّهارة المائيّة فإنّه يتيمُم.
- و خوف فوت تكبيرات صلاة الجنازة لو اشتغل بالطّهارة المائية ولو جَنبًا أو نُفساء لقول ابن عبّاس رضي الله عنه [إذا فجأتك الجنازة وأنت على غير وضوء فتيمّم (٣)]. وذكر الجُنُب والنّفساء لقراءتهم القرآن، وقال زُفَر: يصحُّ التيمُّم لخوف فوت الوقتيّة احتراما للوقت. ولذا قالوا: الأحوط أن يتيمّم ويصلّى ثمّ يُعيد.
  - ٣ ـ ولا يُتيمُّم لخوف الفوات مع وجود الماء مُطلقا عند (الشَّافعية).
- ٤ ـ أمّا (الحنابلة) فلا يجوز عندهم ذلك إلا لمسافر ضاق عليه الوقت أو علم وجود الماء في مكان قريب وخاف خروج الوقت إن قصده فإنه يتيمم ويُصلِّى ولا إعادة عليه [(٤)].

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٢١٢٠١] وأبو داود [٣٣٣].

<sup>(</sup>٢) انظر معالم السّنن [ج ١ ص ٨٧].

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عدى وانظر نصب الرّاية [ج ١ ص ١٥٧].

 <sup>(</sup>٤) انظر شرح معانى الآثار [ج ١ ص ٥٢].

### نواقض التيمه

الاتفاق بين العلماء قائم على أنّ التيمم ينقضه كلّ ما ينقض الوضوء والغُسْل، فلو تيمم لجنابة وأحدث حَدَثًا أصغر بطُل تيممه بالنسبة للحَدث الأصغر دون الجنابة، ولو أحدث حَدَثًا أكبر بطُل بالنسبة لهما، وينقضه عند الحنفيين القدرة على استعمال ماء كاف للطّهارة زائد على حاجته سواء أقَدرَ على ذلك حال الصّلاة أم خارجها، هذا ويبطل التيمم عند المالكيّة بأمرين:

(١) وجود ماء كاف قبل الدُّخول في الصّلاة إِن اتّسع الوقت لاستعماله مع إدراكها، أمّا وجود الماء فيها فلا يُبطلها إِلاّ إِذا كان ناسيا لما معه من الماء فتيمّم وأحرم بها ثمّ تذكَّره فيها أنّها تبطل إِن اتّسع الوقت.

(٢) طول الفصل بين التيمُّم والصّلاة.

وقالت الشّافعية والحنبليّة بنقضه عند وجود الماء وإن قلّ ولو في أثناء الصّلاة مُطلقًا عند أحمد، وكذا عند الشّافعي إن كان في صلاة تجب إعادتها، كما يبطُل بالرِّدة عند المالكيّة والشّافعية والحنبليّة وزُفَر، ويبطُل عند الحنابلة بخروج الوقت سواء أكان التيمُّم عن حَدَث أكبر أم أصغر أم نجاسة على بدنه ما لم يكن في صلاة جُمعة وخرج الوقت وهو فيها فلا تبطُل بل يُتمُّها لأنّها لا تقضى.

#### الإجماع في بعض مسائل التيمم

١ - أجمعوا على أن المسافر إذا كان معه ماء وخشى العطش أن يبقى ماءه للشُرب ويتيمم [(1)].

٢ ـ وأجمعوا على أنّ التيمُّم بالتُّراب الغبار جائز [(٢)].

٣ ـ وأجمعوا على أن من تيمم وصلًى ثم وجد الماء بعد خروج الوقت أن لا إعادة عليه [(٣)].

٤ ـ وأجمعوا على أن من تيمم كما أمر ثم وجد الماء قبل دخوله في الصلاة أن طهارته تُنتقض وعليه أن يُعيد الطهارة ويُصلِّى [(²)].

وأجمعوا على أنه إذا تيمم للمكتوبة في أوّل الوقت ولم يصل ثم سار إلى مكان فيه ماء أنّ عليه أن يُعيد التيمم لأنه حين وصل إلى الماء انتقضت طهارته [(٥)].

(١) انظر الأوسط لابن المنذر [٥٦ /أ] و [الإقساع [٤ /ب]. (٢) انظر الأوسط [٥٧ / أ]. (٣) انظر الأوسط [٢١ /أ] والإقتباع [٤ /ب]. (٤) انظر الأوسط [٦١ /أب] وتفسير القرطبي [ج ٥ ص ٢٣٤]. (٥) انظر الأوسط لابن المنذر [٢٦ /ب].

## (خانىة (لبحث)

كان من المهم أن نُشير في خاتمة هذا البحث إلى تلك المعانى السّامية التي تربط بين الطّهارة الحسية التي تهتم بأحوال الجسد نَضْرة وجمالا، والطّهارة المعنوية التي ترتقى بقلب المُسلم فتزداد طلعته بهذا الوصف حُسنًا وبهاء، ولذلك بين أثمة الدّين الكرام أنّ المؤمن في حياته صائر بين أمرين:

(الأول) -الطُّهر الذى أصبح لقلبه طبيعة وسجِّية من قول الله تعالى ﴿ ذَ لِكُمْ أَطْهَ رَ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ [الأحزلب: ٥٣] . وقوله تعالى ﴿ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٦] .

(والثّانى) -التَّطهُّر الذى هو سمة مُميَّزة له فى حياته مقرونا بالحبَّة والطّاعة خالقه سُبحانه كما فى قوله ﴿إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوْابِينَ وَعِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِيرِ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]. وقوله تعالى ﴿وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطّهّرِيرِ ﴾ [من آية التّوبة: ٨٠٨].

ولذلك كان أوليات التوجيه الرباني لنبي هذه الأمّة ورسوله إلى العالمين عَلَيْ قوله تعالى ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهَرٌ ﴾ [المُدُّنَّر: ٤]. وكأنّ الآية الكريمة قد جمعت بين الأمرين معا: طهارة الجوهر وطهارة المظهر، عندما تأتي طهارة الثّياب كناية في الاستعمال العربي عن طهارة القلب والخُلُق والعمل، إنّها تأتى مُعبَّرة عن طهارة الذّات التي تحتويها هذه الثّياب ومعها كلّ ما يلم بها أو يحسُّها، إنّها تُبيِّن له عَلَى أنّ الطّهارة هي الحالة المناسبة للتّلقي من الملأ الأعلى، كما أنّها ألصق بطبيعة هذه الرّسالة في دعوتها للطّهر والتّطهُر في كلّ زمان ومكان.

وفى الآية الكريمة توجيه بتطهير النياب من النجاسات استعدادا لاستقبال رسالة السماء ومُخالفة لأمر المُشركين الذين كانوا لا يتطهَّرون ولا هم لثيابهم مُطهِّرون، ولا ريب أنّ تطهيرها من النجاسات يأتى من جملة التَطهير المأمور به، إذ به تمام إصلاح الأعمال وصلاح الأخلاق، لأنّ نجاسة الظَّاهر تُورِّث نجاسة الباطن، ولذلك أمر القائم بين يدى الله جلّ وعلا بإزالتها والبُعد عنها وعن مواطنها.

ومن دلالات الآية الكريمة أيضا أنّ بين الثّياب والقلوب مُناسبة ظاهرة وباطنة، ولذلك تدلُّ ثياب المرء في المنام على قلبه وحاله وكيف يُؤثِّر كلِّ منهما في الآخر، ولهذا جاء النّهي من نبينا عَلِي عن لباس الحرير والذّهب وجلود السّباع، لما يكتسبه القلب من تأثيرها اللّباشر في الهيئة المنافية للعبوديّة والخشوع، وتأثير القلب والنّفس في الثّياب أمر خفي يعرفه أهل البصائر من نظافتها ودنسها وبهجتها وخُبثها.

والطَّهارة في حياة المُسلم تعنى التّحرُّز من دَنَس الرِّجس وقدارة المُعتقد ولذلك جاء التّعقيب بقوله تعالى ﴿وَٱلرُّجْرَ فَٱلْمُجُرّ ﴾ [المُدَثِّر: ٥]. والرُّجْز بضم الرَّاء: الإِثم، وبكسرها: النّجاسة والمعصية، و[الرجز والرّجس] معناهُما واحد ويُطلق على ما يُستقبح في الشَّرع من القَذَر والنَّتن حسِّيًا ومعونيًا، كما أنّ الرّجس والنّجس وصفان مُتقاربان لكنّ [الرّجس] أكثر ما يُقال في المُستقذر طبعًا، [والنَّجَس] أكثر ما يُقال في المُستقذر عبعًا، [والنَّجَس] أكثر ما يُقال في المُستقذر عقلا وشرعًا.

والتَطهُر من الأدناس الحسِّية والمعنوية أمر يُحقِّق محبّة الله تعالى لعبده وشدَّة قُربه منه وهو المعنى الذى تضمّنه قول الله تعالى ﴿ فِيهِ رَجَالٌ يُحبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواْ وَٱللَّهُ يُحبُّ ٱلْمُطَّهِرِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٨]. ويُروى أنّه لَمَّا نزلت هذه الآية قال رسول الله عَلَيْ لأهل قُباء ﴿إِنَّ الله قَدْ أَحْسَنَ إِلَيْكُمْ الثَّناءَ فِي الطَّهُورِ فَما تَصْنَعُونَ؟ فَقَالُوا: إِنَّا نَعْسلُ أَثَرَ الْغَائِطُ وَالْبُولُ بِالْمَاء (١٠) ». وجاء في رواية أنّ رسول الله عَلَيْ قال للأنصار «يا مَعْشَرَ الأنصار إِنَّ الله قَدْ أَثْنَي عَلَيْكُمْ فِي الطَّهُورِ فَما طُهُورِكُمْ؟ قَالُوا: نَتَوَضَّا لِلصَّلاةِ ، وَنَسْتَنْجِي بِالْمَاءِ ، قَالَ : فَهُو ذَاكَ فَعَلَيْكُمُوهُ (٢) ».

ويُؤخذ من دلالات الأحاديث أنَّها تضمّنت:

\* الثّناء من الله تعالى على من أحبّ الطّهارة وآثر النّظافة باعتبارها مُروءة آدميّة وظيفة شرعيّة يؤدّيها المُسلم استمامًا لعبادة ربّه جلّ وعلا وكمالا لسمو إيمانه.

\* أنّها جمعت بين التّطهُّر من الحدَّثَين الحسِّى والحُكمي عندما أشارت إلى الوضوء الذي لا تُقبل بدونه صلاة ، والغُسل من الجنابة وهي الحَدَث الذي لا ينفك المرء عنه إلا بالاغتسال إذعانا لأمر الله ، وتطهير أثر الغائط والبول ارتفاعا بالنفس إلى قمة النظافة والنقاء تحقيقا للارتقاء الحسِّي الذي سنَّهُ نبيًنا عَلَيْ وارتضاه ، لما ثبت من قول أمِّ المؤمنين عائشة للمؤمنات «مُرْنَ أَزْوَاجَكُنَّ أَنْ يَسْتَطِيبُوا بِالْمَاء فَإِنِّي أَسْتَحْييهِمْ ، فَإِنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ كَانَ يَفْعَلُهُ (٣) ».

ألا تستحقّ الطّهارة في حياة المؤمنين أن تُترجم معانيها السّامية من خلال هذا البحث المُتكامل تحقيقًا لمنهجها التّربوى الفعّال في كيان كلّ بيت وأسرة، تعريفًا بفروضها وأحكامها، وإعمالا لغاياتها ومقاصدها، مسترشدين في ذلك بهدى نبيّنا الأكرم عَلَيْ وسُنّته الحانية الرّاشدة، والحمد لله ربّ العالمين.

(لمؤ لوس

(١) حديث أخرجه أحمد بإسناد حسن [٢٤٢٤] والطّبراني في الدكبير [٣٤٨]. (٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٣٤٨]. (١) حديث صحيح أخرجه الترمذي [٣٤٨] والتّرمذي [٣١٩].

## (لىصاور (لعنبة و(لىراجع (لغنهية مرتبة ترتيبا (بجريا [ للالن]

- أحكام القرآن لابن العربي تحقيق محمد على البجاوى دار المعرفة.
- الأساس في السُّنَّة وفقهها لسعيد حوَّى ـ الطُّبعة الثَّالثة ـ دار السَّلام للطِّباعة .
  - أصول الفقه الإسلامي الشَّيخ محمَّد أبو زهرة دار الفكر العربي .
  - أصول الفقه الإسلامي الدُّكتور أمير عبد العزيز [ط/ ١٤١٨ هـ] .
- أعلام الموقّعين عن ربّ العالمين-ابن القيّم-الكلّيات الأزهريّة -[ط/ ١٩٦٩].
  - إغاثة اللُّهفان ابن القيِّم مكتبة المجلِّد العربي القاهرة .
  - أنيس الفقهاء للقونوى دار الوفاء بجدّة [ط/٧٠٤١هـ].
  - الأدب المفرد للإمام البخارى المطبعة السلفية ومكتبتها القاهرة.

## [(4-1)

- بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع للكاساني [ط/١٣٢٧ه].
  - \* بدائع الفوائد ـ ابن القيِّم ـ مكتبة القاهرة [ط/ ١٩٧٢].
- البداية والنِّهاية ابن كثير مكتبة المعارف بيروت [ط/٩٠٩ هـ].
  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ابن نُجيم [ط/ ١٣١١هـ].
- بداية المُتهد ونهاية المُقتصد ابن رُشد الكليّات الأزهريّة [ط/ ۲ ، ۲ ، ۱ هـ].
- بصائر ذوى التّمييز الفيروز آبادى الأعلى للشُّئون الإسلاميّة القاهرة .
- الإبداع في مضار الابتداع الشيخ على محفوظ دار الاعتصام القاهرة.
  - الاستيعاب في معرفة الأصحاب ابن عبد البر طبعة نهضة مصر.

## [(فساء]

- تحرير التّنبيه للإمام النّووى طبعة دار الفكر ومصطفى الحلبى.
- التّرغيب والتّرهيب ـ الإمام المنذرى ـ مكتبة البابى الحلبى [ط/ ١٣٨٨هـ].
  - تفسير ابن كثير ـ مكتبة النَّهضة الحديثة ـ [ط/ ١٣٨٤هـ].
  - نج: تفسير الفخر الرّازى ـ دار الفكر ـ بيروت ـ [ط/٥٠٤ هـ].
  - تفسير الإمام ابن جرير الطبرى دار الفكر [ط/٥١٤١ه].

- ته: تهذیب الأسماء واللّغات ـ الإمام النّووى ـ الطبعة المنيريّة .
- التّعريفات للشّريف الجرجاني مكتبة البابي الحلبي القاهرة .

## [(لجيع]

- \* جامع العلوم والحكم ابن رجب الخنبلي دار الفجر [ط/ ٢٣ / ١٤ هـ].
  - الجامع لأحكام القرآن الإمام القرطبي [ط/ ١٣٨٦ هـ].
- الحدود الأنيقة والتّعريفات الدّقيقة \_ زكريّا الأنصاري \_ ط / ١١٤١هـ].
- \* جامع الترمذي وشرحه تحفة الأحوذي \_دار الحديث \_[الطبعة الأولى].

## [ (للماء. (لركل]

- \* دستور العلماء \_القاضى أحمد \_مؤسّسة الأعلمى \_بيروت \_ [ط/ ١٣٩٥هـ].

## [(لرُلُو (لازُلُو)]

- \* الرُّوض النَّضير -الشَّيخ ناصر الدِّين الألباني مكتبة المعارف الرِّياض.
  - \* زاد المسير ابن الجوزى المكتب الإسلامي [ط/ ١٣٨٨ه-].
- \* زاد المعاد في هدى خير العباد ـ ابن القيِّم ـ مكتبة المنار ـ [ط/٧٠٧ هـ].

## [(فسين]

- الأحاديث الصّحيحة ـ الشّيخ ناصر الألباني ـ مكتبة المعارف [ط/ ١٦ ١٤ هـ].
  - بن سنن الإمام الدَّارمي دار الفكر القاهرة [ط/ ١٩٧٨ هـ].
    - بن الإمام النّسائي دار الحديث [الطّبعة الأولى].
    - نغ: سَبل السَّلام -الإمام الصُّنعاني دار إحياء التَّراث العربي .
  - : ﴿ سَن الإمام أبى داود دار الفكر -بيروت [ط/ ٢٠١ه].

## [(لِنُسِ]

- بن: الشَّرح المُمتع ابن العُثيمين مركز الفجر للطِّباعة [ط/٢٠٠٢م].
- نج: شرح فتح القدير -ابن الهمام دار الكتب العلميّة -بيروت [ الطّبعة الأولى ] .
  - شرح الكوكب المنير عبد العزيز الفتوحي [مكتبة السنن الحمدية].
- شرح معانى الآثار للإمام أبى جعفر الطّحاوى دار الكتب العلميّة بيروت.

- نه شُعب الإيمان الإمام البيهقى دار الكتب العلميَّة بيروت . [ (لعساد ]
- إن صحيح الجامع الصُّغير وزيادته الشَّيخ الألباني المكتبة الإسلاميَّة [ط/٨٠٤ هـ].
  - أن صحيح ابن ماجه الشَّيخ الألباني مكتبة المعارف [ الطَّبعة الأولى].
    - عصيح البخارى بيت الأفكار الدولية الأردن [ط/ ١٤٢٠هـ].
  - ٠٤ صحيح مسلم بشرح النُّووى دار الحديث القاهرة [ط/ ٢٢٢ه -].

## [ (لِلْعِينَ.(لِلْغَينَ ]

- غيون الأخبار ابن قتيبة الهيئة المصريّة العامّة للكتاب [ط/ ١٩٧٣].
  - غريب الحديث لأبى عُبيد الهروي مجمع اللّغة العربيّة القاهرة.

## [(لفاء. الفائ الكائ الإلال)]

- : الفائق في غريب الحديث الإمام الزُّمخشري مكتبة مصطفى الحلبي .
  - فتح البارى بشرح صحيح البخارى المكتبة السلفية [ط/٣٠٣].
- : فتح القدير الإمام الشُّوكاني مصطفى الحلبي القاهرة [ط/ ٩٤٩ه]
  - : فيض القدير شرح الجامع الصَّغير الإمام المناوى [ط/ ٢٠٠٩].
  - : الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري إحياء التُّراث العربي بيروت .
    - : الفتاوى الشَّيخ عطية صقر المكتبة التَّو فيقية القاهرة.
    - فى ظلال القرآن ـ الشَّيخ سيِّد قُطب ـ دار الشُّروق [ط/٨٧٨].
    - القاموس القويم للقرآن الكريم ـ مجمع البُحوث الإسلاميّة ـ القاهرة .
      - : القاموس المحيط الفيروز آبادي مؤسّسة الرّسالة بيروت.
  - : نسان العرب ابن منظور المصرى دار إحياء التّراث العربي بيروت.

## [ (لسع]

- عجمع الزُّوائد ومنبع الفوائد الإمام الهَيْثمي مؤسسة المعارف بيروت .
  - نه: مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية عبد الرُّحمن بن القاسم.
  - : مختار الصِّحاح للإمام الرَّازى ـ مكتبة لبنان ـ بيروت ـ [ط/ ١٩٨٦].
- نج: مدارج السَّالكين بين منازل إيَّاك نعبد وإيَّاك نستعين ابن القيِّم مكتبة السُّنَّة

- المحمَّدية\_القاهرة\_[ط/ ١٣٧٥هـ].
- \* مُسند الإمام أحمد دار الحديث القاهرة [ الطُّبعة الأولى].
- \* مشكاة المصابيح الخطيب التّبريزى دار الفكر بيروت [ط/ ٢١١ه].
- نا معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة الدُّكتور محمد عبد الرّحمن عبد المنعم
  - ن دار الفضيلة القاهرة [ط/ ١٩١٩هـ]. .
  - بناح دار السّعادة ابن القيّم مكتبة الفاروق الحديثة القاهرة .
    - : الحلَّى لابن حزم الأندلسي أحمد محمَّد شاكر دار الفكر .
  - : مختصر فتاوى دار الإفتاء المصرية الشَّيخ صفوت الشُّوادفي [ ط / ١٤١ه].
    - نه: المدخل لابن الحاج مصطفى البابي الحلبي القاهرة [ط/ ١٩٦٠].
      - المستدرك على الصّحيحين الإمام النّيسابورى دار الفكر بيروت .
  - المُطَّلع على أبواب المقنع البعلى الحنبلي المكتب الإسلامي ط/ ١٠١ه ].
    - : معالم السُّن ـ الإمام الخطّ ابي ـ دار الكتب العلميّة ـ [ط . ١ ٦ ١ ٩ ه] .
    - نه: المُعجم المُفهرس لأى القرآن الكريم محمَّد فؤاد عبد الباقي دار الحديث.
      - المُعجم الوجيز مجمع اللُّغة العربية القاهرة [ط/٩٩٩].
  - المعجم العربى الأساسى [لاروس]-المنظمّة العربيّة للثّقافة \_ [ط/ ١٩٨٩].
    - المُغنى لابن قُدامة مكتبة المنار [ط/ ١٣٤١ه].
    - : المفردات في غريب القرآن للأصفهاني دار المعرفة بيروت .
  - ن أن عن كتب الذَّكر والدُّعاء ـ الشَّيخ محمَّد الغزالي ـ دار القلم ـ [ط/ ١٤٢١].
    - الموطًا للإمام مالك مكتبة المجلّد العربي القاهرة [ الطّبعة الأولى].
      - الموسوعة الفقهيّة وزارة الأوقاف الكويت.
      - الموافقات لأبي إسحاق الشّاطبي دار المعرفة بيروت .
    - : المنهل العذب المورود الشَّيخ محمود خطَّاب مطبعة الاستقامة القاهرة.

## [ (لانوة (لولا]

- : نحو تفسير موضوعي لسُور القرآن الكريم ـ الشَّيخ محمَّد الغزالي ـ.
- : نصب الرَّاية لأحاديث الهداية الإمام الزَّيلعي دار المأمون [ط/ ٣٥٧ ه.].
  - : النَّظم المستعذب ابن بطال الركبي المكتبة التُّجارية [ط/ ٨٠٨ ه.].

## لينب ألله والجمزال حيث

## مقاصد الطهارة وأحكامها فى الإسلام محمورياس (الكتاب

\* تقديم الكتاب [٥-٢٢].

\* تعريف الطهارة لغة واصطلاحا [١٧] المراد بالحَدَث [١٨] الخَبَث في قاموس اللُّغة [ ١٩] تعريف النَّجَس [ ٢١].

## كتاب العلهارة

(الباب الأول)

النّجاسات وتطهيرها المبحث الأول ـ النّجس المشترك

(أوَّلا) - الأعيان المُتَّفق على نجاستها:

غائط الإنسان وبوله [ ٢٣] الدَّم المسفوح [ ٢٤] لحم الخنزير [ ٢٨] رَوْث وبول غير الآدمى [ ٣٠] لحم ما لا يحل أكله من الحيوان [ ٣١] ما قُطع من حيّ [ ٣١] الودى [ ٣٣] الحدر [ ٣٤].

(ثانيا) ـ الأعيان المُختلف في نجاستها:

بول وروْث ما يحلّ أكل لحمه [٣٧] سُؤر الكلب ولُعابه [٣٨] السّائل المنوى [٤١] رطوبة فرج المرأة [٤١] الإفرازات المهبليّة [٤٨] أجزاء الميتة [٤٩] عظم الميتة [٤٩] شعر الميتة ولبنها [٥٠] ميتة ما لا دم له سائل [٥١] دم السّمك [٥١] شعر الآدمى وجُزؤه المنفصل عنه [٥٢] القىء [٢٥] العَلَقَة والمُضغة واللَّبن [٥٣] ما يُعفى عنه من النَّجاسات [٤٥].

الهبحث الثّانى ـ تطهير محل النّجاسات

أولا - اشتراط الطُّهارة لصحَّة الصَّلاة [٥٦].

ثانيا ـ طهارة البدن والثُّوب والمكان [ ٥٧ ـ ٦٠].

ثالثا \_ مُطهِّرات النَّجاسة [ ٦٠ - ٦٢].

المبحث الثَّالث ــ الماء في القر أن الكريم

(أولاً) - أهميّة الماء في حياة البشر [ ٦٤ - ٦٨ ]:

أنواع المياه [ ٦٩] مادة الماء في اللُّغة العربيّة [ ٧٠] مسمَّيات الماء من حيث القلّة

والكثرة [٧٦] العُذوبة والطّعم [٧٨].

(ثانيًا) ـ مصادر المياه ومواردها:

دورة المياه حول الأرض [٧٩] مصادر المياه الأساسية [٨٠] إنشاء الله تعالى للسّحاب التّقال [٨١] ماء الغيث [٨٨] ماء التَّلْج والبَرَد [٨٦] ماء الأنهار [٨٨] ماء البّحار [٩٦] ماء زمزم المبارك ماء البحار [٩٩] المياه الجوفية [٥٩] ينابيع الأرض [٩٩] ماء زمزم المبارك [٩٧] التضلُّع من ماء زمزم [٩٨] ماذا عن مُسمَّى زمزم [٩٩] اختلاف العلماء في الوضوء من ماء زمزم [٩٠] ماء زمزم مُعجزة مستمرة [٩٠] ماء زمزم لا يغير طعمه [٧٠] المياه المستعذبة [٣٠].

(ثالثًا) - الدّلالات العلميّة لطبيعة الماء ومكوّناته:

بدء الخلق كان من الماء [ ٥ . ١ ] الماء وأثره في بناء الكائنات الحية [ ٥ . ١ ] المُغرافيا المائية للأرض [ ٧ . ١ ] الخصائص الفيزيائية التي يتمتّع بها الماء [ ٩ . ١ ] .

(رابعًا) ـ ماء السماء الطُّهور:

فوائد الدورة المائية حول الأرض [ ١١٠] العوامل المُؤثِّرة في إِفساد ماء السّماء والدورة المائية حول الأرض [ ١١٠] العوامل المُؤثِّرة في إِفساد ماء الطّهور [ ١١٢] خاصية لون الماء الطّهور [ ١١٠] خاصية طعم الماء [ ١١٣] تغيَّر حُكم الماء بتغيَّر أحد أوصافه الشَلاثة [ ١١٤].

(خامسًا) - فقه الماء بين التّطبيق والتّرشيد:

الحثّ على سَقى الماء [117] التَّحذير من منع فضل الماء [118] النَّهى عن بيع فضل الماء [118] النَّهى الماء في بيع فضل الماء [119] جواز تملُك الماء وحُكم بيعه [170] ما يُجزىء من الماء في الوضوء والغُسْل [177] النَّهى عن الإسراف في استخدامات الماء [177].

(سادسًا) ـ الآداب التي أقرّها الشّرع عند شُرب الماء:

- \* استحباب الماء البارد [ ١٣٠]
- \* استحباب الشُّرب قاعدا [ ١٣٠]
- \* الشُّرب على ثلاثة أنفاس [ ١٣١]
- \* النّهي عن الشّرب من فم السِّقاء [ ١٣٢]
- النّهى عن الشّرب من ثُلمة القَدَح [ ١٣٣]
  - \* النّهي عن النّفخ في الشّراب [ ١٣٤]
- \* كيف عالجت شريعة الإسلام شُحَّ الماء ونُدرته [ ١٣٥].

#### (الباب الثاني)

#### أقسام الهياه وأحكامها

(القسم الأول)

#### الماء الطاهر

الماء الطَّاهر الطَّهُور [ ١٣٦] تعريف الماء الطَّهُور [ ١٣٧] حُكم الماء الطَّهُور [ ١٣٨] ما يُخرج الماء عن طُهُوريَّته [ ١٣٩] ما لا يُخرج الماء عن طهوريَّته [ ١٤٢] ماء البحر [ ١٤٤] ماء الثّلج والبَرَد [ ١٤٥] فضل طهور المرأة والرَّجُل [ ١٤٦].

#### (القسمالثاني)

#### الماء الطاهر غير الطُّهور

- \* الماء الطُّهور الذي خالطه طاهر [ ١٤٩].
  - \* الماء المستعمل [ ١٥٠].
- \* الماء المستخرج من نبات الأرض [١٥٣].
  - \* الماء المُتنجِّس [ ١٥٤].
    - \* أحكام السُّؤْر [ ٥٦].
  - خُكم طهار النُّخامة والبُصاق [ ٩٥١].

#### (الباب الثالث)

#### تطمير الأعيان المتنجسة

#### (أولًا ) ـ المُطمِّرات التي تُشارك الماء في التطمير:

التُراب والدِّباغة والفَرْك [ ١٦١] الدَّلْك والتَّذْكية [ ١٦٢] المسح والجفاف بالشَّمس أو الهواء [ ١٦٥] الاستحالة [ ١٦٦].

#### (ثانيا ) ـ كيفية تطهير المُتنجس

كيفية التطهير بالماء [١٦٧] ماذا لو خفى موضع النّجاسة [١٦٧] تطهير جلد الميتة بالدّباغ [١٦٨] تطهير ما أصابه المنى [١٧٠] تطهير ما أصابه المذى [١٧٠] التطهير من دم الحيض [١٧٤] تطهير النّعل من الأذى [١٧٥] الأذى يُصيب طرف الثّوب [١٧٦] تطهير ما أصابه لُعاب الكلب [١٧٧] تطهير ما أصابه بول العُلام [١٧٩] كيفية تطهير الماء المتنجّس [١٨١] كيفية تطهير اللّهم (١٨١] تطهير الأرض تطهير السّمن والدّهن [١٨٨] تطهير الأحم المتنجّس [١٨٨] تطهير الأرض المتنجّسة [١٨٨]

#### (الباب الرابع) أحكام الدّم السّائل من فرج المرأة (المبحث الأول) دورة الحيض الشمرية

التعريف القرآنى للحيض [ ١٩٦] الدورة الشهرية من منظور فسيولوجى [ ١٩٩] الحيض في المفهوم الفقهى [ ١٩٠] ابتداء الحيض عند الأنثى [ ١٩٢] الموان الحيض [ ١٩٢] الكُدرة والصُّفرة [ ١٩٤] الكُدرة والصُّفرة [ ١٩٤] الران الحيض المعبض المعبض التنازلي لألوان الدّم السّتة خلال الدّورة [ ١٩٧] مدّة الحيض المبين المعبض ا

- \* الأعراض النَّفسية المُصاحبة للدُّورة الشُّهرية [ ٢١٧].
- \* التّغيُّرات العضوية للأُنثى خلال الدّورة الشّهرية [ ٢١٩].
  - \* انقطاع الدُّورة وسنّ اليأس [ ٢٢٠].
  - \* العوامل المُؤثِّرة لسنِّ اليأس في حياة المرأة [ ٢٢١].

#### (المبحث الثاني) النُّفاس

ما ينبت به النُفاس [ ٢٢٤] مدة النُفاس [ ٢٢٥] ما يتعلَق بالنُفاس من أحكام [ ٢٢٥] الفرق بين الحيض أحكام [ ٢٢٧] الفرق بين الحيض والنُفاس [ ٢٢٨] كيفيَّة غُسل الحائض والنُفاس [ ٢٢٨] كيفيَّة غُسل الحائض والنُفاس [ ٢٢٨]

## (المبحث الثالث)

#### الاستحاضة

حُكم الاستحاضة [ ٢٣١] أقسام الاستحاضة [ ٣٣٢] ما يتعلَّق بالاستحاضة من أحكام [ ٢٣٦] المُستحاضة يغشاها زوجها [ ٢٣٦]

## كنا**ب (الغطرة** (الباب الأول) سنن الفطسرة

- التّعريف بالفطرة [٢٤٢].
- الفطرة جبلة متهيئة لقبول الإسلام [٢٤٣].
- سُنن الفطرة وتوحُّد المنهجيَّة في الدِّين [ ٢٤٥].
  - \* أحاديث الفطرة [٢٤٧].
- \* المُكتسبات المُتحقِّقة للمُسلم من سُنن الفطرة [ ٢٤٩].

#### (المبحث الأول)

#### تتبئع الضرورات الحياتية اليومية

(١/١) تقليم الأظافر [٢٥٢]:

ما يتعلّق بتقليم الأظافر من أحكام [٥٥٧] حُكم طلاء الأظافر [٢٥٦].

(٢/٢) إزالة شعر الإبط:

لماذ النَّتف في شعر الإبط [٢٥٧] جواز الحلق بدلا من النَّتف [٢٥٧].

(٣/٣) حـلق العانــة [٢٥٨]:

الحكمة من وجود شعر الإبط والعانة [ ٢٦٠].

(٤/٤) قضاء الحاجة [٢٦٢]:

تعريف الاستنجاء [ ٢٦٤] التّطهَّر بالماء [ ٢٦٤] الاستجمار بالأحجار [ ٢٦٦] الستجمار بالأحجار [ ٢٦٦] المتراط العدد فيما يُستجمر به [ ٢٦٧] الإِيتار بين الوجوب والاستحباب [ ٢٦٨] ما يُستطاب به [ ٢٦٨] ماذا إذا تعدّى الخارج الموضع الطّبيعي [ ٢٧١] هل يُعفى عن أثر الاستجمار [ ٢٧١] البدء بالتّطهير [ ٢٧٣] الاستنجاء باليُسرى [ ٢٧٣] كراهة مسّ الفرج باليمين [ ٢٧٤] الإنقاء [ ٢٧٧] الاستنجاء عند الأئمة [ ٢٧٧].

#### \* آداب قضاء الحاجة :

كراهة اصطحاب ما فيه ذكر الله تعالى [ ٢٧٩] التسمية والتّعوُّذ قبل الدُّخول [ ٢٨٠] المُبالغة في دوام السّتر [ ٢٨٢] الكفّ عن الكلام [ ٢٨٣] الاعتماد على القدم اليُسرى [ ٢٨٣] كراهة البول قائما [ ٢٨٤] النّهى عن البول في المُستحم [ ٢٨٥] عدم المُكوث فوق الحاجة كثيرا [ ٢٨٦] الخروج بالقدم اليُسرى [ ٢٨٦].

#### \* أداب التخلُّى في الخلاء:

البُعد والتّفرَّد عن النَّاس [ ٢٨٨] الاستتار عن الأعين [ ٢٨٩] ارتياد الموضع اللِّن [ ، ٢٩] المتقبال القبلة بغائط أو بول [ ٢٩١] المبالغة في ستر العورة [ ٢٩٠] المواضع المنهى عن التخلِّي بها [ ٢٩٥] مُدافعة الأخبثين [ ٣٠٠].

#### (البحث الثاني)

#### نحسين الهيئة والتميُّز بمظاهر الفطرة

(١/٥) ختـان الذُّكَر وخفاض الأنثى :

ختان الذُّكور [٣٠٢] حُكم الختان وتوقيته [٣٠٣] الحكمة التي قصدها الشَّرع من ختان الذُّكر [٤٠٣] خفاض الأُنثي [٣٠٣] التعامُل مع القسم الزَّائد من الفرج [٣٠٧] هل لخفاض الأُنثي تأثيره الباشر في العملية الجنسية [٣٠٣] الحُكم القاطع للشريعة في خفاض الأُنثي [٣١٣].

#### (٢/٢) إعفاء اللَّحيـــة :

اللِّحية سمَة من سمات الرُّجولة [٣١٦] أقوال أئمّة المذاهب في تحريم حلق اللَّحية [٣١٠] أقوال بعض الأئمّة اللَّحية [٣٢٠] أقوال بعض الأئمّة بالأخذ من اللّحية [٣٢٠].

(۲/۲) قـصّ الشَّارب:

- \* من الفطرة قصّ الشّارب [ ٣٢٥].
  - \* حُكم قص الشّارب [٣٢٦].
    - \* تعريف القصّ [٣٢٧].
    - \* تعريف الإحفاء [٣٢٧].
- \* جواز القصّ والإحفاء بلا تعارض بينهما [٣٢٨].
  - ما يتعلق بقص الشارب من أحكام [ ٣٢٩].

#### (٤/٨) إكرام الشُّعر :

إعفساء الشّعر [ ٣٣٠] فَـرْق الشّعر [ ٣٣١] ترجيل الشّعر [ ٣٣٢] دهـن الشّعر بالزّيت [٣٣٣] النّهي عن نتف الشّيب [ ٣٣٤].

\* زينة المرأة المنهم عنها في شرع الدّين:

وصل الشّعر [٣٣٥] نمص الشَّعر [٣٣٦] وشر الأسنان وتفليجها [٣٣٧] الوشم [٣٣٧] شعر الباروكة [٣٤٨] - كم قيام الأجنبي بتصفيف شعر المرأة [٣٤١].

#### (المحث الثالث)

## الالتنام بالسنن التعبدية التي تحقق

كمال الطمارة وزمام النظافة

(١/٩) السُّواك مطهرة للفيم

(أولا) - الأمور التعبُّدية التي يسنُّ التسوُّك عندها:

عند الوضوء للصلاة [٣٤٣] عند كلِّ صلاة [٣٤٣] عند قراءة القرآن [ ٤٤٤] عند قيام اللِّيل [ ٣٤٥] أثناء الصِّيام فرضا ونفلا [ ٣٤٥] عند صلاة الجمعة والجماعات [ ٣٤٦].

(ثانيا) - أحوال العادة التي يستحب فيها السواك:

عند الاستيقاظ من النَّوم [ ٣٤٦] عند دُخول البيت [٣٤٧] عند تغيُّر الفيم [ ٣٤٧ ] عند حضور مجتمعات النّاس [ ٣٤٨ ].

(ثالثًا) ـ ما يتصل بالسواك من أحكام:

ما يُستاك به [ ٣٤٩] كيفيّة الاستياك [ ٣٤٩] التّيامُن في السُّواك [ ٣٥٠] غَسْل السُّواك [ ٣٥٠] هل للمرأة أن تتسوَّك؟ [ ٣٥١] التّسوَّك بالإصبع [ ٣٥١] تخليل ما بين الأسنان [ ٣٥٢]

\* شدّة حرص الصّحابة على السّواك [ ٣٥٣].

\* مشروعية السُّواك في المسجد [ ٣٥٤].

(۲/۲) الهضمضة: [800].

(٣/ ٢١) الاستنشاق بالهاء: [٣٥٦].

(٤ / ١٢ ) غسل البراجم : [٣٥٧].

(٥/ ١٣) الانتضاح: [ ٣٥٩].

(٦ / ١٤) الطَّيب والتَّطيُّب:

تعريف الطِّيب [ ٣٦١] المسك [ ٣٦٤] العنبر [ ٣٦٥] الرِّيحان [ ٣٥٦] الذُّريرة [ ٣٦٦] العُود الهندي [٣٦٧] الفرق بين طيب الرَّجل وطيب المرأة [٣٦٧] هل يجوز للمرأة أن تتطيّب خارج بيتها؟ [٣٦٨] كراهة ردّ الطيب ۲۰۷۱].

\* الأوقات التي يُستحب فيها التَّطيُّب:

التعطُّر عند الجماع [ ٣٧٠] الكُحل أزين الزِّينة [ ٣٧٤] الكُحل تطبيب

وعلاج [ ٣٧٥] التَّطيُّب يوم الجمعة [ ٣٧٦] الطَّيب للمُحرم والمُحرمة [ ٣٧٧] تطيب الميت تطيّب الحائض بعد الغُسل [ ٣٧٨] التَّطيُّب في العيدين [ ٣٧٨] تطييب الميّت بعد تغسيله [ ٣٧٨]..

(٧/٥/) النَّكاح مطلب فطرس :

(۷/۷) النگاح مطلب قطری:

\* لا رهبانية في الإسلام ولا تبتّل [ ٣٨٠].

\* نظرة الإسلام إلى النَّكاح [ ٣٨٤].

\* من صور النّكاح قبل الإسلام [٣٨٧]:

نكاح الأخدان [ ٣٨٩] نكاح المقت [ ٣٩٠] نكاح ذوات الرّايات [ ٣٩١] زواج الشّغار [ ٣٩٠] الحكمة من تحريم المرأة بعد الطّلاق الثّالث [ ٣٩٧] نكاح الزّانية [ ٣٩٩].

\* من القواعد المقررة للزُّواج في شريعة الإسلام [ ٠٠٠ ـ ٣٠٤].

#### أحكام النّكاح في الإسلام

\* تعريف النّكاح [ ٤٠٤].

\* مشروعيّة النّكاح وحكمه [٧٠٦].

\* المقاصد الشّرعية السّامية للنّكاح:

(١) استيفاء النّوع الإنساني وتواصل الذَّرية [١٠٨].

(٢) التّحصُّن من الشّيطان بالزّواج [٩٠٤].

(٣) حماية المسلم من الوقوع في الحرام [ ١٠ ٤].

(٤) بناء الأسرة المسلمة وتنشئتها [٤١١].

## كتاب الوضوء

(الباب الأول)

فريضة الوضوء

المبحث الأول ـ النَّجس المشترك

تعريف الوضوء [٤١٣] هل كان الوضوء مفروضا على الأمم السّابقة [ ١٥٤] متى فُرض الوضوء [٢١٤] حُكم الوضوء بين الوجوب والاستحباب [٤١٧] ما جاء في فضل الوضوء [ ٢١٤] كيفية وضوء رسول الله عَلَيْ [ ٢١٤] من هدى رسول الله عَلَيْ في الوضوء [ ٢٢٤].

#### شروط الوضوء

- \* شروط الوجوب [ ٤٢٥]
  - \* شروط الصّحة [٢٦٤]
- \* شروط الوجوب والصّحة معَّا [ ٤٧٧].

#### (الباب الثاني)

#### المدخل إلى فرائض الوضوء وأركانه

النّية في الوضوء [ ٢٧٨] التّسمية أوّل الوضوء [ ٢٣٠] بركة التّسمية عند الهمّ بكلّ فعل [ ٤٣٤] المضمضة والاستنشاق [ ٤٣٤] السّواك عند كلّ وضوء [ ٤٤٢].

#### الفروض القر آنية الأربعة للوضوء

- (١) غَسْل الوجه [٤٤٤]. تخليل اللُّحية [٤٤١].
  - (٢) غسل اليدين إلى المرفقين [٧٤٤]:

وجوب غَسْل اليدين إلى العَضُدين [ ٤ ٤ ٨] إِزالة ما تحت الأظفار من درن [ ٤ ٤ ٨] تخليل الأصابع [ ٤ ٤ ٩] إطالة الغرة والتَّحجيل [ ٩ ٤ ٤] الحكمة من تثنية العَسْل وتثليثه [ ٠ ٥ ٤].

#### (٣) مُسْتِ الرَّأسِ:

تعريف المسح [ ٤٥٧] تقدير المسح [ ٤٥٣] كيفيَّة المسح [ ٤٥٥] عدد مرّات المسح [ ٤٥٠] هل يُطلب تجديد الماء لمسح الرّأس؟ [ ٤٥٧] حُكم مسح الرّأس عند الأنزع والأفرع [ ٤٥٨] كيف تمسح المرأة رأسها ؟ [ ٤٥٨] هل يُجزىء غسل الرّأس عن مسحها؟ [ ٤٥٨] مشروعيّة مسح الأذُنين [ ٤٦٠].

( ٤ ) غُسْل الرِّجْلين إلى الكعبين:

آية القرآن تُؤكِّد الغَسْل [ ٢٦٤] فرض الرِّجلين الغَسْل وليس المسح [ ٤٦٥] عَسْل الرِّجْلين إنقاؤهما [ ٤٦٥] تخليل أصابع القدمين [ ٤٦٥] تعاهد العقبين بالغَسْل [ ٤٦٦].

#### ثانيا ـ أحكام تكميليّة متّصلة بفقميّة الوضوء وأركانه

- \* التَّرتيب في غَسْل الأعضاء [ ٤٦٧].
- الموالاة في تطهير الأعضاء وغُسلها [477].

- \* إمرار اليد على العضو دلكا مع الماء [374].
- \* ملخص توضيحي لما تقدّم من أركان الوضوء [ ٢٦٩].
- \* الجدول البياني لأركان الوضوء وفروضه عند الأثمّة الأربعة [ ٧٠٠].

#### (الباب الثالث) سُـنن الوضوء

(أولا) ـ السُّن الدَّاخلة في الوضوء:

إسباغ الوضوء [ ٧٧٦] ماذا لو ترك المُتوضّىء قدر لُمعة لم يصبها الماء ؟ [ ٤٧٣] البدء بتطهير مقدّم الأعضاء [ ٤٧٤] إطالة الغرّة والتحجيل [ ٤٧٥] ترك لطم الوجه وغيره من الأعضاء [ ٤٧٦] التّيامُن في غسلَ الأعضاء [ ٤٧٦]:

\* التَّيامُن في حياة المسلم وظيفة تعبُّدية:

(١) فعل الشَّيء وتعاطيه باليمين [٤٨٠].

(٢) التّبرُّك بقصد اليمين [ ٤٨٧]

(٣) هل لليد اليُسرى علاقة بالوظائف التعبُّدية؟ [ ٩٠ ] .

(ثانيا) ـ السنن الخارجة عن الوضوء والملازمة له:

كون الوضوء في مكان طاهر [ ٤٩١] عدم الاستعانة بالغير في الوضوء إلا لعُذر [ ٤٩٢] عدم التكلُّم حال الوضوء لعُذر [ ٤٩٢] استقبال القبلة حال الوضوء [ ٤٩٣] عدم التكلُّم حال الوضوء إلاَّ لضرورة [ ٤٩٤] الانتضاح بعد الوضوء [ ٤٩٤] الاقتصاد في ماء الوضوء [ ٤٩٤] تجفيف الأعضاء بعد الوضوء [ ٤٩٤] الأذكار عقب الوضوء مُستقبلا القبلة [ ٤٩٤].

\* صلاة ركعتين بعد الوضوء [ ٤٩٧].

\* ملخّص تعريفي عن سُنن الوضوء عند الأئمّة الأربعة [ ٩٩ ك ].

#### التعريف بأقسام الوضوء

(القسم الأوَّل) افتراض الوضوء للصِّلاة [ ٥٠١] ومسَّ المصحف [ ٥٠٢].

(القسم الثَّاني) وجوب الوضوء للطُّواف بالكعبة [٣٠٥].

(القسم الثَّالث) ندب الوضوء استحبابا في الأحوال التَّالية:

عند تجديده لكلّ صلاة [ ٤ . ٥ ] الوضوء لذكر الله وقراءة القرآن [ ٥ . ٥ ] الوضوء لمُعاودة الوضوء عند النّوم [ ٥ . ٥ ] وضوء الجُنُب للطّعام والشّراب [ ٢ . ٥ ] الوضوء لمُعاودة الجماع [ ٢ . ٥ ] الوضوء من حمل

الميَّت [٥٠٨] مُجابهة الغضب بالوضوء [٥٠٨] الوضوء من أكل لحوم الإبل [٥٠٨].

#### (الباب الرابع) نواقض الوضوء

(الأول) - ناقض حقيقى ويشمل:

غائط الإنسان وبوله [ ١٥٥] خروج الرّبح من الدّبُر [ ٥١٦] أيُصلّى الرّجل وهو حاقن؟ [ ٥١٨] ماذا يفعل من أحدث في الصّلاة ثمّ استأنفها [ ٥٢١] خروج الذي [ ٢٧٥] القيء والقَلَس [ ٥٢٥] الدّم الخارج من الجسد [ ٢٧٥].

(الثّاني) - ناقض حُكمي ويشمل:

أقوال الأئمة في نقض النّوم للوضوء [٥٢٨] الإغماء [٥٣١] الجنون [٥٣١] المسكر [٥٣١] مس الفرج من غير حائل [٥٣١] هل تنقض القُبلة الوضوء؟ [٥٣٥] نقض الوضوء بالرِّدَّة [٥٣٦] تغسيل الميِّت [٥٣٧] الشَّك في الحَدَث [٥٣٧] مُجمل نواقض الوضوء عند الأئمة الأربعة [٥٣٩].

#### (الباب الخامس)

#### الطهارة وأصحاب الأعذار

يُسر الدِّين بين العزيمة والرُّخصة [ ٠٤٥] تعريف الرُّخصة [ ٤٤٥] الصَلة بين الرُّخصة ورفع الحَرَج [ ٤٦٥] تعريف العزيمة [٧٤٥]:

(١) وضوء المعذور [٨٤٨]. (٢) فاقد الطُّهورين [٥٥٠].

(٣) المسح على الجبيرة:

شروط المسح على الجبيرة [٥٥٣] ما يُبطل المسح على الجبيرة [٤٥٥] صلاة الماسح على الجبيرة [٥٥٥].

(٤) المسح على الخُفِّين:

حُكم المسح على الخُفَّين [ ٥٥٨] شروط المسح على الخُفَّين عند الأثمَّة [ ٥٩٨] مُدَّة المسح على الخُفَّين [ ٥٦١] اختصاص المسح بظهر الخُفُّ [ ٥٦٢] الخُفُ فرض المسح وسُننه وكيفيَّته [ ٥٦٣] ما يُبطل المسح على الخُفَّين [ ٥٦٤] الخُفُ المُخرِق [ ٥٦٥].

(٥) المسح على الجُورَبين [٥٦٦].

#### من المظاهر الإيمانية للطّمارة المسيّة

(أولا) ـ لماذا كان الوضوء في الأعضاء الظاهرة فقط؟ [٧٦٥].

(ثانيا) - الوضوء وصحة المسلم [870].

## كتاب الغسل

(الباب الأول)

(أولًا) ـ تعريف الغُسْل وشروط وجوبه وصحّته [ ٧٧١].

(ثانيا) ـ موجبات الغسل:

(١) نزول المنيّ دفقًا وله ثلاث حالات:

نزول المني من غير جماع [٧٧٣] الاحتلام [٥٧٥] ماذا لو احتلمت المرأة

[ ٧٧٦ ] التقاء الختانين [ ٥٧٨ ].

(٢) انقطاع دم الحيض والنّفاس [ ٥٨٢].

(٣) من ولدت من النّساء ولم تر دما [٥٨٧].

(٤) تغسيل الميت المسلم [٥٨٣].

(٥) الغُسل لدخول الإسلام [٥٨٤].

(ثالثا) ـ تعريف الجنابة [٥٨٥]:

(\*) هل ينجس المسلم بالجنابة [ ٥٨٦].

(\*) ما يجوز للجُنب فعله:

(١) الوضوء لن أراد العود [٥٨٧]

(٢) الجُنَبَ ينام قبل أن يغتسل [٥٨٨]

(٣) الجُنُب يُؤخِّرُ الغُسْلِ إلى آخرِ اللَّيلِ [ ٥٨٩]

(٤) الجُنب يأكل ويشرب [٥٩١]

(٥) الجُنُب يُصبح صائما في رمضان [ ٥٩١]

(٦) الجُنُب يتيمُّم عند فقدان الماء [٥٩٢]

(٧) الجُنُب يقضى حوائجه الحياتيّة [٥٩٣].

(رابعًا) ـ ما يحرم على الجُنب:

\* الجُنُب ودخول المسجد [٥٩٥ ـ ٥٩٦].

\* الجُنُب ومُكثه في المسجد [٥٩٧].

\* الجُنُب وقراءة القرآن [ ٥٩٨].

\* الجُنب ومس المصحف [ ٥٩٩].

(الباب الثاني)

من الجنابة إلى الطهارة أولاً ــ أركان الغُسل

\* النِّية [٢٠٢].

\* تعميم الجسد بالماء [٢٠٣].

ثانيا ـ ما يُفترض في الغُسِل من أحكام

(١) نقض المرأة لضفائرها في الغُسْل [٦٠٥].

(٢) المضمضة والاستنشاق في الغُسْل [٥٠٥].

(٣) الدُّلْك في الغُسْل واجب أم سُنَّة؟ [٦٠٦].

ثالثا ـ سُـنن الغُسل

التَّسمية في أوّل الوضوء [٢٠٧] غَسْل اليدين [٢٠٨] غُسْل الفرج [٢٠٨] عُسْل الفرج [٢٠٨] إِذَالَة ما على الجُسد من نجاسة ودَرَن [٢٠٩] الوضوء قبل الغُسْل [٢٠٩] كيفيّة غُسْل الرِّجْلين [٢١٩].

\* إفاضة الماء على الرّأس ثلاثا [ ٦١٢]

\* البدء بالشِّق الأيمن في الغُسْل [ ٢١٢]

\* تخليل الشُّعر [٦١٣]

\* تخليل الأصابع [ ٢١٤]

\* تثليث غَسْل الرّأس [ ٦١٤].

\* ستر العورة عند الاغتسال [ ٦١٥].

\* هـل يُتوضَّأُ بعد الغُسل؟ [٦١٦].

(الباب الثالث)

#### أولا ـ الغُسل الرافع للأحداث الحُكمية

(١) ـ غُسْل رسول الله عَلِيُّ وهديه فيه [٦١٧].

(٢) ـ الغُسل الكامل [٦١٨].

(٣) - الغُسْل المُجزىء [٦١٩].

(٤) ـ هل يجوز الغُسل بماء لحقه صابون؟ (٣٢٠).

### ثانيـا ـ أقسـام الغُسُل (القسم الأول)

#### الأغسال المفروضة

- \* الغُسل من الجنابة [ ٦٧٢].
- الحكمة من وجوب العُسل بعد الجماع [٦٢٣].
- \* هل للزُّوج أن يُجبر زوجته على غُسل الجنابة؟ [ ٢٧٦].
  - \* الغُسل من الحيض والنَّفاس [٦٢٧].
    - \* غُسْل الكافر إذا أسلم [ ٦٢٩].

## (نغىيل(ليبُن)

حُكم تغسيل اللِّيت [ ٦٣٠] سبب تغسيل اللِّيت [ ٦٣١] شروط وجوب تغسيل الميّت [ ٦٣١]. الميّت [ ٦٣١] شروط صحّة تغسيل الميّت [ ٦٣٢].

- \* من يتولَّى غُسْل الميُّت [ ٦٣٥].
- حُكم غُسْل الزُّوجين الآخر [ ٦٣٦].
- \* حُكم تجهيبز الكافر وغَسْله [ ٦٣٨].
  - \* كيفيّة غَسْل الميت:

تبخير المكان وقت الغُسْل [ ٦٣٨] ستر عورة المينت طوال الغَسْل [ ٦٣٩] نزع ثياب المينة [ ٦٣٩] تغسيله في مكان مستور [ ٠٤٠] تغسيله على مكان عال قليلا [ ٠٤٠] توضئة المينة [ ٦٤٠] تعميم بدن المينة غَسْلا بالماء [ ٦٤٠] ترتيب الغَسْلات [ ٣٤٠] تكرار الغَسْلات إلى ثلاث [ ٤٤٢] نقض شعر المرأة وتضفيره [ ٤٤٢] ما يُكره فعله بالمينة [ ٥٤٠] تنشيف جسد المينة [ ٣٤٠] ماذا إذا خرج من المينة نجاسة بعد غَسْله [ ٣٤٠] تطييب بدن المينة كله خلال الغَسل [ ٣٤٠] تطييب بدن المينة ومواضع السُّجود منه [ ٣٤٨] الأحاديث التي وردت في غَسْل المينة [ ٣٤٨].

#### (غُسُل النّبِي الأكرم ﷺ)

- \* من الذي غَسّل رسول الله عَلَيُّ [ ٦٤٩].
- \* الأحاديث التي وردت في غَسْل رسول الله ﷺ [ ٢٥٠].
  - \* الكيفية العملية لتغسيل الميّت ذكرا أو أنثى [ ٢٥١].
    - اللائحة الشُّرعية لتغسيل الرُّجُل [ ٢٥٢].

#### (القسم الثاني)

#### الأغسال المسنونة

غُسْل يوم الجمعة [ ٢٥٤] هل يُجزىء غُسْل الجمعة عن غُسْل آخر؟ [ ٢٥٥] الرُّخصة في ترك الغُسْل يوم الجمعة [ ٢٥٦] غُسْل من غَسَل مئيًا [ ٢٥٨] غُسْل مؤلسل ميئًا [ ٢٥٨] .

#### (القسم الثالث)

#### الأغسال الهندوبـــة

- (١) الغسل لدخول مكَّة المُكرَّمة ولو لحائض أو نُفساء [٦٦٠].
  - (٢) الغُسل للوقوف بعرفة [ ٦٦١].
  - (٣) الغُسْل لمن أفاق من جنون أو إغماء أو سُكر [ ٦٦١].
- (٤) الإجماع في بعض مسائل الطهارة والوضوء والغُسْل [ ٦٦١ ٦٦٢].

# كتاب لانسبنم

(الباب الأول)

مشروعية التيمأم

(أولا) - جواز التّيمُّم للجُنب والحائض والنَّفساء [ ٦٦٤].

(ثانيا) - أقسام التيمُّم:

- (١) فقد الماء حقيقة بعد طلبه [٦٦٧].
  - (٢) فقد الماء حُكما [٦٦٨]:
- \* من يخاف الضَّررِ من استعماذد ل الماء [ ٦٦٩].
  - \* من يخاف من تربّص العدو به [ ٦٧٠].

#### (الباب الثاني)

شروط التيمُّم

- (١) شروط وجوب وصحّة التّيمُّم [ ٦٧١].
- (٢) دخول الوقت فلا يجب التيمُّم ولا يصحّ قبل الوقت [ ٦٧٢].
  - (٣) تعريف الصّعيد الطّيب [ ٦٧٢].

- (٤) كيفية استعمال الصعيد الطّيب [٦٧٣].
- (٥) الحكمة في اختيار التُّراب كطهارة بديلة للماء [ ٦٧٢ ـ ٦٧٥].

#### أركان التيميم

(١) النّية [٦٧٦]. (٢) مسح الوجه [٦٧٦]. (٣) مسح اليدين مع المرفقين [٦٧٨]. (٥) التّرتيب [٦٧٨]. (٦) إيصال التّراب الطّهور إلى أعضاء التيمُم [٦٧٨].

#### (الباب الثالث)

#### ما يتصل بالتيمة من أحكام

- \* سُنن التّيمُّم [ ٦٧٩].
- \* مكروهات التيمّم [ ٦٨٠].
- 🛊 صفة التّيـمُّم وكيفيته [ ٦٨١ ].
  - 💥 ما يُباح بالتيمُّم [ ٦٨٢ ].
- بع حُكم من وجد الماء لكنه خاف باستعماله خروج وقت الصّلاة [ ٦٨٣].
  - نواقض التيمُّم [ ٦٨٤].
  - الإجماع في بعض مسائل التيمم [ ٦٨٤].
    - خاتمة الكتاب [ ٦٨٦ ٦٨٦].
  - المصادر العلمية والمراجع الفقهية للكتاب [٦٨٧ ٦٩٠].
    - محتويات الكتاب [ ٦٩١ ٧٠٦].

## ( کتیس صورک فسؤفن )



- 🐾 قبس من هدى الصّلاة .. [طبعة رابعة ٧٧ صفحة ] .
- \* روح الصَّلاة ومعارج قبولها عند الله تعالى ـ [ ٠٤٠ صفحة ] .
- الحُجَّة والبرهان في الحكمة من خلق الملائكة والجان\_[ ٤٨ ٥ صفحة].
- \* جوامع البيان في الوقاية من أذى الجنّ ومسّ الشّيطان \_ [ ٤ ك صفحة ] .
  - قراءة فقهية في أدبيّات العلاقة الزّوجية [ ٢٧٤ صفحة].

### هذا الكتاب

يشير قوله تعالى (وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ) إلى تلك المعاني السّامية التي تهتم بأحوال السّامية التي تهتم بأحوال الجسد نضرة ونظافة وجمالاً، والطهارة المعنوية التي ترتقي بقلب المسلم فيزداد بذلك الوصف حسناً وبهاءً، والتطهر وضوءًا وغسلاً وتيممًا حالة واجبة لأداء الصّلاة من خلال توحيده

لنظافة الجسم وطهارة الروح في عمل واحد يتوجّه به المؤمن إلى خالقه ومولاه. ولقد رفع الإسلام العظيم الطهارة إلى مستوى الفكرة وربطها ربطاً عضوياً بالجانب التعبّدي عندما يقرّر القرآن ذلك ضمن قوله تعالى (إِنَّ اللَّهُ يُحِبُ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ الْمُطَهِينَ ). إنّ عبارة (النظافة من الإيمان) لا توجد إلا في شريعة الإسلام، فالبدن في الشرائع السّابقة الأخرى "خارج الاعتبار".

وعلى ذلك فإن الطهارة تستهدف العودة بالمسلم إلى الحالة الأولى التي كان عليها قبل الحُدَث ولا يكون استردادها إلا باتباع الأحكام التي تتعلق بكيفية الخروج من الدائرة المؤقتة لهذا الحدث.

وعلى الرغم من أن الطهارة تُكتسب عن طريق النظافة فإنها لا تُختزل إلى مجرد التنظيف، لأنها في جوهرها أمر عقدي بحت يتعلق بإزالة الرجس الحكمي الناجم عن تلك الوظائف الحيوية المعروفة، فعلى الصعيد العملي يمكن للمسلم أن يكون نظيفًا دون أن يكون طاهرًا، إلا أنه يصعب أن يكون طاهرًا ومتقذرًا في وقت واحد، وبالتالي فإن الحدث لا يمكن أن ينفصل عن تلك الإفرازات الناجمة عنه بحال، وبذلك يجتمع الحدثان الحسي والحكمي في مواجهة طهارة المسلم وطهوريته الواجبة.

كما أن الشيطان الذي يتحكم في عالم الحدث يقترب من الرجل الجُنب بخطى حثيثة بسبب مفارقة الملائكة الحارسة له بمجرد وقوعه في الجنابة، فلا يستطيع الصلاة أو حتى قراءة القرآن، وفي مقابل ذلك تأتي مادة هذا الكتاب محاولة جادة من المؤلف لتحقيق طهارة المسلم على الوجه الذي ارتضاه الله ورسوله صلى الله عليه وسلم في كل الظروف والأحوال.

الناشر